



#### بسرانه الرجالح مر

#### معزز قار ئىن توجە فرمائس!

كتاب وسنت داث كام پردستياب تمام الكير انك كتب ....

مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق الاسلامی کے علائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ اوڑ (Upload)

کی جاتی ہیں۔

وعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشروا شاعت کی مکمل اجازت ہے۔

#### ☆ تنبيه ☆

🛑 کسی بھی کتاب کو تجارتی بیادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تنجارتی یادیگرمادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی ، قانونی وشر عی جرم ہے۔

﴿اسلامى تعليمات يرمشمل كتب متعلقه ناشرين سے خريد كر تنيخ دين كى كاوشول ميں بعر پورشركت اعتيار كرير،

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی جھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



www.KitaboSunnat com

المجمع المستعمر المجرى المجرى المجرى

محراسحاق بهنى

محداسحاق بعثی ریسر رج انسٹی ٹیوٹ باشتاک میار الن الن الن المداریث، اردوازار، الامور دن : ۱۹۸۹ ۱۳۹۰

#### جمله حقوق محفوظ ۱۳۳۷/۲۰۱۳

| فبتلئة بهند                                                  | نام كتاب:   |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| محمراسحات بمثى                                               | معنف:       |
| محمراسحاق بھٹی ریسرچ انسٹی ٹیوٹ<br>بداشتراک ڈکارالِظَلْکَزِّ | اهتمام:     |
| شغق پریس                                                     | مطبع:       |
| محر سعيد بمنى                                                | حروف خوانی: |
| محمو د فريد                                                  | کمپوزنگ:    |
| r•a                                                          | صفحات:      |
| ضياءالرحن <sup>ل</sup> ن                                     | سرورق:      |
| بنيامين                                                      | جلدماز:     |



## ترتتيب

| ra         | ٨_شيخ ابو بكرشافعي سندهي            |   |  | IJ         | مقدمه                                              |
|------------|-------------------------------------|---|--|------------|----------------------------------------------------|
| ۳۲         | ۹_قاضی ابو بکراله آبادی             | • |  | Ħ          | جلال الدين اكبر                                    |
| ۲۳         | ۱۰ شیخ ابوتر اب بیجا پوری           | • |  | JS .       | ﴾ اولارت                                           |
| <u>۳</u> ۷ | اا _شيخ ابوتر اب مجراتی             |   |  | ır         | ا کبری گرفتاری                                     |
| m          | ١٢ ـ سيدا بوالحن سورتي              |   |  | 11         | ا کبرگی تخت نشینی                                  |
| m          | ۱۳ شیخ ابوالحس شمیری                | ٠ |  | ١٣         | ا پانی پت کی دوسری <i>لڑ</i> ائی                   |
| m9         | سهار سیدا بوحنیفه نصیراآبادی بریلوی | • |  | 14         | ا دورا کبری کی فتوحات                              |
| 14         | ۵ ا شیخ ابوالخیر بن مبارک نا گوری   | • |  | 14         | اكبركانظام مملكت                                   |
| 14         | ١٦ ـ شيخ الوالخير شمنطوى سندهى      |   |  | 19         | ا کبری ند ہی زندگی کا پہلا دور                     |
| ۵۰         | 2ا ـ شیخ ابوالخیر بھیروی            | • |  | r۳         | ר פרת וכפת                                         |
| ۵۰         | ۱۸_شیخ ابور ضا د ہلوی               |   |  | <b>79</b>  | التيسرااورآ خرى دور                                |
| ۵۰         | ۱۹_شیخ ابوسعید گنگوہی               | • |  | ۳۳         | • علمی خد ما <b>ت</b>                              |
| ۱۵         | ۲۰_قاضی ابوسعید شجراتی              | • |  | rz         | ♦ وفات                                             |
| ۱۵         | ۲۱_مولا ناابوسعیدامینصوی            | • |  |            | ♦ گيارهوين صدى ججرى                                |
| ۵۱         | ۲۲_شخ ابوالعلاجون بوری              | * |  |            | ♦الف                                               |
| ar         | ٢٣_شيخ ابوالفتح ملتاني              | • |  | ۳۹         | • المفتى آ دم بن محمر كويا موى                     |
| ar         | ۲۴۷ ـ قاضی ابوالفتح بلگرامی         | • |  | <b>~</b> 9 | <ul> <li>۲_شیخ ابرا ہیم محدث انگرآ بادی</li> </ul> |
| ar         | ۲۵_قاضی ابوالقاسم تشمیری            | • |  | ام         | • سو-قاضی ابراہیم بن محمد کالپوی                   |
| ar         | ۲۶_مولا نا ابوالواعظ ہرگا می        | • |  | m          | <ul> <li>۱۳ سیدابراہیم غیاث پوری</li> </ul>        |
| or         | ۲۷۔ شیخ احد بن اسحاق نصیر آبادی     | • |  | MP         | <ul> <li>♦ الماسى ابراہیم بیجا پوری</li> </ul>     |
| ۵۳         | ۲۸ یشخ احمد بن حسین نانظی پیجا پوری | • |  | ۲۳         | <ul> <li>۲ _ قاضی ابراہیم سندھی</li> </ul>         |
| ۵۳         | ۲۹ یشخ اجمد بمن رضا حیدر آبادی      | • |  | */*        | <ul> <li>♦ ابوالبقاجون پورى</li> </ul>             |
|            |                                     |   |  |            |                                                    |

| لدچهارم) | ئے ہند ( ج | فقها |
|----------|------------|------|
| 1 74     | • // • • — | 4    |

| ۷,۸ | توحيد                                   | •   |   | ٥٣  | ٣٠ _قاضي احمد بن سلامه جزائري                  | • |
|-----|-----------------------------------------|-----|---|-----|------------------------------------------------|---|
| ۸۰  | شرک کی سخت تر دید                       | •   |   | ۵۵  | ۳۱ ـ مولا ناحمه بن سليمان كردى تحجراتي         | • |
| ΔΙ  | غيرالله سے استمداد                      | •   |   | ۵۵  | ۳۲ ـ شیخ احمه بن عبدالله حضرمی                 | • |
| ۸r  | نذرونياز كاشركيها نداز                  | •   |   | rΔ  | ۳۳_شخ احمد بیجا پوری                           | • |
| Ar  | نجات کا ذریعہ اتباع شریعت ہے            | •   |   | ۲۵  | الههويشخ احمد بن علوی حضر می                   | • |
| ۸۳  | اعتقادى مداهنت قابل معافى نهيس          | •   |   | ۵۷  | ۳۵_شیخ احد بن علی بُسکری                       | • |
| ٨٣  | ادلها حکام شرعیه                        | •   |   | ۵۷  | ٣٦ ـ شخ احمد بن مجتبی ما تک پوری               | • |
| ۸۳  | الله کے سواکسی کو سجدہ کرنا فعل شنیع ہے | •   |   | ۵۷  | ٣٤_شيخ احمد بن محمد حصر مي                     | • |
| ۸۳  | غیرالندکو'ما لک دوجہان' کہناکلمیشرک ہے  | •   |   | ۵۹  | ۳۸_مفتی احمد بن محمد بهاری                     | • |
|     | زبان سے نماز کی نیت کے لفظ کہنا بدعت    | •   |   | 4+  | ۳۹ _ قاضی احم <sup>ع</sup> سکری بیجا پوری<br>· | • |
| ۸۵  | ç                                       |     |   | ٧٠  | ۴۰ ـ شیخ احد سر هندی _مجد دالف ثانی            | • |
|     | بدعت كوبدعت حسنداور بدعت سديريين        | •   |   | 11  | سر ہندی تغییر                                  | • |
| PA  | تقسیم کرنا غلط ہے                       |     |   | 41  | ابتدائی حالات                                  | • |
| PA  | فاتحه خلف الامام کے بارے میں            | •   |   | 41  | خواجه باقی بالله کی خدمت میں                   | • |
| ۸۷  | تصانیف                                  | •   |   | 48  | ورودلا بور                                     | • |
| 91  | مکتوبات کی علمی سر گرمیاں               | •   |   | 41" | ندجى حالات                                     | • |
| 91  | تجديددين                                | •   |   | 44  | مندتدريس                                       | • |
| 97  | دفات                                    | •   |   | 40" | منصب تجديد                                     | • |
| 95- | ا۴ ـ شیخ اسدالله هرگامی                 | ٠   |   | ۸۲  | محمر يلوصد مات اور حضرت مجدد كاصبر وضبط        | * |
| 41- | ۳۲ مفتی اساعیل هرگامی                   | ٠   |   | 19  | عبيد جہال كيرى بين مجدوالف ثانی كى مساعی       | • |
| 95  | ۳۴۳ _شیخ اساعیل بن محمود سندهی          | •   |   | ۷٠  | ارد عمل                                        | * |
| 41" | ۱۳۶۳ _شیخ اساعیل لا ہوری<br>:           | •   |   | ۷٠  | جہاں گیرکے دربار میں                           | • |
| qr  | ۵۷_شیخ اساعیل محدث بیجا پوری            | ٠   |   | ۲۳  | قلعة گواليار ميں                               | • |
| ۹۳  | ٣٦ - يشخ افضل محمداً كبرآ بادى          |     |   | ۷۳  | قیدسے رہائی                                    | • |
| ۹۵  | 24_قاضى الله دا دبلگرا مى               | l . |   |     | عهد جهال گیری میں شیخ کی تبلیغ دین اور         | * |
| ۹۵  | ۴۸_مولا ناالله دا دسلطان بوری<br>م      |     |   | ۲۲. | اس کے اثرات                                    |   |
| 94  | ۴۹ _ شیخ امین بن احمه شهروالی           | •   | } | ۷۸  | حضرت مجدو کی تعلیمات                           | • |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |     | _ |     |                                                |   |

|      |                                                                                                                                                |          |       | نہائے ہند( جلد چہارم)                                                               |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 111  | ا کے شیخ جلال الدین مجراتی                                                                                                                     | •        |       | <b>(</b>                                                                            |
| 111  | ۲۷_ملاجمال ادلیا کوروی                                                                                                                         | •        | 92    | <ul> <li>۵۰ شخ با بو بن شخ جيو گجراتی</li> </ul>                                    |
| ur   | ۳۷_شخ جمال الدين تشميري                                                                                                                        |          | 94    | <ul> <li>۱۵-شخ بایزیدانساری سهارن پوری</li> </ul>                                   |
| 111  | س2_مولا ناجمال الدين لا موري                                                                                                                   | •        | 94    | ۰ ۵۲ شخ ایزید بلکرای                                                                |
| 111  | ۵۷_مولانا جمال الدين برمان بوري                                                                                                                | •        | 94    | • ۵۳_شخ بدرالدین سر مندی                                                            |
| 111  | 21 ـ شيخ جميل الدين سهارن بوري                                                                                                                 | ı        | 94    | <ul> <li>اس۵-قاضى بدرالدىن صدىقى بدايونى</li> </ul>                                 |
| 1111 | 22 ـ ملاجو ہرنانت شمیری<br>سیری                                                                                                                | ı        | 9.0   | <ul> <li>۵۵۔شخرہان الدین برہان پوری</li> </ul>                                      |
| 110  | ۵۷_امیر جو ہراحد نگری                                                                                                                          | *        | 1     | <ul> <li>۲۵ ـ شخ بدال لا مورى</li> </ul>                                            |
|      |                                                                                                                                                | <b>♦</b> |       | <ul> <li>۵۷۔ شخ بہلول دہلوی</li> </ul>                                              |
| 114  | 9 4 ـ مولا ناحاجی محمد تشمیری                                                                                                                  | *        |       | •                                                                                   |
| li4  | ۸۰_مولا نا حبیب الله سندهی<br>•                                                                                                                | *        | 1+1   | ۰ مین پیرمی سلونی<br>۱ مین پیرمی سلونی                                              |
| 112  | ۸_مفتی حسام إلدین دہادی                                                                                                                        |          | 1+1"  | • ۵۹_شخ بیرځی لکصنوی                                                                |
| 112  | ۸۲_سیدحسن بگرامی                                                                                                                               | *        | 1000  | ۱۰ مین میرگد میندی<br>۱۰ مین میرمجه جیندی                                           |
| 114  | ۸۳_سیدحسین بگرامی<br>ژند                                                                                                                       | *        |       | \                                                                                   |
| 114  | ۸۴_شخ حسین هروی<br>۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰                              |          | 100   | • الا_شخ تاج الدين گجراتي                                                           |
| IIA  | ۸۵_مولاناحسین خباز تشمیری<br>ند                                                                                                                |          | 1000  | ۰ ۲۲ شخ تاج الدين د بلوي                                                            |
| IIA  | ۸۲ ـ قاضی حسین ستر تھی                                                                                                                         | •        | 1.0   | • ۱۱ ـن نان الدين وانون<br>• ۱۲ ـشخ تاج الدين صد لقي جھونسوي                        |
| IIA. | ۸۷_مولا ناحمیدالدین سندهی<br>سند                                                                                                               | •        |       | ۱۱ ـ ا ـ ا ا الله الله ي سوسول                                                      |
| 119  | ۸۸_مولاناحيدر تشميري                                                                                                                           | •        | 1.4   | • ۲۲- قاضی ثناءالله محیطی شهری                                                      |
|      |                                                                                                                                                | •        | 1     |                                                                                     |
| 17*  | ۸۹۔خواجہ بہاری لا ہوری<br>مدہ خلاں جا سے سر                                                                                                    | •        | 1+4   | ♦ ۲۵ــ قاضی ثناءاللہ جون پوری<br>٨                                                  |
| 114  | ۹۰ _ قاضی خلیل الرحمٰن گور کھ پوری<br>مین نور                                                                                                  | •        |       |                                                                                     |
| iri  | ا9_قاضی خوب الله جون پوری<br>منابع منابع | •        | 1+4   | ♦ ۲۲ _مولانا جان محمد لا موری<br>مرین شخوجعفی میریدا با مرسمی روز                   |
| IFI  | ۹۴ ـ مولا نا خوشحال تا شقندی<br>منسن شده ما سرما                                                                                               | •        | 1.42  | <ul> <li>١٤ - شخ جعفر بن جلال الدين مجراتي</li> <li>من من خون عاش قرراتي</li> </ul> |
| Irr  | 9۳_و قاضی خوشحال کا بلی                                                                                                                        | •        | 100   | ♦ ٨٧ ـ شيخ جعفر بن على مجراتي<br>• • • • شيخ حعة حسور مر                            |
|      |                                                                                                                                                | •        | 1 - 9 | ♦ ۲۹ شیخ جعفر حمینی پائیوی<br>شیخ جعفر مین پائیوی                                   |
| IKK. | ۱۹۳ مولانادا فيال جوراس -                                                                                                                      | •        | .11+  | <ul> <li>♦ - ٤- شيخ جعفر بن عزيز الله جون پورى</li> </ul>                           |

|       |                                                       |         |   |      | 1 (4                                                                                                           | <u>.                                    </u> |
|-------|-------------------------------------------------------|---------|---|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| -     | ط                                                     | •       | : | ırr  | 90_مولانا داؤد مشكوتی تشمیری                                                                                   | ٠                                            |
| الدلد | اا علامه طاهر سندهی بر مان بوری                       | •       |   | 117  | ۹۲-ملاورویزه پشاوری                                                                                            | •                                            |
| المما | ۱۱۸_شیخ طیب بگرامی                                    |         |   |      | <del>_</del>                                                                                                   | •                                            |
| الدلم | ۱۱۹_شیخ طبیب <sup>°</sup> بنارسی                      | ٠       |   | 179  | ا ۹۷_مولا نارضی الدین بھا گل پوری<br>ا                                                                         | •                                            |
| IMZ   | ۱۲۰ قاصی طبیب عباسی موی                               | •       |   | 194  | ۹۸_سیدر فیع الدین بلگرامی                                                                                      | •                                            |
|       | E                                                     | •       |   | 10%  | 99_مولانار فيع الدين انصاري سهارن بوري                                                                         | •                                            |
| 102   | <br>۱۲۱_شیخ عباس بر بان پوری                          |         |   | ۱۳۱  | ۱ <b>۰۰</b> مفتی رکن الدین د ہلوی<br>شنب                                                                       | •                                            |
| IMA   | ۱۲۲_شخ عبدالاحدسر ہندی                                |         |   | 1111 | ۱۰۱۔شخ رکن الدین سنا می گنوری                                                                                  | •                                            |
| 10%   | ۱۲۳ علامه عبدالباتی جون پوری                          |         |   |      |                                                                                                                | •                                            |
| ا ا   | ۱۲۴۔مولا ناعبدالجلیل جون پوری                         |         |   | 1177 | ۱۰۲_شخ زین الدین اکبرآ بادی<br>په                                                                              | •                                            |
| ١٣٩   | ۱۲۵_مولا ناعبدالجليل لكصنوي                           |         |   |      |                                                                                                                | •                                            |
| 10.   | ۱۲۷ه شخ عبدالحق محدث د ہلوی                           |         |   | 11-1 | ۱۰۳-هاجی سلطان تھانیسر ی                                                                                       | •                                            |
| 10.   | ۱ مامحمر ترک<br>آ غامحمر ترک                          |         |   | ١٣٣  | ۴۰-علامه سیلمان کردی گجراتی<br>پژ                                                                              | •                                            |
| 101   | ، ما موري<br>ملك موري                                 |         |   |      |                                                                                                                | ▼                                            |
| ior   | عب و<br>شخ فیروز                                      |         |   | ١٣٨  | ۱۰۵_مولا ناشا کرمجد د ہلوی<br>در بر دور میں خش                                                                 | Ĭ                                            |
| 100   | ن يررو<br>شخ سعدالله                                  | ١.      |   | ۳۱۳  | ۱۰۲ ملاشاه محمد بدخشی<br>۱۰۷ مولا ناشاه محمد احسیکت                                                            |                                              |
| 124   | ق معربید<br>شیخ رزق الله                              |         | ļ | Ira  | ع-المنطق شرف الدين لا موري                                                                                     | •                                            |
| 100   | ن رون المدين<br>شخ سيف الدين                          | 1       |   | Ira  | ۱۹۸ - گنترف الدین لا بوری<br>۱۰۹ ـ مولا نامش الدین بروتوی جون پوری                                             |                                              |
| ۱۵۸   | ی میساندین<br>شخ عبدالحق د ہلوی کی ولا دت             |         |   | 124  | ۱۹۹ مولانا شهباز بها گل پوری<br>۱۹-مولانا شهباز بها گل پوری                                                    | Ĭ                                            |
| IDA   | ن جیز کرد اول دارت<br>ابتدائی تعلیم وتربیت            |         |   | 1174 | ۱۱۷ عولا ما منهار جهاس پورن<br>۱۱۱ میدشنخ بن عبدالله حصری                                                      | ·                                            |
| 141   | ہبدوں کا اور بیت<br>فارغ انتصیل ہونے کے بعد           |         |   | 1173 | ۱۱۳ میدن بی مبداللد مسری                                                                                       |                                              |
|       | د بلی سے روانگی                                       | ١,      |   | ""   | الله وقاما يرمد برمان پورن                                                                                     | ٠                                            |
| 146   | و کاتے روز<br>شخ محدث مکہ کرمہ میں                    |         |   | 1PA  | ک<br>۱۱۳هـشخص بغة الله بیجا پوری                                                                               |                                              |
| 144   | ی حدث مه رحمه ین<br>دیار هندمین واپسی                 |         |   | 1111 | ۱۱۰۰ مفتی صدر جهان میانوی کستقلی<br>۱۲۰۰ مفتی صدر جهان میانوی کستقلی                                           |                                              |
| 14    | ریار بهرین در به بی<br>شخ عبدالحق اور شامان مند       |         |   | "    | الله المعربين المعرب | •                                            |
| -     | ن سبران از رسام کی مند<br>شخ محدث اور جہاں کیر بادشاہ |         |   | 100  | ک<br>۱۱۵_مولا ناضیاءالدین جون پوری                                                                             | ,                                            |
| 121   | ص حدث اور بہاں میر بادساہ<br>جہاں گیرہے ملا قات       | 1       |   | 100  | ۱۱۷ - روه با حقیام الکه این اول پررن<br>۱۲۱ - شیخ ضیاء الله اکبرآ بادی                                         |                                              |
| 127   | بہال پر سے ملاقات                                     | <u></u> | J |      | 02:9. 32.72.02                                                                                                 | L                                            |

| 1                  |      |
|--------------------|------|
| ئے مند (جلد چہارم) | نقها |
| 1) - 70            | •    |

| عهاے الار فيلا پاہار م |                               |      |   |                     |      |  |  |  |
|------------------------|-------------------------------|------|---|---------------------|------|--|--|--|
| *                      | شيخ كامكان، مدرسهاور كتب خانه | 123  | • | ارخ الخ             | 19-  |  |  |  |
| •                      | تصانف وتاليفات                | 144  | • | سياست               | 197  |  |  |  |
| •                      | تفيير                         | 144  | • | تذ کره وسیرت        | 197  |  |  |  |
| •                      | تجويد وقرأت                   | 141  | • | علمنحو              | 191" |  |  |  |
| •                      | مديث                          | 129  | ٠ | ذاتی حالات ہے متعلق | 191  |  |  |  |
| •                      | <i>نق</i> ه                   | FAI  | • | فطبات               | 1917 |  |  |  |
| •                      | عقائد                         | YAt  | ٠ | مكاتيب              | 1917 |  |  |  |
| •                      | تضوف                          | IAZ  | • | شعروشاعرى           | 190  |  |  |  |
| •                      | اخلاق                         | IAA  | • | وفات                | 192  |  |  |  |
| •                      | وطا كف داوراد                 | 1/19 | • | اولا د              | 194  |  |  |  |
| •                      | منطق اورفلسفه                 | IA9  | • | مراجع ومصادر        | 1    |  |  |  |



## بسم الله الرحمٰن الرحيم

اللہ تعالیٰ کے فضل خاص اور اس کی نصرت کا ملہ سے سلسلہ فقہائے ہند کی چوتھی جلد کا آغاز کر دیا گیا ہے۔ اس جلد میں اپنے محدود علم کے مطابق برصغیریاک ہند کے گیار ہویں صدی ہجری کے علاو فقہا کے حالات و سوانح بیان کیے گئے ہیں۔ گیار ہویں صدی کا زمانہ علمی اعتبار سے برصغیر کا زرخیز زمانہ ہے۔ اس زمانے میں برصغیر کے مختلف بلا دوامصار میں اہل علم کی بوقلموں خدمات علمی کا دائرہ دور دور تک پھیلا ہوا نظر آتا ہے، جس کو برصغیر کے مختلف بلا دوامصار میں اہل علم کی بوقلموں خدمات علمی کا دائرہ دور دور تک پھیلا ہوا نظر آتا ہے، جس کو ایک جلد میں سیٹنا مشکل تھا۔ لہذا اس کو دوجلدوں میں تقسیم کر دیا گیا ہے۔

یہ جلد جومعزز قارئین کے پیش نگاہ ہے،حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی بھیلیڈ کے حالات تک ہے اور ایک سوچھبیس علا دفقہا کے علمی فقہی ، تدریسی تصنیفی کارناموں کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔اس سے الگلے حصہ کا آغاز علامہ عبدالحکیم سیالکوٹی کے حالات ہے ہوگا۔

دسویں صدی ججری کا نصف آخر اور گیارھویں صدی کا دور ہندوستان میں مغل حکومت کے عروج کا دور ہے۔اس دور میں کیے بعد دیگرے دود مان مغلیہ کے تین نامور حکمران تخت ہندمتیکن ہوئے۔وہ تھے جلال الدین محمدا کبر ،نورالدین محمد سلیم جہاں گیراور شہاب الدین خرم شاہ جہان۔!

جلال الدین اکبر کے دور کے بہت سے علما وفقہاء کا تذکرہ''فقہائے ہند'' کی جلد سوم میں بھی مرقوم ہے اور جلد چہارم میں بھی لیکن خود اکبر کی وفات چونکہ گیارھویں صدی ہجری کے اوائل (۱۹۱۰ھ) میں ہوئی، لہٰذااس کے وہ حالات، جو ہمارے موضوع سے متعلق ہیں، زیر مطالعہ کتاب (چوتھی جلد) میں تحریر کیے جارہے ہیں۔ جہال گیراور شاہ جہان کے بارے میں ہمارے دائر ہ موضوع سے مناسبت رکھنے والے واقعات پانچویں جلد میں صنبط تحریر میں لائے گئے ہیں۔



## مقدمه

# جلال الدين اكبر

فقہائے ہندی جلدسوم کے مقد مے میں ہندوستان کی مغل حکومت کے معمار اول ظہیر الدین بابر اور اس کے بیٹے نصیر الدین ہایوں کے علمی و دینی پہلو قارئین کے مطالعہ میں آ بھے ہیں اور یہ بتایا جا چکا ہے کہ علمائے وقت کے ساتھوان کے تعلقات کی کیا نوعیت تھی اور فقہائے عصر سے وہ کس درجہ مودت وموانست کا برتاؤ کرتے تھے۔اب فقہائے ہند کی جلد چہارم کے مقد مے میں اختصار کے ساتھواس امرکی وضاحت کرنامقصود ہے کہ بادشاہ ہند جلال الدین اکبر کے عہد حکومت کے لیل ونہار کس قتم کے تصاور اس میں اہل علم کو کیا حیثیت حاصل تھی۔ نیز دینی و فرہی اعتبار سے دورا کبری کن کیفیات کا عکاس اور کن رجحانات کا آئینہ دارتھا۔

#### ولادت:

اکبرکی ولادت اتوار کے روز ۵ررئیج الاول ۹۳۹ ھ/ ۱۹رجون ۱۵۳۲ء کوعلاقہ سندھ میں عمر کوٹ کے مقام پر حمیدہ بانو کے بطن سے ہوئی۔ یہ وہ زمانہ تھا جب اس کا باپ ہما بوں، شیرشاہ سوری کے حملے اور بھائیوں کی بے وفائی کی وجہ سے سخت پریشان کن حالات میں گھرا ہوا تھا اور اپنے چند وفادار ساتھیوں کی معیت میں ہندوستان کو خیر باد کہہ کر سندھ کے راستے قندھار جا رہا تھا۔ جب وہ عمر کوٹ سے کوچ کر کے چول کے مقام پر پہنچا تو نومولود بیٹے کو پاس بلوایا اور اسے دکھ کرخوش ہوا۔

ہمایوں کے لیے بیانتہائی مصیبت کے دن تھے۔ تا عدنگاہ لق و دق صحرا، دور تک نہ کہیں درخت نہ سایہ، پانی کی قلت، کھانے کی تکلیف، سندھ کے راجوں اور حکم انوں سے ہمآن حملے کا خطرہ ، سوار کی کے لیے اور علم انوں سے ہمآن حملے کا خطرہ ، سوار کی کے لیے اونوں اور گھوڑوں کی کی۔ بیسٹر نہایت صبر آزما تھا اور ہمایوں کے مختصر لشکر میں خت انتشار پیدا ہو گیا تھا۔ لوگ لشکر سے کنارہ کشی افقیار کرتے جارہے تھے ، منعم خال بھی ، جو ہمایوں کا معتمد علیہ سردار تھا، ساتھ جھوڑ کر بھاگ گیا تھا۔ البتہ بیرم خان جو ان دنوں گرات میں مقیم تھا، لشکر ہمایوں میں آ کر شامل ہوا۔ اس زمان میں مرزا شاہ حسین سندھ کا بادشاہ تھا۔ اسے ہمایوں سے خطرہ تھا اور ہمایوں اس سے خوف زدہ تھا۔ ہمایوں نے اس سے سفر کے لیے کچھ کشتیاں اور اوزٹ مانگے ، اس نے وہاں سے ہمایوں کے چلاجانے کوغنیمت جانا اور فوراً تمیں کشتیوں

اور تین سواوٹول کا انتظام کردیا گیا۔اب ہمایوں دریائے سندھ عبور کر کے حدود ہند سے باہرنکل گیا۔ نوع بنوع مصائب برابر ہمالوں کے تعاقب میں لگے ہوئے تھے اور سامنے مہیب مشکلات منہ بچاڑے کھڑی تھیں ۔اب اس کا کاروان حیات ایک اور خطرناک موڑ میں داخل ہوتا ہے۔ اور وہ اس طرح کہ اس زمانے میں ہمایوں کے بھائی مرزا کامران نے قندھار کا علاقہ مرزا ہندال سے چھین کر مرزاعسکری کے حوالے کر دیا تھا اور مرزا ہندال کوغزنی کی حکومت دے دی تھی۔ ہمایوں نے قندھار کا قصد کیا تو مرزا کامران نے شاہ حسین کی انگیخت پرمرزاعسکری کو خط لکھا کہ ہایوں نے قندھار کارخ کرلیا ہے، جس طرح ممکن ہو، اسے گرفنار کرلیا جائے۔ چنانچہ جب ہمایوں اپنے رفقا کے ہمراہ شال شانگ (موجودہ کوئٹہ) کے مقام پر پہنچا تو مرز ا عسکری نے اس کا راستہ رو کئے کے لیے فوج کو حرکت دی اور چولی بہا درنامی ایک اوز بک کو ہما یوں کے نشکر کی مخبری پر مامور کیا۔ چولی بہا در بجائے ہما یوں کی مخبری کرنے اور مرز اعسکری کواس کے متعلق معلومات بہم پہنچانے کے، نصف شب کو ہمایوں کے شکر میں آیا۔ بیرم خال سے ملا اور اس کوتمام حالات سے مطلع کیا۔ بیرم خال نے اسی وقت شاہی سرا پردہ کے پیچھے بہنے کرسب باتیں ہمایوں کے گوش گزار کر دیں۔ ہمایوں نے اپنے آگ بھائیوں کی سازش کا وسیع جال بچھا ہوا دیکھا تو قدم روک لیے۔ کابل اور قندھار جانے کا ارادہ ترک کر دیا اور صرف بائیس آ دمیوں کوساتھ لے کر، جن میں بیرم خاں اورخواجہ معظم بھی شامل تھے، عراق کا عزم کیا۔ بیرم خال اورخواجه معظم کو جمایوں نے اپنی بیوی حمیدہ بانو جسے بادشاہ بیگم بھی کہا جاتا ہے اور بیٹے شنرادہ اکبر کو لانے ک ہدایت کی۔اس ونت ہمایوں کے پاس مناسب سواری کا انتظام بھی نہ تھا۔مجبور ہوکر ایک مصاحب تر دی بیگ کے آگے ہاتھ پھیلائے اور چند گھوڑے طلب کیے، مگر تر دی بیگ نے اس نازک موقعے پرسخت اذیت ناک روبیا ختیار کیا۔گھوڑے دینے سے بھی ا نکار کر دیا اور ہمایوں کا ساتھ بھی چھوڑ دیا۔

## ا كبركى گرفتارى:

فقہائے ہند (جلد چہارم)

انتہائی مسرت کا اظہار کیا۔اس اثنامیں ہمایوں کے بھائی اس سے معانی بھی مائیکتے رہےاور ساتھ ہی بے وفائی بھی کرتے رہے۔لیکن ہمایوں جو نرم خو اور حلیم الطبع حکمران تھا، بار بار فراخ دلی سے ان کی معذرت سنتا اور انھیں ہر مرتبہ معاف کرتار ہا۔

فتح کابل کے بعد ہمایوں نے تنخیر بدخشاں کے ارادے سے اپنے لشکر کوحرکت دی۔ وہاں سلیمان مرزا سے مقابلہ ہوا۔ سلیمان مرزا کچھ عرصے تک لڑتا رہا، آخر شکست کھا کر فرار ہو گیا۔ لیکن اس اثنا میں ہمایوں پر ایک آفت بیٹوٹی کہ مرزا کا مران نے کابل کو خالی پاکر، اس پر فوج کشی کر دی اور شہر پر قابض ہو گیا۔ ساتھ ہی ہمایوں کی خواتین اور شنم اووا کمرکو قید کر لیا۔

ہایوں نے بیخبرسی تو نہایت پریشان ہوا۔ بدخشاں کی فتح کے بعد ہایوں نے اس کی حکومت پہلے مرزا ہندال کو دے دی تھی، بعد میں اس سے لے کر دوبارہ مرزاسلیمان کے حوالے کر دی اور خود نہایت تیزی سے کابل کی طرف لوٹ گیا۔ مرزا کامران کواس کی فوجی نقل وحرکت کا پتا چلا تو اس نے شہر سے باہر مور چہ قائم کر لیا۔ لڑائی کا بازار گرم ہوا اور کامران کومیدان جنگ میں بری طرح ہزیمت اٹھانا پڑی ۔ لیکن وہ بھا گنے کی بجائے بہا ہو کہ قلعہ کابل میں محصور ہو گیا۔ باہر ہمایوں لشکر لیے بیشا تھا۔ سخت محاصر سے کی وجہ سے مرزا کامران کے حالات انتہائی اہتر ہو گئے۔ اس دوران میں مرزا کامران نے بدرجہ عایت سنگ دلی کا مظاہرہ کیا۔ اس نے کئی مرتبہ دوسال کے شہرادہ اکبر کو قلعے کے اس کنگر سے پر بھایا، جو تو پوں، بندوقوں اور تیروں کی مین زد میں تھا۔ اس مرتبہ دوسال کے شہرادہ اکبر کو قلعے کے اس کنگر سے ہمایوں جنگ سے دست بردار ہوجائے۔ یہ منظر ہمایوں اور سے اس کی فوج کے لیے سخت تکلیف اور ذبنی اذبت کا باعث تھا۔ لیکن اکبر کی جان ہر بارسلامت رہی۔ بالاً خر مقابلے کی تاب نہ لاکر کا مران قلعے سے فرار ہو گیا اور شہرادہ اکبر صحیح سلامت باپ کو دوبارہ ٹل گیا۔

سلسلۂ واقعات کی متعدد کڑیاں حذف کر کے متفصیل اس لیے بیان کی گئی ہے کہ اکبر کی زندگی کے اہتدائی حالات قار مکین کے سامنے آسکیں اور وہ یہ معلوم کرسکیں کہ افتدار کی ہوں اور حکومت کی حرص بسا اوقات انسانیت کا خاتمہ کر دیتی ہے اور اپنے پرائے میں کوئی امتیاز باقی نہیں رہنے دیتی نہ اس کوخون کے رشتے کا کوئی پاس ہوتا ہے اور نہ چھوٹے پر رحم وشفقت کا کوئی احساس اس میں باتی رہتا ہے۔ ہمایوں کے ساتھ اس کے بھا میوں اور اکبر کے ساتھ اس کے چھاؤں نے جو پچھکیا، وہ اس کی واضح مثال ہے۔

# اكبرى تخت نثيني:

جلال الدین محمد اکبر باختلاف روایات ۲ یا کررئیج الثانی ۹۲۳ راج جنوری ۱۵۵۱ء کو چودہ برس کی عمر میں اپنے باپ نصیر الدین ہمایوں کی وفات کے بعد تخت ہند کا وارث بنا۔ ہمایوں کررئیج الاول ۹۲۳ راج الاول جنوری ۱۵۵۲ء کو بالا خانے کی سٹر ھیوں سے گرا تھا۔ ایک ہفتہ تکلیف میں مبتلا رہنے کے بعد ۱۵رئیج الاول ۹۹۳ ہر ۱۸ جنوری ۱۵۵۱ء کوفوت ہوا۔ منتخب التواری میں ملاعبدالقادر بدایونی نے اکبری تاریخ تحت تشینی ۲ رہے الاول اور رہے الاول تحریری ہے جو سیحے نہیں ہے۔ نظام الدین ہروی نے طبقات اکبری میں ایک جگہ ۲ ررہے الاول اور دوسری جگہ ۲ ررہے الثانی تکھی ہے۔ مآثر رہیمی میں ملاعبدالباقی نہاوندی نے مررہے الثانی رقم کی ہے۔ فلاہر ہے ۲ ررئے الاول تو کسی طرح قرین صحت نہیں ہو سکی۔ کیوں کہ ہمایوں مررئے الاول کو سیر حیوں سے گرااور ۱۵ رہے الاول کوفوت ہوا۔ اس صورت میں اس کے جائشین کی تاریخ تحت ثینی ۲ ررہے الاول کیوں کرمیج قرار پاسکتی ہے؟ یا تو یہ کتابت کی فلطی ہے یا مصنف ہے سہو ہو گیا ہے۔

۔ ہمایوں کی وفات کے وقت اکبر موجودہ جغرافیائی اعتبار سے قصبہ کلا نورضلع گورداس پور (مشرقی پنجاب) میں خانِ خاناں بیرم خان کے پاس مقیم تھا۔وہیں خان خاناں بیرم خاں کے مشورے اور تا ئیدسے اس نے ہندوستان کا تاج شاہی سریر کھا۔

ا کبر کی زندگی کا آغاز ہی جدوجہد اور ہنگاموں کے ہجوم میں ہوا تھا۔ تخت نشینی کے بعد بھی اس کو یہی صورت حال پیش آئی۔مقابلے،محاربے اور جنگ وجدال اس کی زندگی کا ایک لازمی جزبن گئے تھے۔

# يانى بت كى دوسرى لااكى:

اکبرکی پہلی بڑی بنگ ہیموں بقال کے ساتھ پانی پت کے میدان میں ہوئی۔ ہیموں بقال یا ہیموں بنیا کی بنیا عادل شاہ سوری کا وزیر اور سیہ سالارتھا۔ ریواڑی کا باشدہ تھا اور غرور وخوت کی آخری صدوں تک پہنچ گیا تھا۔ وہ ایک بڑی فوج کے ساتھ دبلی کی طرف لیغا رکرتا ہوا پر صااور اس پر قابض ہوگیا۔ دبلی پر قبضے کے بعد اس نے بہت طاقت پیدا کر کی تھی اور اپنا خطاب بکر ماجیت رکھ کر خود مختار حاکم بن بیشا تھا۔ اسلای تو انین منسوخ کر دیے تھے اور انتہائی سرکش ہوگیا تھا۔ اکبرکواس کی اطلاع پینچی تو اس نے فوج اور ضروری اسلحہ کے ساتھ دبلی کی طرف کوچ کیا۔ مقا بلے کے لیے ہموں بقال بھی دبلی ہے روانہ ہوا اور پندرہ سوجنگی ہاتھیوں، تو پ خانے ، بہت کو خوج اور کثیر حرب ہو ہوگی ہاتھیوں، تو پ خانے ، بہت کری فوج اور کثیر حرب ہو ہوگی ہاتھیوں، تو پ خانے ، بہت کے مطابق ۲ مرحم ۱۹۲۹ ھے کہ رنوم ر ۱۵۵ ہو کو اور ختی باتھ تھا اور فوج کو برابر کے مطابق ۲ مرحم ۱۹۲۹ ھے کہ رنوم ر ۱۵۵ ہو کہ برائر کی روایت کے مطابق ای برائر کی سے مورد دونوں فوجیں ایک دوسرے کے مقابق ای اور کئی ہوت کو دا کم برشاہی لشکر کے ساتھ تھا اور فوج کو برابر کم بیموں کی فوج کو کئی ست ہوئی۔ اس کے ہزاروں فوجی مارے اگر کے کہ خود بیموں کو توں فوجی کو برابر اگر کے لئی گرادوں فوجی مارد کے اس کو برائر کی خود جموں کو کئی ست ہوئی۔ اس کے ہزاروں فوجی مارے گئے۔خود بیموں کو ذخی صارت میں بہت ہوئی سالہ کا با گیا۔ بعض امرانے اکبر کے پاس لایا گیا۔ بعض امرانے اکبر کے پاس لایا گیا۔ بعض امرانے اکبر کے باس کا در بہت متحمل مزاج بادشاہ تھا، جواب دیا:

ایں را کہ حالاتھم مردہ دارد چہ برنم ،اگر درحس وحرکتے می بود تیج آ ز مائی کردم 🗨

یعنی اس پرموت کی کیفیت طاری ہے، اے کیافٹل کروں، اگر اس میں پچھ جان ہوتی تو تینے آز مائی

کرتا.

اس سے قبل اکبری تخت نشینی کے دفت بھی، جب دربار شاہی کے ایک امیر ابوالمعالی نے ، تاج پوٹی کی تقریب میں شامل ہونے سے انکار کر دیا تھا ایک شخص نے اس کو پکڑ کر جان سے مارنے کی کوشش کی تھی ، مگر اکبر نے یہ کہہ کراس کی جان بچائی کہ

دراول جلوس حیف باشدخون بے گناہے ریختن 🕰۔

(تخنت حکومت پر بیٹھنے کے پہلے ہی روز کسی بے گناہ کولل کر دینا افسوس ناک بات ہے۔)

بہرحال پانی پت کی اس دوسری لڑائی میں اکبری فوج کو پندرہ سوہاتھی، بے شارخزانہ اور بہت سامال و اسباب غنیمت میں ملا۔ ہیموں کی بیوی بہت بڑا خزانہ ہاتھیوں پر لدوا کر پہلے ہی بھاگ گئ تھی۔ اس کا تعاقب کرنے والے اکبر کے فوجی دستوں نے اس کو الور سے آگے جا کر گھیر لیا اور وہ خزانہ چھوڑ کر جنگلوں اور کو ہتان بجوارہ اور کوامیں چلی گئی۔ اس کا بچھ خزانہ تو جا ٹوں نے لوٹ لیا اور پچھ خل فوج کے ہاتھ آیا، مگر اس کے باوجود وہ اتنازیادہ تھا کہ اکبر کے سیاہیوں نے ڈھالوں میں بھر بھر کر اس کو آپس میں تقسیم کیا۔ جس رائے سے ہیموں کی وہ اتنازیادہ تھا کہ اس میں اشرفیاں اور سونے کی اتنی اینٹیں گری تھیں کہ اس واقعہ کے بہت عرصے بعد تک وہ راہ گیروں کو ملتی رہیں۔ ملاعبدالقاور بدایونی لکھتے ہیں:

وخزینه کهشیرشاه وسکیم شاه وعدلی ،سالها جمع کرده بودند ، باین گونه تلف شد 🗨

(بیوہ فزانہ تھا جوشیر شاہ سوری، سلیم شاہ سوری اور عادل شاہ اپنے زمانے میں جمع کرتے رہے تھے، وقت کے ہاتھوں وہ اس طرح تاہ و تاراج ہوا۔)

فتح کے دوسرے دن اکبر پانی بت پہنچا۔ وہاں سے کوچ کر کے جاہ وحشم کے ساتھ و بلی میں داخل ہوا اور منبر پرازسرنواس کے نام کا خطبہ پڑھا گیا۔

اس سے ٹھیک بتیس سال قبل ۸رر جب۹۳۲ ھے/۲۰ راپریل ۱۵۲۷ء کو بروز جمعه اکبر کے داداظہیرالدین باہر نے ای میدان میں ابرائیم لودھی کو شکست دی تھی۔ تاریخ میں اس جنگ کو پانی پت کی پہلی جنگ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ اس جنگ میں ابرائیم لودھی کی افواج قاہرہ ایک لاکھ سوار اور ایک ہزار ہاتھیوں پرمشمنل تھیں، جب کہ باہر کے پاس صرف پندرہ ہزار سوار اور پیادے تھے۔

- منتخب التواريخ، ج٠٥ م ١١\_ (مطبوعه كلكته ١٨٦٨)
  - 🛭 ايضاً
- نتي التواريخ، ج ٢، ص ١٥\_ (مطبوعه كلكته ١٨٢٨ء)

جلوس شاہی کے تیسرے سال کارمحرم ۹۲۵ ھ/9 رنومبر ۱۵۵۷ء کواکبر کی شاہانہ سواری آگرہ میں داخل ہوئی۔

## دورا كبرى فتوحات:

اکبر سے پہلے اگر چہ ہندوستان میں مسلمانوں کی کئی علاقائی سلطنتیں قائم تھیں اور مرکزی حکومت بھی مسلمانوں ہی کی تھی، تاہم ان کی سیاسی حیثیت زیادہ مشخکم نتھی۔ ملک متعدد علاقائی سلطنتوں میں بٹاہوا تھا، جس کی وجہ سے مسلمانوں میں سیاسی کمزوری کے آثار نمایاں تھے۔ ثالی ہند میں ہندورا ہے اور غیر مسلم حکمران بڑی طاقت کے مالک تھے، جن میں رانا کنبچہ رانا سانگا کی طاقت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ جب بابر ہندوستان میں خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔ رانا سانگا کی طاقت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ جب بابر ہندوستان میں آیا تو دارالسلطنت آگرہ کے تخت پر ابراہیم لودھی متمکن تھا، مگر پورے ثالی ہند میں سب سے زیادہ اقتدار رانا سانگا کو حاصل تھا۔ اس زمانے میں مالوہ، گجرات اور خاندیش وغیرہ کے مسلمان حکمرانوں میں اگر چہ بعض سانگا کو حاصل تھا۔ اس زمانے میں مالوہ، گجرات اور خاندیش وغیرہ کے مسلمان حکمرانوں میں اگر چہ بعض حکمران آگرہ اور دبلی کے مرکز سے زیادہ مضبوط اور رعب و دبد ہے کے مالک تھے، کیکن رانا سانگا کی طاقت سے سب لرز تے اور خوف کھاتے تھے۔ ابراہیم لودھی سمیت یہ حکمران گی مرتبدرانا سانگا سے فکست کھا چکے تھے۔ اس کا زور بابر نے توڑا۔ میدان جنگ میں اس کو فکست فاش ہوئی اور دہ ای صدے میں م ۱۳ میا ہم ۱۳ میا ہم کو میں مواز کے پہاڑوں میں وفات پا گیا، مگر افسوں ہے بابر کو زیادہ عرصہ ہندوستان میں حکومت کرنے کا موقع نہیں ملا۔ دبلی کی فتے پر ابھی چا رسال بھی نہ گزر سے ہے کہ اس کوموت کا پیغا م آگیا۔ اس کے بعد ہیموں بقال کو جوایک زیادہ عرصہ اور متمرد ہندو جرنیل تھا، اکبر نے ختم کہ اس کوموت کا پیغا م آگیا۔ اس کے بعد ہیموں بقال کو جوایک زیردست اور متمرد ہندو جرنیل تھا، اکبر نے ختم کہ اس کوموت کا پیغا م آگیا۔ اس کے بعد ہیموں بقال کو جوایک زیردست اور متمرد ہندو جرنیل تھا، اکبر نے ختم کہ اس کوموت کا پیغا م آگیا۔ اس کے بعد ہیموں بقال کو جوایک زیادہ عرب کا بین کورہ کیا۔

اجمیر، ناگور اور روولی وغیرہ میں بھی مسلمانوں کی حالت اہتر تھی اور ان کی مساجد کا تقدی ہندوؤں کے ہاتھوں پامال ہو چکا تھا۔ اسی طرح ہندوؤں کی بھلتی تحریک، گورونا تک کے صلح کل رویے اور بعض ویکر عوامل نے مسلمانوں پر بہت برا اثر ڈالا تھا۔ پھر جنوبی ہند میں و جے نگر کی ہندوسلطنت نے جو ایک خود مختار اور وسیج سلطنت بھی، اس نواح میں مسلمانوں کو شدید نقصان پہنچا یا اور اسلام کی تبلیخ و اشاعت کے راہتے میں شخت رکاوٹیس پیدا کیں۔ بلاشبہ بعض مسلمان حکمر انوں نے صورت حال کی اصلاح کے لیے بھر پورکوششیں کیں ار اس میں بہت حد تک وہ کامیاب بھی ہوئے، مگر ان کا دورا فتہ ارواصلاح بہت کم تھا۔ موت نے ان کوزیادہ تگ و تازکی مہلت نہ دی۔ ان حکمر انوں میں بابر اور شیر شاہ سوری کے نام لائق تذکرہ ہیں۔

ا كبرنے زمام اقتدار ہاتھ میں لینے كے بعداس طرف پوری توجه مبذول كی اورا سخكام سلطنت كوسب امور سے مقدم گردانا۔ اس نے پہلاكام بيركيا كه ہندوستان كے جوصوبے خودمختارى كا دعوكا كرنے سگے تھے اور طویل عرصے سے مركز كی گرفت سے باہر تھے، آھیں پھر سے سلطنت وہلی كے زیرتگین كیا اور وہ ان كے مركز گریزر جی نات کوختم کرنے میں کامیاب ہوا۔ اکبر کے عہد میں مغلیہ سلطنت کے دائر ہے میں بری وسعت ہوئی اور پورے ہندوستان میں اس کاعلم افتد ارابرانے لگا۔ مالوہ فتح ہوا، گونڈ واند مغلیہ سلطنت میں شامل ہوا، جے پور کے راجا بہاری مل سے سلح ہوئی، جس کے نتیج میں راجا ندکور نے اکبر کی اطاعت تبول کی اور اپنے خاندان کی ایک لڑکی اس کے عقد میں دے دی۔ ساتھ ہی راجا کے بیٹے بھگوان داس اور پوتے مان سنگھ کو اعلیٰ مناصب عطا ہوئے ، میواڑ کے راجا نے اس صلح کی مخالفت کی تو اکبر کے ہاتھوں چوڑ کا قلعہ فتح ہوا، کالنج اور زخصنور کے مشہور قلع اکبر کے قبطے میں آئے ، جیسلم ہراور بریا نیر کے راجوں کو اپنا اطاعت گزار بنایا۔ گجرات پر فتح حاصل کی اور بنگال پر قبضہ کیا۔

اس کے بعد فتو حات کا دوسرا دور شروع ہوتا ہے۔ اس میں اکبر نے کشمیرا پنے تابع فرمان کیا۔ اس قبل کشمیرکومستقل سلطنت کی حیثیت حاصل تھی اور وہ بھی شاہان ہند کے زیر فرمان ندآیا تھا۔ سندھ پراقتدار کا پرچم لہرایا، اڑیسہ پر تسلط جمایا، بلوچستان فتح کیا اور قندھارا کبری مقبوضات میں شامل ہوا۔

پھر دکن کی طرف عنان توجہ مبذول کی۔احمد نگر کا مضبوط قلعہ اپنی مملکت میں شامل کیا اور خاندیش کا متحکم قلعہ اسپر گڑھ سخر کیا،جس کے نتیج میں احمد نگر اور خاندیش کے تمام وسیع علاقے مقبوضاتِ مغلیہ میں شامل ہو گئے۔

اس طرح اکبرنے ہندوستان کی علاقائی سلطنتیں تقریباً ختم کر دیں اورمختلف راجاؤں اور حکمرانوں کا زورتو ڑ دیا اور پورے ملک پر قبضہ کرلیا۔اکبر کی ان مسلسل فتو حات کو تاریخ میں خاص اہمیت حاصل ہے۔

## ا كبركا نظام مملكت:

نظام سلطنت کے سلسے میں اکبر بہت ہی خوبیوں کا مالک تھا۔ وہ صاحب تدبیر ہنتظم ، فاتح ، جنگ جو اور قابل حکمران تھا۔ اس میں ملک گیری ، حکمرانی اور ملک رانی کی صلاحیتیں بدرجہ اتم موجود تھیں۔ اس نے اس وسیح ملک میں جس انداز سے حکومت کی اور نظم ونسق کے دائروں کو جس نیج سے وسعت دی ، وہ اس کا حصہ تھا۔ پھر اس نے ایک خاص ملکی نظام مرتب کیا ، جو آ مے چل کر معمولی تبدیلیوں کے ساتھ تمام مغلیہ دور میں برقر ار رہا بھراس نے ایک خاص ملکی نظام مرتب کیا ، جو آ مے چل کر معمولی تبدیلیوں کے ساتھ تمام مغلیہ دور میں برقر ار رہا بور ئیں برطانوی نظام حکومت کی بنیا دبنا ، جس پر ہندوستان اور پاکستان اب بھی عمل پیراہیں ہے۔

اکبر کومغلیہ نظام حکومت کے موسس اول کی حیثیت حاصل ہے۔ اس کے قواعد سلطنت اور قوانین حکومت نہایت مضبوط اور مثالی تھے۔ اورنگ زیب عالم گیر کا درباری مؤرخ منثی محمد کاظم اس ضمن میں اکبر کو زبر دست خراج تحسین پیش کرتا ہے اور اسے مغلیہ سلطنت کے آئین کا موجد قرار دیتا ہے:

حضرت عش آشیانی جلّال الدین محمدا کبر بادشاه طاب ژاه که مجد د آئین جهان بانی ومشید قوانین این

<sup>🥦</sup> رود کوئر ،ص ۸ ۸ ـ

سلطنت جاودانی اند 📭

( یعنی جلال الدین محمد اکبر بادشاہ ،سلطنت مغلیہ کے آ ٹین جہاں بانی کا موجد اول اور اس کے مضبوط ومتحکم قوانین کا بانی اولیس تھا۔ )

ا کبرزیادہ پڑھا لکھانہ تھا، کیکن مردم شناس اور جو ہر قابل کا قدردان تھا۔ اس نے فرض شناس اور لائق افراد اپنے در بار میں جمع کر لیے تھے۔ اس کے امراوار کان سلطنت اپنی مفوضہ ذمہ دار بوں کو بجھنے اور پورا کرنے کی کامل صلاحیت رکھتے تھے۔ اس کی بے پناہ فتو حات کا سلسلہ اس لیے آ گے بڑھا اور مختلف مہمات میں اس کی فتح و کامرانی کا دائرہ اس بنا پر وسیع ہوا کہ اس کے ارکان سلطنت وفادار اور امرائے مملکت اصحاب عقل و دائش تھے۔ اور نگ زیب عالم گیراس کا ظہاران الفاظ میں کرتا ہے:

حضرت عرش آشیانی که نوکرانِ خوب داشتند ، از جمیں جہت فقو حات متوارہ ومہمات متکاثرہ می فرمودند۔

(یعنی ہمارے جدامجد جلال الدین اکبرنے ای لیے مسلسل فتو حات اور بہت میں مہمات سرکیس کہ اس کے ارکان حکومت نہایت عمدہ صلاحیتوں کے مالک تھے۔)

ا كبركا نظام حكومت برامضوط ادركامياب تھا۔ برصغير كا وسيج وعريض خطه ارض دور درازصوبوں ميں بنا ہوا تھا، كيكن اس پرمركز كى گرفت اس قد رمضوط تھى كہ كہيں بغاوت يا نافر مانى كا خطرہ نہ تھا۔ حكومت كے بلند مناصب پر بہترين صلاحيتوں كے مالك افراد شعين تھے اور ايك ايسامنصب دارى نظام قائم تھا، جس كے عہد يداروں كے ايك علاقے سے دوسرے علاقے ميں تباد لے ہوتے رہتے تھے تاكہ ان كى قابليت سے برعلاقے كوگ فائدہ اٹھا سكيں۔ بہتر كاركردگى پر انھيں ترتى دى جاتى تھى۔ انگريزى دور كا نظام حكومت، اكبر كے نظام مملكت سے بہت عدتك ہم آ ہنگ تھا۔ ڈاكٹر شخ محمد اكرام مرحوم پرسيول سپير كے حوالے سے لكھتے ہىں:

ہد (اکبرکا) مرکزی نظام منصب داری اس امیریل سروس سے اصولی طور پر مختلف نہ تھا، جس کے بل پراگریزوں نے حکومت کی 🗨۔

اکبرکا ایک قابل تعریف کارنامہ یہ ہے کہ اس نے ملک میں بندوبست اراضی کا اہتمام کیا، جس پر تھوڑے سے ردوبدل کے ساتھ اب تک عمل کیا جاتا ہے۔ ہندوستان اور پاکستان در حقیقت زرگی ملک ہیں۔ اس سرزمین میں یہ کام بنیادی اہمیت کا حامل تھا اور اکبر نے اس کوشائستہ التفات تھہرایا۔ اس کام کی تکمیل کے لیے اس نے اپنے دو ماہراور تجربہ کارابل کاروں، راجا ٹوڈرال اور امیر فتح اللہ شیرازی کو مامور کیا۔

<sup>🛭</sup> عالم كيرنامه، ص ٢٨٧\_

<sup>🗗</sup> رودکوٹر ص۸۲\_

## ا كبركي ندهبي زندگي كا بيهلا دور:

اکبر کے حالات کا مطالعہ کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی فدہبی زندگی تین ادوار پرمحیط ہے۔ پہلا دورایک اچھے مسلمان کی زندگی کا بہترین نقشہ پش کرتا ہے۔ وہ چودہ سال کی عمر میں اور نگ ہند پر متمکن ہوتا ہے اوراس سے تقریباً بائیس برس بعد تک ایک بائمل اور پابند شرع مسلمان کی می زندگی بسر کرتا ہے۔ اس کی گی وجوہ ہوسکتی ہیں۔ ایک وجہ بہ ہوسکتی ہے کہ وہ فدہبی اور دین خاندان سے تعلق رکھتا تھا اوراس ماحول میں اس نے شعور کی آئی محصیں کھولی تھیں۔ دوسری وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے کہ وہ اپنے باپ کی گونا گوں تکلیفوں اوراس کی دشت نوردی کی آئی محصیں کھولی تھیں۔ دوسری وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے کہ وہ اپنے باپ کی گونا گوں تکلیفوں اوراس کی دشت نوردی کے تمام گوشوں سے خوب آگاہ تھا، جس کے باعث قدرتی طور پر اس کے دل میں نرمی پیدا ہوگئی تھی اور اس پر اللہ کا خوف طاری رہنے لگا تھا۔ جب وہ مال باپ کے گزشتہ مصائب یاد کرتا اور اس کے مقالے میں اپنی بادشاہت کا تصوراس کے ذہن میں آتا تو فورا گردن اللہ کے حضور جمک جاتی اور قلب میں سوزوگداز کی ایک بادشاہت کا تصوراس کے ذہن میں آتا تو فورا گردن اللہ کے حضور جمک جاتی اور قلب میں سوزوگداز کی ایک خاص کیفیت کروٹ لینے گئی۔ تیمری وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے کہ اس کے پیش رویعنی سوری خاندان کے حکم ان بشیر شاہ سوری اور سلیم شاہ سوری اور خیا کی ان خاص کو ختیار کے رکھنا مناسب سیمتنا ہو۔

بہرکیف وجہ پھریمی ہو،اکبری زندگی کا بیعبد قدین وتصوف کے قالب میں ڈھلا ہوا تھا۔ وہ اپنے عصر کے مشہور بزرگ شخ سلیم چشتی کے حلقہ ارادت میں داخل تھا، جو فتح پورسیکری میں اقامت گزین تھے۔اکبری ان سے عقیدت فاطر کا بیا عالم تھا کہ ان کی وجہ سے کئی سال فتح پورسیکری کو دارالحکومت کی حشیت دیے رکھی، تاکہ شخ کا قرب حاصل رہے اور ان کی دعا کیں اس کے شامل حال ہوں۔ اکبر کے کئی لڑے کم سنی میں فوت ہو گئے تھے۔ شخ سے بچکی پیدائش اور زندگی کے لیے دعا کرائی۔ پھر جہاں گیر پیدا ہوا تو حصول برکت کے لیے انہی کے نام پر بینے کا نام سلیم رکھا۔ گئی مرتبہ شخ معین الدین اجمیری کے مرقد پر جانے کے لیے اجمیر کا سفر اختیار کیا۔ یہ سفر اکبر نے بطور ایک نذر کی جمیل کے فتح پورسیکری یا آگرہ سے پا پیادہ بھی کیا۔ شخ سلیم کی وفات کے بعد آگرہ سے پا پیادہ بھی کیا۔ شخ سلیم کی وفات کے بعد آگرہ سے پا پیادہ ان کے مدفن پر فتح پورسیکری بھی گیا۔

اکبر کے ذوق عبادت کا اندازہ اس حقیقت سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ اس نے ایک عبادت خانہ تغییر کرایا۔ جب اس کو بڑی بڑی فتو حات حاصل ہوئیں، حدود مملکت روز بروز دسیع ہونے لگیں، پورے ملک کانظم و نتی حسب بنشا قائم ہوگیا، کممل امن وا مان کی صورت حال پیدا ہوگئی اور کوئی قابل ذکر دشمن اور طاقت ورحریف باقی ندر ہاتو اس کار جمان پوری طرح عبادت وریاضت کی طرف ہوگیا۔ ان دنوں اس کی صحبتیں درگاہ اجمیر کے درویشوں ادر مجاوروں کے ساتھ رہتیں اور وقت کا زیادہ تر حصہ، اللہ اور رسول مُلَّیِّظِم کی عبادت و اطاعت میں درویشوں ادر مجاوروں کے ساتھ رہتیں اور وقت کا زیادہ تر حصہ، اللہ اور رسول مُلَیِّظِم کی عبادت و اطاعت میں کر رہا۔ علما کی محالیں، فقہا کی مجاس موفیا کی صحبتیں اس کی دلچیس کے مراکز تھیں، جہاں وہ تصوف کی باتیں

کرتا، فقہی مسائل کو سمجھتا، ادر علمی مباحث سے محظوظ ہوتا۔ راتوں کو وہ اللہ کی عبادت میں مصروف رہتا۔ عبدالقادر بدایونی کے بیان کے مطابق کسی نے اس کو'''یا ہو''یا''ہادی'' کا وظیفہ بتا دیا تھا، وہ عموماً رات کی تاریکی میں بیدوظیفہ پڑھا کرتا تھا۔

ملاً عبدالقادر بدایونی نے منتخب التواریخ میں اکبری مجالس تصوف کی تفصیل بیان کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:
وہ صوفیا اور علما کا بڑا ہی معتقد تھا۔ اس کے دل پر اللّٰہ کی عظمت کا بے پناہ اثر تھا۔ اللّٰہ کی عظا کردہ ان
بے شار نعمتوں پر اظہار تشکر کی غرض سے وہ بالعموم ایک قدیم حجرے میں چلا جاتا جو آبادی سے دور اور شاہی
محلات سے قریب تھا، بادشاہ اس حجرے کے پھر کے فرش پر بیٹھ جاتا اور ذکر الٰہی میں مصروف ہو جاتا۔ دیر تک
وہاں حالت مراقبہ میں بیٹھار ہتا۔

اکبر بادشاہ ان دنوں حاکم بنگالہ سلیمان ہے بھی بہت متاثر تھا۔ اس کے بارے میں اس نے من رکھا تھا کہ وہ شب کے آخری جھے میں اٹھ کر ڈیڑھ سوعلا ومشائخ کے ساتھ تبجد کی نماز باجماعت ادا کرتا ہے۔ بعد ازاں فجر تک علا کی مجلس میں بیٹھتا اور تفییر و تذکیر میں مصروف رہتا ہے۔ فجر کے بعد ملکی معاملات اور فوج کے بارے میں ضرور کی مشورے کرتا ہے۔ سلیمان کے ان معمولات میں بھی فرق نہیں آیا۔ اکبر نے بھی ان دنوں اس طرح آپ اوقات تقسیم کرر کھے تھے۔ اتفاق سے حاکم بڑگالہ سلیمان کی آمد کی فبر بھی مشہورتھی۔ بیصوفی منش اور صاحب حال باوشاہ تھا۔ صاحب بیعت بھی تھا۔ لوگ اس سے استفاضہ کرتے اور اس کے حلقہ بیعت میں اور ساحب حال باوشاہ تھا۔ صاحب بیعت بھی تھا۔ لوگ اس سے استفاضہ کرتے اور اس کے حلقہ بیعت میں داخل ہوتے تھے۔ اکبراس کی آمد کی فبرس کر بہت خوش ہوا اور پھے معزز مہمان کی تشریف آوری اور پچھا ہے شوق عبادت کی وجہ سے شخ عبداللہ نیازی کے فجرے پرایک بڑی عبادت گاہ تعمیر کرائی۔

اکبرکامعمول تھا کہ جمعے کی نماز کے بعدعبادت خانے میں ایک مجلس منعقد کرتا جس میں علا، مشاکخ،
امرا ہر طبقے کے لوگ شامل ہوتے۔اس موقع پر بادشاہ کے قریب بیٹنے کے لیے حاضرین میں اکثر نقذیم و تا خیر کا جھٹڑ اشروع ہوجاتا۔اس کا علاج اکبر نے ریم کیا کہ سب طبقوں کے لیے الگ الگ نشتوں کا تعین کر دیا۔ فیصلہ کیا کہ امرا مشرقی جانب بیٹھا کریں اور مشاکخ بجانب کیا کہ امرا مشرقی جانب بیٹھا کریں اور مشاکخ بجانب شال ۔ اس مجلس میں اکبرکا میمعول تھا کہ اپنی جگہ سے اٹھتا، باری باری ہر طبقے کی نشست گاہ پر جاتا اور ان کی بحتوں میں حصہ لیتا۔

بادشاہ کے دل میں علما و فقہا کی قدر و مزات کا بیا عالم تھا کہ حسب مدارج ان کی مالی مدد کرتا اور مطالعہ کے لیے ان کو کتا ہیں مجھل کرتا۔ گرات کی فتح کے موقعے پر اعتاد خال گراتی کی جمع کی ہوئی بہت می نفیس اور فیتی کتا ہیں بطور فنیمت اس کو ملیں تو وہ کتا ہیں خود باوشاہ نے اپنے ہاتھ سے اس مجلس میں شریک ہونے والے علما میں تقسیم کیس ۔ ملا عبدالقادر بدایونی لکھتے ہیں، اس موقعے پر باوشاہ نے مجھے بھی کچھ کتا ہیں دی تھیں۔ ان میں سے ایک کتاب ' انوار المشکل ق ''تھی، جس میں 'دمشکلوق الانوار'' کے عنوان سے ایک فصل کا اضافہ بھی

شامل تھا۔ جو کتابیں نچ گئیں، وہ امرا کو دیگر تحا ئف واشیا کے بدلے میں عطا کیں۔ عبدالقادر بدایونی نے عبادت خانے کی مختلف مجلسوں کی تفصیلات بیان کی ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

'' ایک رات اس مجلس میں ایک ہنگامہ بیا ہو گیا اور حاضر بن مجلس بلند آواز سے بحث کرنے گے۔ان
کو خاموش کرانے اور مجلس کا انتظام صحیح رکھنے کے لیے بادشاہ نے مجھے مقرر کیا اور کہا کہ لوگوں کو شوروشغف سے
روکو۔ جوشخص ناشا کستہ بات کرے، اس کی اطلاع مجھے دو۔ میں اس کومجلس سے اٹھا دوں گا۔ میں نے آہستہ سے
آصف خال سے کہا، اس طرح تو تقریبا سب کواٹھا دینا پڑے گا۔ بادشاہ نے پوچھا، کیا کہدرہے ہو؟ میں نے جو
کچھ کہا تھا، بادشاہ کو بتایا۔وہ بہت خوش ہوا، اور حاضرین مجلس کوبھی میری سے بات بتائی ۔

اکبر کے اس ابتدائی دور میں علا کو انتہائی قد رومنزلت حاصل تھی۔ بلاشباس نے بل شیرشاہ صوری اور سلیم شاہ صوری کے عہد حکومت میں بھی علا کوعزت و تکریم کی نظر سے دیکھا جاتا تھا، کیان اکبراس شمن میں ان سے بہت آ گے نکل گیا تھا۔ اس نے شخ الاسلام کے اعزاز میں مزیداضافہ کیا۔ مخدوم الملک کومشیر دربار اور رکن سلطنت بنایا اور صدر الصدور کو وہ اختیارات تفویض کیے جو اس سے پہلے بھی کسی صدر کے جصے میں نہ آ کے سلطنت بنایا اور صدر الصدور کو وہ اختیارات تفویض کیے جو اس سے پہلے بھی کسی صدر کے جصے میں نہ آ کے مند تھا اور بدرجہ غایت احترام سے پیش آتا تھا۔ رسول اللہ طریق کی صدیث کی ساعت کے لیے بھی بھی ان کے مند تھا اور بدرجہ غایت احترام سے پیش آتا تھا۔ رسول اللہ طریق کی صدیث کی ساعت کے لیے بھی بھی ان کے صاحت کے منتظ تنہرادہ سلیم کو با قاعدہ ان کے صاحت کی جاتا تھا۔ ایک مرتب کردہ چالیس احادیث (چہل احادیث) کا سبقا سبقا درس لیا۔ اس زمانے میں اکبرش عبد النبی کے تقوی کی اور تدین سے بہت متاثر تھا۔ وہ اس کو نیکی کی تنقین کرتے اور ند بہب پررائخ رہنے کی تعلیم دیتے تھے، جس کے باعث اکبر کی سے کیفیت بوئی کہ شخ فرید بھکری کے بیان کے مطابق وہ نماز با بماعت کی پابندی کرنے لگا اور خوداذان دیتا۔ بعض اوقات امامت بھی کراتا اور مہد میں اس کے باعث المی بھی کراتا اور مہد میں اس بھی کراتا اور مہد میں اس بھی اس بھی اس بھی کراتا اور می بھی کراتا اور مہد میں اس بیان کے مطابق وہ نماز وہ بیا۔

ایک مرتبہ تو معاملہ یہاں تک پہنچا کہ اکبری جوانی کا زمانہ تھا۔ سال گرہ کی تقریب منعقد ہوئی۔ اکبر زعفرانی لباس زیب تن کر کے کل سراسے باہر آیا۔ صدرالصدور شخ عبدالنبی گنگوہی بھی موجود تھے۔ ان کی غیرت دینی جوش میں آئی۔ سردر بارعصاا تھا کراس ختی ہے اکبرکوٹو کا کہ عصا کا سرابا دشاہ کے سرکو جالگا۔ اکبر پاس ادب ہے اس وقت تو خاموش رہا، لیکن محل میں جاکر ماں سے شخ کے طرز عمل کی شکایت کی۔ نیک بخت ماں نے جو حضرت زندہ فیل احمد جام کی اولا دسے تھیں، سعادت مند بیٹے سے کہا: بیٹا یہ نظی اور شکایت کا مقام نہیں۔ محصرت زندہ فیل احمد جام کی اولا دسے تھیں، سعادت مند بیٹے سے کہا: بیٹا یہ نظی اور شکایت کا مقام نہیں۔ تماور کے گا کہ ایک بوڑھے عالم نے استے بڑے صاحب اقتدار

🙃 منتخب التواريخ، ج ۲۶٫۴ س۲۰۲\_

فقهائے ہند(جلد چہارم)

بادشاہ کو عصا مارا آور باوشاہ فقط ادب شرع کی بنا پرصبر کر کے برداشت کر گیا۔ اس سلسلے میں ذخیرة الخوانین کے اصل فاری الفاظ بڑھیے:

دریں اثنا سال گرہ حضرت خلیفہ بود، برلباس خاصہ ایشاں زعفران پاشیدہ بودند۔ شخ عبدالنبی در غضب آمدہ درروی دیوان عصا بحضرت خلیفہ المی انداخت و بدامن دولت ایشاں رسیدہ پارہ شد کہ چرالباس ائل بدعت و نامشروع پوشید که درآس وقت حضرت عرش آشیانی لباس مسنون می پوشید ندودرجریان امر بالمعروف و نبی عن الممئر نہایت جدوجہد داشتند ، حتی اذان خود فرمودہ امامت می کنانیدند، بلکہ جاروب مجدرا می بالمعروف و نبی عن الممئر نہایت جدوجہد داشتند ، حتی اذان خود فرمودہ امامت می کنانیدند، بلکہ جاروب مجدرا می دارند، وایس شخص (عبدالنبی) آنخضرت رابسیار تنگ گرفته بودند، بادشاہ چوں پیش والدہ خود حضرت مربم مکانے کہ از اولا دحضرت زندہ فیل احمد جام بود، رفتہ، شکایت کردند کہ درروی دیوان عصابمن زدہ،اگر مدعا امر معروف بود باید درخلوت نصیحت می کردند ۔ بیٹم گفتند کہ بوتم از وقوع ایں امر در خاطرت گرال نیاید، که مقصود شخ اظہار تجل بود باید درخلوت نصیحت می کردند تن تا دور قیامت باقی می ماند کہ ملائے مفلوک امر معروف باباد شاہ عصر چنیں نمود۔ محذرت خلیفہ اللبی کہ کوہ وقار بودند بدشخ عبدالنبی چز ہے تکفیت گ

یہاں اس بات کی وضاحت ضروری معلوم ہوتی ہے کہ جن بزرگان دین ہے اکبرکو بے پناہ عقیدت تھی، ان میں حضرت شخ فریدالدین گئخ شکر مُیاللہ کا اسم گرامی بھی شامل ہے۔ وہ ان کے مذن پر دعا کے لیے حاضر بھی ہوا تھا۔ اکبرسے پہلے شخ فرید الدین کے مسکن کا نام اجودھن تھا، اکبرنے ازراہ عقیدت اس کو پاک پتن کے نام سے موسوم کیا۔ اس زمانے میں اجودھن کو ایک گاؤں کی حیثیت حاصل تھی اور وہ دریا ہے سلج کے کنارے واقع تھا۔

فقہائے مند (جلد چہارم)

75

حسرت وافسوس کرتار ہتا ہوں۔''

بہر حال اکبر کا پہلا اور ابتدائی دور خالص ندہجی اور دینی دور تھا اور اس کا دربار علما کا مرکز بن گیا تھا۔ اس میں ملک اور بیرون ملک کے بہت سے اہل علم موجود تھے۔ بادشاہ حسب مراتب سب کا احترام کرتا اوران کے اکرام واحترام میں کوئی کسر اٹھانہ رکھتا۔تفصیل کا میکل نہیں۔اس سلسلے کے متعدد واقعات، منتخب التواریخ، طبقات اکبری، ذخیرۃ الخوانین، مآثر رحیمی، عالم گیرنامہ اور دیگر کتب تاریخ میں مرقوم ہیں۔

#### دوسرادور:

سن جلوس کے تعیبویں سال کے آواخر (۹۸۵ ھے/ ۱۵۷ء) اور چوبیسویں سال کے اوائل (۹۸۲ ھے/ ۱۵۸۷ء) میں جب اکبر سنتیس، ارتس سال کی عمر کو پہنچتا ہے تو اس کی ذہبی زندگی کے دوسرے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اب اس کے وہنی افکار کے قافلے نے ایک نیا موڑ کا ثنا شروع کر دیا ہے اور اس کے قلبی رجی نات کا کارواں نئی منزل کی طرف چل فکلا ہے جو اس کے سفر حیات کی ابتدائی ستوں سے مختلف ہے۔ یعنی اس نے اپنے آباد اجداد کے سیح ذہبی تصورات سے انحراف کی راہیں تلاش کرنے کی ٹھان کی ہے اور دینی و اسلامی روایات کو، جو منل اسلاف سے اس کوورثے میں کی تھیں، ترک کرنے کا فیصلہ کرایا ہے۔

اکبرکی زندگی کابیے نیا پہلو، جے دور ثانی ہے تعبیر کرنا چاہیے، سی العقیدہ مسلمانوں کے لیے نہایت ذبنی کوفت کا باعث تھا۔ اس زمانے میں بادشاہ بے شارلوگوں سے متاثر ہوا، اور بہت سے افراد نے اس کے فکر وعمل کے متعینہ خطوط کو بدلنے میں بھر پور حصہ لیا۔ ان میں ایک پر کھوتم برہمن تھا۔ اس کے بعد دیوی برہمن کا نام آتا ہے۔ ان برہمنوں نے بادشاہ کو ہندہ ندہب کے اسرار بت پرتی سے آگاہ کرنا شروع کیا۔ آتش پرتی ، آفتاب پرتی اور ستاروں کی تعظیم کے رموز بتائے۔ نیز مشرک بادشاہوں اور ہندوؤں کے خیابی دیوتاؤں کی عظمت و تکریم اس کے ذہن شین کرائی۔ بیسب باتیں انھوں نے اس انداز سے بادشاہ کے کا نوں میں ڈالیس کہوہ ہندوؤں کے حقید کا نائل ہوگیا۔

انبی دنوں شخ تاج الدین بن شخ زکریا اجودهنی دہلوی، بادشاہ سے خلوت میں ملا۔ اسے اکثر صوفیا

"تاج العارفین" کہتے تھے اور وہ شخ امان اللہ پانی پتی کا شاگر دتھا، جن کا اصل نام عبدالملک تھا۔ بیخف شرق پابند یوں کو سجحتا تھا اور اس دور کے بعض گراہ صوفیا کی طرح وصدت الوجود کا بختی سے قائل تھا۔ اکبر معمولی پڑھا لکھا اور خام فکر تخص تھا۔ تاج الدین نے اس کے سامنے دوزخ، جنت، ملائکہ، شیطان وغیرہ کی اس اسلوب پڑھا لکھا اور خام فکر تخص تھا۔ تاج الدین نے اس کے سامنے دوزخ، جنت، ملائکہ، شیطان وغیرہ کی اس اسلوب سے تاثر ہوگیا۔ پھر اس نے ابن عربی کے عقیدہ ترجیح رجاعلی الخوف اور فرعون کے قبول ایمان وغیرہ کی اس ڈھنگ سے بادشاہ کے سامنے تشریح کی کہ وہ صوفیا کی ان قطحیات پریقین کرنے لگا

\*\*Step کے میں اللہ کو بیات اللہ ہوگیا۔ پھر اس منے تشریح کی کہ وہ صوفیا کی ان قطحیات پریقین کرنے لگا

\*\*WWW.KitaboSunnat.com

ﷺ تا جالدین نے ''انسان کامل'' کا تصور بھی بادشاہ کے سامنے پیش کیا اور پھراس''انسان کامل'' کو خلیفہ وفت سے تعبیر کر کے خود اکبر باوشاہ کو اس کا مصداق تھبرایا۔ انسان کامل کے بعد اس کو عین واجب لیعن ذات خداوندی کا درجہ دیا۔ پھراس کے حضور سجدہ ریز اور زیمن بوس ہونے کو ضروری قرار دیا اور اس کے اعز از و احترام کو یہال تک بڑھایا کہ اسے'' کعبہ مرادات'' اور'' قبلہ جاجات'' بنا دیا گیا۔

ایک اور بزرگ ملامحہ یزدی بادشاہ کے سامنے اپنے عقیدے کی تبلیغ و اشاعت کرنے گئے۔ انھوں نے خلفائے ملا شد حضرت ابو بکرصدیق رفائیڈ، حضرت عمر فاروق جوائیڈا اور حضرت عثان غنی خوائیڈا کے خلاف طنز وطعن کا سلسلہ شروع کیا۔ صحابہ کرام جوائیڈ، تابعین، تبع تابعین، صلحائے سلف اور علمائے خلف سب کی تکفیری مہم کا آغاز کیا اور باوشاہ کی نظر میں اہل سنت کے علما وعقیدہ کا درجہ ختم کرنے کی ٹھانی۔ انھوں نے یہ کہنا شروع کیا کہ سب سے اور باوشاہ کی نظر میں اہل سنت کے علما وعقیدہ کا درجہ ختم کرنے کی ٹھانی۔ یادر ہے بیروہ می ملامحہ یزدی ہیں جنھوں بہتر شیعہ نہ بہتر شیعہ نہ بہتر شیعہ نے درجہ ویغاوت کو جائز قرار دے دیا تھا۔

اس زمانے میں عیسائی بھی کی سے پیچے نہیں رہے۔ ان کے پادریوں نے دربار میں آ مدورفت شروع کی اور اکبر کو اپنے افکار وتصورات سے متاثر کرنے کی جدوجہد کا آغاز کیا۔ انھوں نے بادشاہ کوعقیدہ تثلیث سے متعارف کرایا اور انجیل کے احکام کی صحت اس کے دل میں ڈالی۔عبدالقادر بدایونی کے بقول بادشاہ کی نظر التفات نے جو برعم خووج تربی کے لیے دنیا بھر کی گراہیوں کا خریدار بنا ہوا تھا،عیسائی پادریوں کو بھی خال کی نظر التفات نے جو برعم خووج تربی کے لیے دنیا بھر کی گراہیوں کا خریدار بنا ہوا تھا،عیسائی پادریوں کو بھی خال سے شہرادہ مراد نے ان وقول عیسائی پادریوں سے انجیل کے چند سبق پڑھے اور ابوالفضل کو انجیل کا فاری میں سے شہرادہ مراد نے ان وقول عیسائی پادریوں سے انجیل کے چند سبق پڑھے اور ابوالفضل کو انجیل کا فاری میں ترجمہ کرنے کا تھوں نے دجال ملحون کی جسارت یہاں تک بڑھی کہ انھوں نے دجال ملحون کی عادات قبیحہ اور رسول اللہ منابی کے دور اللہ مشابہت بیدا کرنے سے بھی ور لیخ نہیں کیا۔

ا کبر کے ارکان سلطنت میں بیر پر ایک نہایت خطرناک شخص تھا۔ اس نے بادشاہ کے سامنے آفاب کے اوصاف بیان کرنا شروع کیے اور بتایا کہ دنیا کی ہرشکی آفاب کی رہین منت ہے اور اس کے بتیج میں سب کچھ ظہور میں آتا ہے، اس لیے آفاب پرسی ضروری ہے۔ چنانچہ بادشاہ نے اس عقیدے کو بھی پسند فر مایا۔ اور اس' نیراعظم'' کی جو''عطیہ بخش ہمہ عالم''اور''مر بی بادشاہاں''ہے، پرستش شروع کردی۔

انہی دنوں گجرات کے ایک شہرنوساری ہے آتش پرستوں کا ایک گروہ اپ ندہب کی حقانیت ثابت کرنے کے لیے دربار میں پہنچا۔ انھوں نے زردشت کے دین کوضح دین کی صورت میں اکبر کے سامنے پیش کیا اور آگ کی تعظیم کوسب سے بڑی عبادت قرار ویا۔ چنانچہ اکبرنے حکم دیا کہ کل میں شب وروز آگ جلتی رہے، کیوں کہ آگ خداکی نشانیوں میں سے ایک نشانی اور اس کے انوار کا ایک پرتو ہے۔

اس آتش کدے کا انظام ابوالفصل کے سپر دکیا گیا۔

پچیسویں سال جلوں کے نوروز کے موقع پر اکبرنے سب کے سامنے آفتاب اور آتش کو تجدہ کیا۔ قشقہ لگایا اور اسلام کی برسرعام مخالفت کی اور اسے خلاف عقل وفہم تھبر ایا۔

ملا مبارک نا گوری جوخود بہت بڑا عالم تھا،علما کی سخت مخالفت کرنے لگا۔ اس کے دولڑ کے ابوالفضل اور فیضی بھی پوری قوت کے ساتھ میدان میں نکل آئے اور اسلام، دین حق اور علائے شرع متین کی جس قدر مخالفت كريكتے تھے،كرنا شروع كردى -ان اوگوں كى مددادر انكيف سے اكبرنے ايك خاص كلمد لا الله الا الله اكبير خليفة الله ايجادكيا، جزييمنسوخ كرديااوراحكام شرع كى علانيه ندمت اورمخالفت بونے لگى -٩٩٠ هـ/ ۵۸۲ء میں اکبرکوامامت و نبوت کا اعز از بھی دے دیا گیا اور اسے''صاحب دین حق'' بنا دیا گیا۔جلوس کے اٹھا ئیسویں سال تو وہ اس سے بھی آ گے بڑھ گیا۔اب اسے خدا کا اوتار سمجھا جانے لگا۔اس عرصے میں جوبے شار بدعات پھیلیں اور دین اسلام کی جوتو ہین ہوئی ، اس کی تفصیلات عبدالقادر بدایونی نے منتخب التواریخ میں بیان کی ہیں۔ان مخضر سطور میں ان کا احاطہ کرنا مشکل ہے۔ کتے اور خزیر کو پاک قرار دے دیا گیا،غسل جنابت کو حرام مظہرا دیا گیا۔مردوں کے لیے سونے کے زیوراور ریشم کالباس جائز ثابت کر دیا گیا۔عربی زبان کی مخالفت ہونے لگی۔مسائل دینی کامتسخراڑ ایا جانے لگا۔ ذبیحہ گاؤ بند کر دیا گیا۔ داڑھی ترشوانے اور منڈھوانے کے جواز کا اعلان کر دیا گیا۔علما کا ایک محضرطلب کیا گیا،ان میں سے بعض نے برضا ورغبت اور بعض نے بجیر وا کراہ اس پر دستخط شبت کیے۔اس کے بعد اسلامی احکام کی برسر عام تو ہین ہونے لگی اور غیر اسلامی رسوم وعوائد کی تر و یج و اشاعت کے لیے ہرتم کی سہولتیں مہیا کر دی گئیں۔اختصار کے ساتھ یوں مجھیے کہ جائز کو نا جائز اور نا جائز کو جائز کا ورجہ وے دیا گیا۔ حرام کو حلال اور حلال کو حرام میں بدل دیا گیا۔ قرآن مجید کے کلام الہی ہونے پر اعتراضات کیے گئے اورائے مخلوق قرار دیا گیا۔وحی کوامرمحال تھہرایا گیا۔ نبوت ورسالت کے بارے میں شکوک وشبہات بیدا کیے گئے۔مجزات کا انکار کیا گیا اور بعدازموت بقائے ارواح اور عذاب وثواب کوصرف تناسخ پر منحصر كرديا كيا اوران غلط افكار وخيالات كي خوب تشهير كي كل.

اس زمانے میں بہت سے امرائے مملکت، علائے دین اورار کان حکومت نے باد ثناہ کے اس طرزعمل کی مخالفت کی اور زمان میں بہت سے امرائے مملکت، علائے دین اورار کان حکومت نے باد ثناہ کے اس طرزعمل کی مخالفت کی اور نہایت بختی کے ساتھ کی، مگران میں سے بعض کو وور دراز علاقوں میں تبدیل کر دیا گیا، بعض کو قلے میں ڈال دیا گیا، بعض کو جج کے بہانے حجاز بھیج دیا گیا، بعض کے وظیفے بند کر دیے گئے اور بعض کو اللہ میں خاموثی اختیار کر لی گئی۔ بہر حال اصحاب دین اور ارباب غیرت وحمیت کے لیے یہ بہت برئی آزمائش اور بدرجہ غایت ابتلا کا وقت تھا۔ اس کا مختصر تذکرہ ضروری معلوم ہوتا ہے:

بادشاہ نے قطب الدین محمد خال، شہباز خال کنبوہ اوراس مرتبے کے دیگر امراکو اسلام کی اطاعت ترک کر دینے اوراپ نے کے ایجاد کردہ وین کو اختیار کرنے کی ترغیب دی تو ان امرانے جرأت سے کام لے کر بادشاہ کے اس حکم کورد کر دیا۔ قطب الدین محمد خال نے کہا کہ شاہان ولایت خلیفہ روم وغیرہ یہ باتیں سنیں گے تو

کیا کہیں گے۔ وہ توسب ای اسلام پرایمان رکھتے اورای کے مطابق عمل کرتے ہیں،جس کی تعلیم اللہ کی طرف سے رسول اللہ تَالِیْنِ کُودی گئی ہے اور ہمیں اس کا مکلف تھہرایا گیا ہے۔ اکبرنے اس بات پر نہایت خفگی کا اظہار کیا اور کہائم روم کے فرماں رواکی خاطر ہمارے ساتھ اس قدر درشتی سے بات کررہے ہوتو یہاں سے فکل جاؤ اور اس کے پاس چلے جاؤ۔ وہاں شمصیں اعزاز ومرتبہ حاصل ہوگا۔

شہباز خاں کنبوہ نے بھی بادشاہ کے فر مان کی تخق سے مخالفت کی اور میر بر کو جوعلی الا علان اسلام پرطعنہ زنی کرتا تھا،سب کے سامنے شخت برا بھلا کہا اوران الفاظ سے مخاطب کیا:

''اے ملعون کا فر،اب تیری بھی زبان نکل آئی کہ الیں باتیں کرنے لگا۔ہم مجھے اس کا مزہ چکھائے بغیر نہیں رہیں گے۔''

آئمہ اور علما کے اعزازیا تو گھٹا دیے گئے یابالکل ختم کردیے گئے۔مبحدیں ویران ہو گئیں، دینی مدر سے اجڑ گئے اور شرفا کو ذلیل کیا گیا۔ اس سلسلے میں تحکیم الملک اور ابوالفضل کے درمیان شدید تلخ کلامی کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ وہ ابوالفضل کو'' فضلہ'' کے نام سے پکارنے لگے۔ بادشاہ چونکہ ابوالفضل کی بہت عزت کرتا تھا، اس لیے تکیم الملک پر بڑا تشدد کیا گیا اور بالآخر انھیں مکہ معظمہ کی طرف چلے جانے کا تھم دے دیا۔

ملائھ یزدی کو جون پورکا قاضی القضاۃ مقرر کر کے بھتے دیا اور محمقوم خال فرنو دی جو جون پورک حکومت پر متعین تھا، در بار میں طلب ہوا اور دوبارہ اسی عہدے پر واپس بھتے دیا گیا۔ ملائحہ یزدی پہلے باوشاہ کے حکومت پر متعین تھا، در بار میں طلب ہوا اور دوبارہ اسی عہدے پر واپس بھتے دیا گیا، انھوں نے جون پورکا منصب قاضی القضاۃ سنجا لئے کے بعد بادشاہ کے خلاف خرورج اور بعاوت کا فتو کی جاری گیا۔ اس فتو ہے ہما تر ہو کر محمقوم المنظ خودی، میر معز الملک، نیابت خال، عرب بہادر اور دومرے امیرول نے تلوار ہیں تھنے لیں اور بوشاہ سے مقابلے کے لیے تیار ہو گئے۔ اکثر مقابلت پر انھوں نے سخت لا ائیاں لا ہیں۔ ائمہ مساجد اور بہت سے لوگوں نے ان کا پوری طرح ساتھ دیا۔ بنگال میں قاضی بعقوب نے بھی بادشاہ کی مخالفت کی۔ پھر روز بعد بادشاہ نے ان کا پوری طرح ساتھ دیا۔ بنگال میں قاضی بعقوب نے بھی بادشاہ کی مخالفت کی۔ پھر روز بعد بادشاہ نے ان میں سے اکثر کو کس نہ کسی بہانے قتل کرا دیا۔ صدر العبد ورشخ عبدا لئی گئگونی کو گلا تھونٹ کر مار دیا عمل مخدوم الملک عبداللہ سلطان پوری سے بھی زیادہ تھا، لا ہور سے بدل کر بحثر وچ اور گرامت کے منصب قضا پر کردیا گیا۔ الا ہور سے بدل کر بحثر وچ اور گرامت کے منصب قضا پر کردیا۔ ماعلی مخدوم الملک عبداللہ سلطان پوری سے بھی زیادہ تھا، لا ہور سے بدل کر بحثر وچ اور گرامت کے منصب قضا پر کردیا۔ ماع بداللہ کو کو برار گوروں کو روز انہ کر دیا اور ملاحم معقوم کو بہار کی قضاء ت پر مامور کردیا۔ شخ معین کولا ہور سے نعقل کر کے صوبہ مالوہ کی صدارت پر فائز کر دیا۔ الا ہور میں صرف مولانا معین کے پوتے شخ معین رہ گیا۔ وہ مشہور واعظ تھے۔ بادشاہ نے کبر می کی بنا پر آھیں نظرانداز کر دیا۔ اس عالم دین نے ۹۵ مورکہ دیا۔ میں وفات یا گی۔

ا کبرنے بیطرز حیات کیوں اختیار کیا اور اس اسلوب زندگی کوئس بنا پر پسندیدگی کی نظر سے دیکھا؟ اس کی کئی وجوہ ہیں۔

ایک بید کہ اکبرکو حصول علم کا موقع نہ ملاتھا۔ وہ اپنے آ باواجداد کی طرح عالم نہ تھا۔ نہ اس کے باپ کو کہیں جم کر بیٹنے کی سہوتیں میسرآ سیں اور نہ اکبرکو تعلیم کے مواقع حاصل ہوئے۔ وہ ان پڑھ تھا، لیکن مسائل سجھنے کا شائق اور ذہن کو تلاش وجبتو میں مصروف رکھنے کا عادی تھا۔ مسلمان، ہندو، عیسائی، مجوسی، ہر نہ ہب کے لوگول کو آپن میں بحث و تکرار میں الجھا دیتا تھا۔ خو علمی اور تحقیقی معلومات سے کورا تھا۔ مختلف لوگول کی با تیں سن کر وہنی انتشار کا شکار ہوگیا اور اس کی بے علمی سے علائے سونے، جن میں ملا مبارک، تاج الدین وہلوی، ابوالفضل اور فیضی خاص طور سے قابل ذکر جیں خوب فائدہ اٹھایا اور اس کو گراہ کرنے میں دوسروں کے علاوہ یہ لوگ بھی چیش چیش حقے۔

دوسرے بیر کہ دربار میں مختلف مسائل کوعلما اس انداز سے موضوع بحث تلفہراتے تھے اور عباوت خانے میں اس طرح سلسلہ بحث جاری رہتا تھا کہ باوشاہ ان سے بدخن ہو گیا اور ملا مبارک وغیرہ نے اس کی ذہنیت کو سمجھ کراسے مزید غلط راہوں بیرڈال دیا۔

تیسرے میہ کہ ہندوستان پرحکومت قائم اور متحکم رکھنے کے لیے اس نے ضروری سمجھا کہ ہر مذہب کے لوگوں کوخوش رکھا جائے اورفکروعمل کے لحاظ سے صلح کل رویہ اختیار کیا جائے۔

ملاعبدالقادر بدایونی نے جوا کبرکا آمام نماز اور مشہور عالم تھا، اس سلسلے کی تمام تفصیلات بیان کی ہیں۔
برصغیر کی علمی وفکری تاریخ کے بعض ماہرین کا نقطۂ نظریہ ہے کہ فدہبی سلسلے سے متعلق جو باتیں عبدالقادر بدایونی نے اکبر کی طرف منسوب کی ہیں، وہ بوئی حد تک مبالغہ آمیز ہیں اور اس کے بیان کردہ بہت سے واقعات کے بارے میں باقی معاصر کتب تاریخ خاموش ہیں۔ وہ حضرات دلائل کی روشن میں یہ ثابت کرتے ہیں کہ اکبر کے آزاد خیالی کا ایک دور ضرور آیا، لیکن اس کو اکبر کے ترک فدہب اسلام اور نے وین کی ایجاد واختر اع سے تعبیر نہیں کیا جاسکتا۔ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ خالفت کے خطرے کے پیش نظر اکبر نے جن امرا و ایجاد واختر اع سے تعبیر نہیں کیا جاسکتا۔ وہ یہ بھی ویا تھا، بدایونی اسے جلا وطنی سے تعبیر کرتا ہے، حالا تکہ اس پر جلاوطنی کے لفظ کا اطلاق نہیں ہوتا۔ پھر اس کا انداز منفی ہے، مثبت نہیں ہے۔ وہ ایسے واقعات کہیں سے ڈھونڈ نکا تیا ہے، حوثالفت اور نفی پر دلالت کنال ہیں۔

اس باب میں ہم زیادہ تغصیل میں نہیں جانا چاہتے۔ صرف بیعرض کریں گے کہ اکبر ہندوستان کا مطلق العنان بادشاہ تھا۔عبدالقادر بدایونی اس کا ایک ملازم تھا۔ بلاشبدوہ اپنے عصر کا بہت بڑا عالم، مؤرخ اور مرجم تھا۔طنزو تعریض کا بادشاہ تھا، حاضر جواب اور صاف بیان تھا۔ اکبراس کے علم وفضل اور تعبیر وترجمہ کی خویوں سے بہت متاثر بھی تھا،کین ہیکہنا قرین فہم نہیں کہوہ ایک زبر دست اور مطلق العنان بادشاہ کے بارے

میں اور خوداسی کے عبداور ملک میں اس درجہ کے باک ہو گیا ہو، یا غلط بیانی پراتر آیا ہو، یا اس قدر مبالغه آرائی کو اس نے اپنا شیوہ بنالیا ہو۔

ورسری بات جس کا تعلق امرا وعلا کے تبادلے سے ہے اور بدایونی ان انظامی مصلحوں کو جلاوطنی قرار دیتا ہے تو اس کے متعلق بیر گزارش ہے کہ وہ علاقے ان کے اصل علاقوں سے طویل مسافت پر واقع تھے اوراس دیتا ہے تو اس کے متعلق بیر گزارش ہے کہ وہ علاقے ان کے اصل علاقوں سے طویل مسافت پر واقع تھے اوراس زمانے میں آ مدور فت کے ذرائع نہایت مشکل اور صبر آ زما تھے۔ پھر وہاں کا ماحول ان کے لیے بالکل اجنبی تھا، اور بیتبادلے بطور مزاکیے گئے تھے، لہذا بدایونی اس پس منظر میں اگر اس پر جلا وطنی کا لفظ استعال کرتا ہے تو بید کوئی قابل اعتراض یا اتنی غلط بات نہیں ہے۔ اس کے علاوہ بیتو حقیقت ہے کہ اس دور میں جن علا اور امرا کو بادشاہ نے جج پر بھیجا تھا، اس کی تہہ میں ضرور جلاوطنی کا تصور موجود تھا۔

سزا کے طور پراب بھی مختلف جمہوری حکومتیں مختلف افسروں کے تباد لے کرتی رہتی ہیں اور وہ افسر ان تبادلوں سے نالاں ہوتے ہیں۔

ر ہابدایونی کامنفی انداز بیان ، تو اس کے بارے میں بیعرض ہے کہ وہ ہرمقام پریہا نداز اختیار نہیں کرتا ، اسی مقام پر کرتا ہے ، جہاں اس کی ضرورت محسوں کرتا ہے۔

بدایونی کے علاوہ عبد اکبری کے معاصر مؤرخین بخشی نظام الدین (مصنف طبقات اکبری) ابوالفضل (مصنف آئین اکبری و اکبرنامه)، اسد بیگ (مصنف اکبرنامه) ہیں۔ یہ بھلا اس قسم کے واقعات کیوں کر ضبط تحریر میں لا سکتے تھے۔ رہے شخ عبدالحق محدث وہلوی (مصنف تاریخ حقی) اور ان کے بیٹے شخ نورالحق (مصنف زبدۃ التواریخ) انھوں نے اس دور کے حالات سے بحث توکی ہے، مگر ان کی حیثیت کچھاور قسم کی مصنف زبدۃ التواریخ ) انھوں نے اس دور کے حالات سے بحث توکی ہے، مگر ان کی حیثیت کچھاور قسم کی ہدایونی نے نتخب التواریخ حجیب چھپا کرکھی اور کسی کو بتائے بغیر واقعات قلم بند کرتے رہے۔ ظاہر ہے ان کا بنیا دی مقصد ہر ممکن طریقے سے تیج حالات کی عکاس یا (کم از کم) ان کی نشان دبی کرنا تھا، اور وہ اس میں کامیاب ہیں۔

بہرحال بدایونی بے شک طنازمصنف ہے اور سخت نہ ہمی رجحا نات کا حامل ہے، کیکن چوں کہ وہ اکبر کا معاصر ، اس کا امام نماز ، ملازم اور واقعات کا چیثم دید گواہ ہے، لہٰذا اس کی بات کی آسانی سے تغلیط یا تر دید نہیں کی جاسکتی۔ بلکہ ذہن تقیدیق ہی کی طرف جاتا ہے۔

حیات اکبر کے دوسرے دور حکمرانی کا اصل المیہ یہ ہے کہ بادشاہ کے زیادہ تر اور مؤثر ترین ارکان سلطنت یا تو غیر مسلم سخے یا وہ'' مسلمان'' جواپئی خاص مصلحتوں کی بنا پراسے اسلام سے قطعی دور رکھنا چاہتے تھے۔ واقعات کی رفتار کے تسلسل سے واضح ہوتا ہے کہ وہ اس مقصد میں کامیاب رہے اور بادشاہ کو اسلام اور اس کے احکام واوامر سے بہت دور لے گئے۔ بے شبہ اس دور میں بھی اکبر کے دربار میں اور مختلف بلادوامصار کے اہم مناصب پر اسلام کا صحیح دردر کھنے والے امراو علامتعین سے الیکن ان کی آواز بہت حد تک بے اثر ہوکررہ گئی تھی۔

تیسرااورآ خری دور:

اب اکبر کی ندجی زندگی کا تیسرا دور شروع ہوتا ہے، جسے آخری دور کہنا چاہیے۔اس میں ہم دیکھتے ہیں کہ دربار پر پابند شرع ارکان سلطنت قابض ہیں اورخود بادشاہ کا اسلوب فکر اور طرز حیات بھی بدلا ہوا ہے۔ یا ممکن ہے بادشاہ میں ابھی اتن ذہنی تبدیلی نہ آئی ہو، لیکن ارکان حکومت یقیناً بدلے ہوئے ہیں۔ پہلے ارکان حکومت اور مشیران بادشاہ یا تو موت ہے ہم کنار ہو گئے ہیں یا اپنا اثر ورسوخ کھو چکے ہیں۔

اکبر کے اس آخری عہد میں اس کا رضائی بھائی خان اعظم مرزاعزیز کو کہ وکیل مطلق اورا میرالامرا تھا۔ دربار کا بیسب سے بااثر اور صاحب اقتدار امیر تھا۔ بادشاہ کی مہرات کی تحویل میں تھی۔ ایک اور رکن سلطنت بخشی الملک نواب مرتضٰی خاں شخ فرید تھا جو بڑا معاملہ فہم ، دیانت دار اور بہادر تھا۔ اکبراس پر بہت اعتاد کرتا تھا۔ دین و مذہب سے وہ انتہائی وابسٹگی رکھتا تھا۔ لا ہور کا گورز قطبی خال بڑا یا بند شرع اور متدین امیر تھا۔ اس کی ایک بیٹی اکبر کے بیٹے دانیال کے عقد میں تھی۔ مرزا عبدالرجیم خان خانال دکن میں تھا۔ یہ کسی قدر آزاد منش امیر تھا۔ کیکن خواجہ باتی باللہ کا مداح تھا اور ذہنی طور پر ان امرائے اکبری ہے تعلق رکھتا تھا، جو حالات کا صحیح طور سے جائزہ لینے کے عادی تھے اور معاملات کو اعتدال کے دائر بے میس رکھنے کے لیے کوشال رہتے تھے۔ ان کے علاوہ ملک کے مختلف حصول میں اور بھی بہت سے امراوعلا موجود تھے، جن سے اکبر متاثر ہوا، اور حالات کی دفار میں تبدیلی پیدا ہوئی۔

اکبری و بن تبدیلی کا ثبوت اس واقعہ ہے بھی ملتا ہے کہ خواجہ خاوند محمود المعروف به حضرت ایشاں (المدفون لا ہور) بادشاہ کے آخری عہد میں آگرہ گئے۔ ان کے صاحب زادے خواجہ معین الدین کشمیری اپنی تصنیف مرا ہ طیبہ میں لکھتے ہیں کہ حضرت ایشاں آگرہ پنچ تو خان اعظم سمیت کی امراان کے صلقہ بیعت میں داخل ہوئے۔ شاہی خاندان کی متعدد خوا تین نے بھی ان کی بیعت کی۔ ان خوا تین میں ایک سلیمہ سلطان بیگم تھیں جو اکبر کے حرم میں تھیں۔ دوسری گلرخ بیگم تھیں، جن کی بیٹی سے اکبر نے اپنے بیٹے سلیم کی شادی کر دی تھی گرخ بیگم نے فرط عقیدت سے حضرت ایشاں کے لیے ایک جامہ اس انداز سے می کر دیا کہ ایک ایک ایک ٹائے پر کلمہ شریف پڑھا گیا۔ خواجہ معین الدین بیان کرتے ہیں کہ اکبر نے حضرت ایشاں خواجہ خاوند محمود سے ٹائی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر (فاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر افاتحہ) کی درخواست کی اپنی فلاح کے دعائی کیں کی درخواست کی اپنی فلاح کے لیے دعائے خیر کی درخواست کی اپنی فلاح کے دعائی کی درخواست کی اپنی کی درخواست کی در

نیضی وفات پاچکا تھا۔ طریقہ اکبری کے مطابق اُبوالفضل کو بادشاہ کے خلیفہ اعظم کی حیثیت حاصل تھی اور دربار میں اکبر کے نزدیک سب سے زیادہ قابل اعتاد شاید ابوالفضل ہی تھا۔ لیکن آخری عہد میں حالات بالکل بدل کھے تھے۔ اکبراور ابوالفضل میں اس انداز سے باہمی بدگمانیوں نے جنم لیا کہ دونوں ایک دوسرے

<sup>• ، ، ،</sup> وتربي بهما بحواله مرأة طيبه

سے دور ہو گئے اور ابوالفضل نے دربار میں جانا بند کر دیا۔ بلکہ اس دوران وہ خودکشی کرنے یا خانہ بدوش ہو جانے کے بارے میں بھی غور کرتا رہا۔ دربار اکبری کے جو ارکان ابوالفضل کے اثر ورسوخ اور طرزِعمل سے پریشان تھے، انھوں نے جہاں گیر کوبھی واقعات کے نشیب و فراز سے آگاہ کر دیا تھا۔ جہاں گیر نے ابوالفضل کے بارے میں بعض ایسی با دشاہ کے گوش گزار کیس کہ بادشاہ ان سے متاثر ہوگیا اور جہاں گیرکوحق بجانب کھر ایا۔ اب ابوالفضل نے دربار میں جانا بالکل بند کر دیا۔ لیکن بعد کو پھر آمدورفت شروع ہوگئی۔ ان دنوں ابوالفضل کے زیادہ مخالفوں میں خان اعظم اور شخ فرید شامل تھے۔خود جہاں گیر بھی اس کا شدید مخالف تھا، اور ابوالفضل کے لیے اذیت رسال تھی۔

اس سے دو تین سال بعد دربار کے متشرع ارکان کی خالفتوں کی بنا پر ابوالفضل کو دکن بھیجا گیا۔ وہاں کی جھے عرصے بعد بادشاہ بھی گیا تو دونوں کی ملاقا تیں ہوئیں۔ محاصرہ اسپر گڑھ کے موقعے پر بھی ابوالفضل بادشاہ کے ساتھ تھا۔ اسپر گڑھ کی فتح کے بعدا کبر وہاں سے رخصت ہونے لگا تو خان خاناں نے جو دکن کی مہم پر مامور تھا، بادشاہ سے درخواست کر کے ابوالفضل کو وہیں روک لیا۔ اکبر تو آگرہ آگیا، بعد میں خان خاناں نے ابوالفضل کو نہایت پریشان کیا۔ اس پریشانی کا اظہار وہ صاف الفاظ میں اپنے مکتوبات (رقعات ابوالفضل) میں کرتا ہے۔ قیام دکن کے دور میں اپنی مختلف وہنی پریشانیوں کا اظہار، ان مکتوبات میں بھی کرتا ہے جو اس نے شہرادوں، شہراد یوں، بادشاہ کی بیوی اور والدہ کے نام کھے۔ وہ ان سے درخواست کرتا ہے کہ بادشاہ سے کہو ماں بلا لے۔ ایک خط میں وہ یہ بھی لکھتا ہے کہ میں کی درخواسیں بادشاہ کی خدمت میں کہو چکا ہوں، لیکن خان خاناں کے وہ حامی جو در بار میں موجود ہیں میری درخواسیں بادشاہ کی خبیس بہنچنے دیتے ۔ وہ یہ بھی لکھتا ہے کہ میں بادشاہ کو ہزارتا کید سے لکھتا ہوں کہ سپہ سالار اور سرداروں کے تباد لے کیا وہا کیں، لیکن بخش الملک شخ فرید خاں اس کے خلاف مشورہ دیتا ہے اور اس کا مشورہ مان لیا جاتا ہے۔ میرا جا تا ہے۔

اب ابوالفعنل آیک سخت مصیبت سے دو جار ہوتا ہے جواس کی زندگی کی آخری مصیبت ہے اوراس کے ساتھ ہوگئی، جو یہاں تک پنچی کہ جہاں کیر نے ساتھ ہوگئی، جو یہاں تک پنچی کہ جہاں گیر نے الد آباد میں بیٹھ کراپی بادشاہت کا سامان فراہم کرلیا۔ در بارے کی بااثر امرا جوا کبرے خیالات سے مشفق نہ تتے اور جہاں گیر سے ذبنی طور پرہم آ جنگ تتے، ان کی ہمدردیاں ظاہر ہے، جہاں گیر کے ساتھ تھیں۔ ان حالات میں اکبرکوابوالفضل کی ضرورت محسوس ہوئی تو اس نے ابوالفضل کو کھا کہ اپنا کام اپنے بیٹے عبدالرحمٰن کے سپر دکر کے فوراً آگر ہے بیٹی جاؤ۔ اکبر کے اس بیغام کی اطلاع کسی نے جہاں گیرکو بھی دے دی۔ اسے خدشہ ہوا کہ اگر ابوالفضل دربار میں چلا گیا تو کئی مشکلات پیدا ہوں گی۔ اس نے معاطے کے تمام پہلود ک پرغور کر بردھیلہ کے راجا زستگھ دیو دط لکھا کہ ابوالفضل دکن سے آگرہ جاتے ہوئے تمھارے علاقے سے گزرے کے بندھیلہ کے راجا زستگھ دیوکو خط لکھا کہ ابوالفضل دکن سے آگرہ جاتے ہوئے تمھارے علاقے سے گزرے

گا، جس طرح ممکن ہو، اس کوختم کر دو۔ اس سے بدلے میں شخصیں بڑی مراعات دی جائیں گی۔ چنا نجیہ اس نے تین چار سزار افراد پر شتمل فوج لے کر ابوالفضل کا راستہ روک لیا۔ ادھر ابوالفضل کے ساتھ بھی ایک مسلح جماعت تھی، مقابلہ ہوا، ابوالفضل مارا گیا اور اس کا سرجہاں ممیر کے پاس جھیجا گیا اور جسد گوالیار میں دفن کر دیا گیا۔ اس طرح ابوالفضل اپنے انجام کو پہنچا۔

یہاں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ اکبر کے آخری دور میں اس کے فدہبی افکار میں بتدریج تبدیلی پیدا ہوگئی تھی۔ پہلے اکبر کا ذہن تو شاید نہ بدلا ہولیکن اس کے درباری امرا اور ارکان سلطنت ضرور بدل گئے تھے اور وہ، وہ نہ رہے تھے جو فدہب یا بالفاظ دیگر اسلام سے برگشتہ تھے۔ اس کا اندازہ مسٹر سی ، ایچ بین کی تصنیف ' اکبراینڈ دی جیسوٹس' کے اس اقتباس سے ہوتا ہے جو ڈاکٹر شیخ محمد اکرام نے درج کیا ہے۔ مسٹر بین کا بیان ہے '' گوا ہے اکبر کے دربار میں تین مرتبہ پادری بھیجے گئے۔ دوسری مرتبہ جومشن یہاں آیا وہ ناکام رہا۔ اس ناکامی کا ذکر اس نے اپنی رپورٹ میں کیا ہے۔'' مسٹر بین اس رپورٹ پر اظہار خیال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''اس سے واضح ہوتا ہے کہ خواہ پادر یوں کے متعلق اکبر کا اپنا طرز عمل کچھ بھی ہو،اس کے امراء یقیناً ان کے مخالف تھے۔ بہت ممکن ہے کہ پادر یوں نے اس خوش اخلاقی اور تدبر کا ثبوت ند دیا ہو، جس کی صورت حال متقاضی تھی اور نیتجنًا امراکی مخالفت اس حد تک بڑھ گئی کہ شن کو جاری رکھنا بے سود ہو گیا ہے۔''

یمی مصنف ایک پرتگیز پا دری زیوریکا واقعہ بھی بیان کرتا ہے کہ اس نے دربار میں تقریر کی تو دربار میں بیٹے ہوئے مسلمانوں نے اس پرنہایت خطکی کا اظہار کیا ، کیوں کہ اکبر کے ندہبی خیالات خواہ کچھ بھی ہوں کیکن اس کے آخری عہد میں دربار اور معاملات سلطنت پر باشرع مسلمان امرا حادی تقے اور وہ اسلامی مفاد کے تحفظ کی پوری کوشش کرتے تھے۔ مسٹر پین کے الفاظ کا خلاصہ شخ مجمد اکرام نے ان الفاظ میں درج کیا ہے:

بہت سے درباری مسلمان جواس وقت بادشاہ کے ساتھ تھے، پادری کی تقریر پر بہت بگڑے اوران
میں سے ایک نے جو پادری کا ددست تھا، اسے سمجھایا کہ جب وہ شریعت اسلامی کا ذکر کرے تو اسے زیادہ
احتیاط ادر ادب کا ثبوت بہم بہنچانا چاہیے۔ اس درباری مسلمان نے کہا، یہال مسلمانوں کے سواکوئی نہیں۔
جبتم شریعت اسلامی کی ندمت کرتے ہوتو وہ تمھارے خون کے پیاسے ہوجاتے ہیں۔ میں اگرچہ تمھارا دلی
دوست ہوں، مگر جبتم ہمارے نبی مُن اللّٰ کے بادنی کرتے ہوتو میراجی چاہتا ہے کہ تمھارے جسم میں خنجر
بوعک دول گے۔

واقعات کی مختلف کڑیاں ملانے سے فاہر ہوتا ہے کہ زندگی کے آخری ایام میں ذاتی طور پر اکبر بھی

رود کوژ ، ص ۱۳۸ ، بحواله ا کبرایند دی جیسونس ، ص ۳۱ ۔

٠٠ کوژ م ١٣٩٠ بحاله اکبرایند وی جیسوش م ٨٨٠

فقہائے ہند (جلد چہارم)

- ٣٢

بالکل بدل گیا تھا آور ذبخی آور قلبی طور پر اسلام ہے ہم آ ہنگ ہو گیا تھا۔ جہاں گیر کی جھوٹی تڑک • میں مرقوم ہے کہ اکبر نے بوقت موت کلمہ شہادت پڑھا، سورہ کیس پڑھا کرسنی اور ایک رائخ العقیدہ مسلمان کی حیثیت سے موت کی آغوش میں گیا۔ اس موقعے پر شخ محمد اکرام کھتے ہیں کہ اس اندراج کی صحت مشتبہ ہے، کین سفیر انگلتان سرطامس واڈ اس واقعہ کے پندرہ ہیں سال بعد ہندوستان آیا تھا۔ اس نے مقامی حالات کے متعلق ایک تفصیلی خط انگلتان کے لاٹ پادری کوشکر شاہی سے لکھا تھا۔ اس خط میں وہ لکھتا ہے کہ اکبر کی وفات ایک مسلمان کی حیثیت سے ہوئی۔

ای طرح پرتگیز پادری جو بوٹیلو کے نام سے موسوم تھا، بیجا پور کے عادل شاہی €بادشاہ سے ملا۔ بادشاہ نے اس سے بوچھا کہ اکبر کس ند نہب پر مرا؟ تو پادری نے بڑے افسوس سے جواب دیا کہ میری خداسے التجاتھی کہ ایسا نہ ہوتا۔ لیکن اکبر جمیس غلط امیدیں دلاتا رہا اور بالآ خرآ پ کے دین محمدی پر بھی مرا۔

ا کبر کی وفات کے وفت پرتگیز پاوری آگرہ میں موجود تھے اوران کی خواہش تھی کہ اکبرکومرتے وفت ہی پہتسمہ دے لیس ،اس لیے وہ لمحہ لمحہ کی خبر منگاتے رہتے تھے مگراس میں کامیاب نہ ہو سکے €۔

ہم ان لوگوں میں سے نہیں ہیں جو کسی کے الحاد و زندقہ پر زور دیں یا اسے جہنمی بنانے پر اصرار کریں۔
ہم ان لوگوں میں سے نہیں ہیں جو کسی کے الحاد و زندقہ پر زور دیں یا اسے جہنمی بنانے پر اصرار کریں۔
ہمارے نز دیک اکبرزیادہ پڑھا لکھانہ ہونے کی وجہ سے ذہنی انتشار اور فکری پراگندگی کا شکار ہوگیا تھا اور اس میں
تغیر احوال کے ساتھ ساتھ تغیر افکار بھی ہوتا رہتا تھا۔ اگریہ مان لیا جائے کہ آخری دنوں میں وہ اسلام کی حقانیت
پر ایمان لے آیا تھا اور مسلمان کی حیثیت سے اس دنیا سے رخصت ہوا تو ہمارا کیا بگڑتا ہے۔ پھر اس کے اسلام
کی شہادت، ایک ایسا گردہ دیتا ہے جونہیں چاہتا تھا کہ وہ اسلام سے بہرہ مند ہو۔ کسی کی سچائی پر مخالف کی گواہی
اپنے اندر ایک خاص وزن رکھتی ہے۔ بہر کیف موت کے بعد اس کا معاملہ اللہ کے سپر دہوگیا۔ وہی نیتوں کا
جانے والا ہے۔

ا کبر کے آخری دور کے امرائے سلطنت کیے مسلمان تھے اور اسلام کی تبلیغ و اشاعت ان کا بنیاد کی مقصد تھا۔ وہ اکبر کا جانشین بھی ای شخص کو بناناً چاہتے تھے جو ملک میں اسلامی حکومت قائم کرنے کا خواہاں ہو۔

- شخ محمد اکرام لکھتے ہیں، اس نسخ کی تاریخی دیثیت مشتبہ ہے، لیکن چھوٹی تزک ہے بہت پرانی۔ اس کے عبد شاہ جہانی کے متعدد قلمی نسنے ملتے ہیں۔ مآثر الامرااور دربارا کبری کے مصنف نے اس پر ہزا بھروسا کیا ہے۔
- ا عادل شاہی سلطنت کا پایی تخت بیجا پورتھا۔ اس کے موسس اعلیٰ کو تاریخ میں پوسف عادل شاہ کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے، جس نے ۸۹۰ھ/ ۱۹۸۵ء میں اس کی بنیادر کھی کم و بیش دوسوسال تک عادل شاہی سلاطین دکن کے بڑے جسے پر قابض رہے۔ ۱۳۸۵ھ/ ۱۲۳۵ء میں شاہ جہان نے اس کو دبلی کا باج گزار بنایا۔ ۹۸ واھ/ ۱۲۸۷ء میں اور نگ زیب عالم گیرنے اس کوسلطنت مغلید میں شم کرلیا۔
  - 🗗 رودکوژن ص ۱۲۰ بحواله اکبرایند دی جیسولس ـ

چنانچہ یمی وعدہ لے کرانھوں نے جہاں گیرکو تخت حکومت پر متمکن کیا۔ اکبراینڈ دی جیسوٹس کا مصنف لکھتا ہے:

امرائے مملکت نے بالآ خر فیصلہ کیا کہ حکومت اس کو دین جا ہیے جواس کا قانونا حق دار ہے۔ چنانچہ ایک برگزیدہ امیر (لیعن شخ فرید) جسے دوسرے امرائے اپنا نمائندہ منتخب کیا تھا، شنرادہ جہاں گیر کے پاس آیا اور امراکی طرف سے اسے کہا کہ ہم سب آپ کی بادشاہت کی جمایت کریں گے، بشرطیکہ آپ اس بات کی فتم اٹھا ئیں کہ آپ شرع محمد گا کا تحفظ کریں گے اور اپنے بیٹے (خسرو) یا اس کے حامیوں کوکوئی سزانہ دیں گے۔ شنرادے نے ان شرائط کو پورا کرنے کی قتم کھائی اور بہت سے محافظوں کے ساتھ اپنے باپ کی طاقات کوگیا ہو۔

## علمی خدمات:

اکبرکے نہ ہی خیالات سے اختلاف کے باوجود سے مانتا پڑے گا کہ اس کا دورعلم وفن کے اعتبار سے بے حد زر خیز تھا۔ بے شارعلا و فضلا جومر وجعلوم میں مہارت تامہ رکھتے تھے، دربار میں موجود تھے اور ملک کے مختلف علاقوں اور صوبوں میں بھی اہل علم بہت بڑی تعداد میں علمی خدمات انجام دیتے تھے۔ ان میں اکثر حضرات کو دربار کی بحثوں اور چیقلشوں سے کوئی سروکار نہ تھا۔ بڑے بڑے شہروں میں مدارس دینی قائم تھے، حن میں افاضلِ روزگار کا غلغلہ کہ تر ایس زوروں پر تھا۔ مثلاً دبلی، آگرہ، احمد آباد، جون پور لا ہور ، ملتان، سیالکوٹ، سر ہند وغیرہ بلاد وامصاراور قصبات میں مشہور زمانہ حضرات علائے تشکگان علوم کی علمی تفکی بجھانے کا اہتمام کر رکھا تھا۔ اس دور کے اصحاب علم، ایک طرف اگر منصب درس و تدریس پر فائز تھے تو دوسری جانب مند رشدو ہدایت پر بھی مشمکن تھے، یعنی بیک وقت وہ فکری نشو ونما کا سامان بھی فراہم کرتے تھے اور دو صافی اصلاح کا اجتمام کری فراہم کرتے تھے اور دو صافی اصلاح کا اجتمام دیکری فراہم کرتے تھے اور دو صافی اصلاح کا نورائی دہلوی، شخ میر فتح اللہ شیرازی وغیرہ کے اسامے گرای خصوصیت سے لائی تذکرہ ہیں۔ ان کے علاوہ صدر الصدور شخ عبد النبی گنگو ہی ، مخدوم الملک مولانا عبد اللہ سلطان پوری، مولانا عائم سنبھی اور دیگر بہت سے علاق صدر الصدور شخ عبد النبی گنگو ہی ، مخدوم الملک مولانا عبد اللہ سلطان پوری، مولانا عائم سنبھی اور دیگر بہت سے علاقت سنبھی اور دیگر بہت سے علاقت سنبھی مامور تھے، اور ساتھ ہی درس و تدریس اور تھنیف و تالیف کے مشاغل میں جاری رکھتے تھے۔

عہدا کبری میں ایک عالم دین مولا نا علاءالدین لاری تھے، جنھوں نے شرح عقائد سفی پرحواثی تحریر کیے۔ پہلے یہ جون پور میں خان زمان کے پاس مصروف تدریس تھے، بعدازاں آگرہ تشریف لے آئے تھے۔ درس و تدریس کا شوق ان پر اتنا عادی تھا کہ آگرہ میں ایک چھپرڈال کر مدرسہ قائم کرلیا تھا اور اس میں تعلیم و تدریس میں

<sup>🔾</sup> دوکوش ص۱۹۰۷

فقهائے ہند (جلد چہارم)

مشغول ہو گئے تھے۔ پچھ عرصے بعد رقج کے لیے تشریف لے گئے اور ای سفر میں سفر آخرت کوروانہ ہو گئے۔ اس دور میں سرز مین کشمیر کو بھی اصحاب علم وفضل کے مرکز کی حیثیت حاصل تھی اور مختلف مقامات پر اہل فضل وکمال نے تصنیفی اور تدریسی مسندیں آ راستہ کر رکھی تھیں۔اس کتاب کے مختلف مقامات پر ان حضرات کا تذکرہ کیا گیا ہے۔

عہدا کبری میں بادشاہ کے حکم ہے یا خاص دربار سے تعلق رکھنے والے اہل علم کی طرف سے تصنیف و ترجے کی جوخد مات انجام دی گئیں، وہ درج ذیل ہیں:

- ا۔ مہابھارت: یہ ہندوؤں کی مشہور کتاب ہے۔ اس کاسنسکرت سے فارسی میں رزم نامہ کے نام سے ترجمہ کیا گیا ہے۔ یہ کام ۹۹۰ھ سے ۹۹۵ھ/۱۳۹۵ء سے ۱۵۸۷ء تک نقیب خال، ملا عبدالقادر بدایونی، ملاشیری اور حاجی سلطان تھائیسری نے کمل کیا۔
- ۲۔ رامائن: یہ بھی ہندوؤں کی معروف کتاب ہے۔اے ۹۹۹ھ ہے ۹۹۹ھ/ ۱۵۸۷ء سے ۱۵۹۱ء تک ملا
   عبدالقادر بدایونی نے سنسکرت سے فاری زبان میں منتقل کیا۔
- سا۔ سنگھاس بیسی: ''خردافزا'' کے نام سے عبدالقادر بدایونی نے اس ۱۹۸۲ھ/۱۵۵م میں فاری کے قالب میں ڈھالا۔
- سم- حیاة الحوال: بید دمیری کی مشہور کتاب ہے، اور عربی زبان میں ہے۔ ملا مبارک نے ۹۸۳ھ/ مارک میں ہے۔ ملا مبارک نے ۹۸۳ھ/
- اتھربن: یہ ہندوؤں کی قدیم نہ ہمی کتاب اور چوتھا وید ہے۔ اس کے بعض احکام اسلام کے مطابق میں۔ دکن کا ایک ہندو پنڈت بھاون، جولکھا پڑھا اور عاقل ونہیم مخص تھا، مسلمان ہو کر دربار میں آیا تو اس نے بادشاہ کو اس کتاب کے مندر جات ہے آگاہ کیا اور ساتھ ہی فاری میں ترجمہ کرنے کی درخواست کی۔ بادشاہ نے عبدالقادر بدایونی، فیضی اور ھاجی ابراہیم سرہندی کو اس کام پر مامور کیا۔ یہ ترجمہ ۱۸۵ھ ھے/۱۷۵۵ء میں کما گیا۔
- ۲- تزک بابری: مفل حکمران ظهیرالدین بابری سرگزشت ہے۔اصل کتاب ترکی زبان میں تھی۔ ۹۹۸ کے ۱۹۹۰ء میں عبدالرحیم خان خاناں نے اس کا فارس میں ترجمہ کیا۔
  - ے۔ الجیل ابوالفضل نے ۹۸ س/۵۵۵ء میں اس کو فارس زبان میں منتقل کیا۔
  - ۸۔ لیلاوتی: ہندوؤں کے فن ریاضی کی کتاب ہے۔ فیضی نے فاری میں منتقل کی۔
- 9- ہربنس: کرشن جی کے حالات پرمشمل ہے۔ مولا ناشیری نے اس کاسٹسکرت سے فارس میں ترجمہ کیا۔
  •ا۔ مجھم البلدلان: شہار الدین عبدلائی اقبہ جمدی دمنہ فی دیوں کی میں میں ترجمہ کیا۔
- مجھم البلدان: شہاب الدین عبداللہ یا قوت حموی (متوفی ۱۲۲ه/۱۲۲۹ء) کی شہرہ آ فاق کتاب ہے۔ ملا احمد شخصفدی، قاسم بیک، شیخ منور اور عبدالقادر بدا یونی نے ۹۹۹ھ/۱۵۹۱ء میں اس کا عربی

ے فارس میں ترجمہ کیا۔

- اا۔ تا جک: علوم نجوم کی ایک کتاب ہے۔ کمل خال مجراتی نے اس کا فاری میں ترجمہ کیا۔
- ۱۔ تاریخ تشمیر کشمیر کے حالات میں سنسکرت کی ایک مشہور کتاب راج ترمگنی کے نام سے سلطان زین العابدین کے عہد میں تصنیف کی گئی تھی۔ ملاشاہ محمد شاہ آبادی نے اس کو فاری کا جامہ پہنایا۔ پھر ملا عبدالقادر بدایونی نے 999ھ/98ھ میں اسے سلیس فاری میں شقل کیا۔
- اللہ ومنہ: سنسکرت کا ایک قدیم قصہ ہے۔ ابوالفضل نے ۹۹۲ ھے/ ۱۵۸۸ء میں اس کا''غبار وانش'' کے نام سے قاری میں ترجمہ کیا۔
- ۱۳ نل دئمن:۳۰۰ه/۱۵۹۵ء میں فیضی نے ہندوستان کی بیمشہور عشقیہ داستان جو چار ہزار دوسواشعار پرمشتمل مثنوی ہے،خسروکی' دلیلی مجنوں'' کی بحرمیں تصنیف کی۔
  - 10 جامع رشیدی:عبدالقادر بدایونی نے ۹۹۳ رامه ۱۵۸۵ء) کواے عربی سے فاری میں منتقل کیا۔
- ۱۱۔ بحرالاسار: یہ ہندی افسانے کی کتاب ہے۔عبدالقادر بدایونی نے ۱۰۰۴ھ/۱۵۹۲ء میں اسے فاری کے قاربی کے قالب میں ڈھالا۔
- ا۔ تاریخ الحکما: پیشہزاری کی تصنیف ہے۔مقصود علی تبریزی نے ''نزمیۃ الارواح'' کے نام سے اس کو لباس فاری بہنایا۔
- ۱۸ زیج مرزانی: سنسکرت سے فاری میں اس کا ترجمہ میر فتح الله شیرازی، ابوالفضل، کشن جوتی، گنگا دھرمیش مہانند نے کیا۔
- 9ا۔ کتاب الا حادیث: یہ کتاب فن تیراندازی ہے متعلق ہے۔ عبدالقادر بدایونی نے ۲۷۹ھ/۱۵۹۹ء میں کھی تھی۔ ۹۸۲ھ/ ۸۷۵ء کو بادشاہ کی خدمت میں پیش کی۔
- ۰۰ تاریخ الفی: بینقیب خال، شاہ فتح الله، حکیم بہام، حکیم علی، حاجی ابراہیم سر ہندی، نظام الدین احمد، عبدالقادر بدایونی، ملا احمد مضموی، جعفر بیک ادر آصف خال کی مشتر کہ تصنیف ہے۔ ۹۹ ھے/۱۵۸۱ء میں عبدالقادر بدایونی نے نظر ثانی کر کے اسے کمل کیا۔
  - ۲۱ کرنامہ: بیابوالفضل کی تصنیف ہے۔اس کی تیسری جلد آئین اکبری کے نام سے موسوم ہے۔
    - ۲۲ نجات الرشيد: ملاعبدالقادر بدایونی کي فاری تصنیف۔
      - ۲۳ مطبقات اکبری: مرز انظام الدین احمد کی تصنیف \_
    - ٢٢- سواطع إلهام: فيضى كى بنقط تفسير، جو١٠٠١ه/١٥٩م ١٥ ميل كسى لئي
      - ۲۵۔ مواروالکلم فیضی کی بے نقط تصنیف۔
      - ٢٦. مركز ادوار: فيفي كالمجموع اشعار \_ مرتبه ابوالفضل \_

فقهائے ہند (جلد چہارم)

21\_ منتخب تحريرين.

۲۸۔ جوتش: خان خاناں نے جوتش پر مثنوی کھی تھی، جس کے ہر شعر میں ایک مصرع فاری کا اور دوسرا سنسکرت کا تھا۔

79۔ ثمرة الفلاسفہ: اصل کتاب یونانی زبان میں تھی۔عبدالتار بن قاسم نے ۱۱۰۱ھ/۱۹۰۱ء میں یونانی زبان سے فاری میں اس کا ترجمہ کیا۔ اس نے یہ کتاب ایک یونانی پادری سے حاصل کی تھی۔ اس میں روما کی تاریخ اور مشاہیراہل کمال کا ذکر ہے۔

· خیرالبیان: یہ پھانوں کے ایک قبلے کے پیرتاریک ( یعنی روٹن پیر ) کی تاریخ ہے۔

ا٣- هما يون نامه: اكبركي چوپهي گلبدن بيكم نے لكھاجوايك عالمه و فاضله خاتون تھيں \_

ان کتابول سے واضح ہوتا ہے کہ دور اکبری کے علما کو عربی، فاری، کشمیری، سنسکرت، یونانی وغیرہ زبانول پراس درجہ عبور حاصل تھا کہ وہ نہایت آسانی سے ایک زبان کے مشکل مضامین، پیچیدہ مباحث اور دقیق مسائل کو دوسری زبان میں منتقل کرنے پر پوری قدرت رکھتے تھے۔

اکبرکامعمول تھا کہ وہ عام طور پر رات کو مختلف مضامین پر شتمل کتابیں اہل علم ہے سنتا تھا۔ بعض دفعہ تو پوری پوری رات کتابیں سننے اور پڑھنے میں گزر جاتی تھی۔ پھر آئیس وہ اہتمام کے ساتھ شاہی کتب خانے میں جمع کر لیتا تھا۔ فہ کورہ بالا کتابیں بھی اس نے مختلف اہل علم ہے جن میں ملاعبدالقادر بدایونی بھی شامل ہیں، با قاعدہ سی تھیں اور بعد میں ان کوفاری میں منتقل کرنے کا تھم دیا تھا۔ اس ہے اکبر کی وسعت معلومات کا پتا چاتا ہے اور معلوم ہوتا ہے کہ وہ زیادہ عالم نہ ہونے کے باوصف علمی ذوق کا حال تھا۔

عہدا کبری کی کتب تاریخ سے واضح ہوتا ہے کہ اکبرکوا پی کم علمی کا بہت احساس تھا۔ یہی وجہ ہے کہ
اس نے اپنے معلومات میں اضافے کے لیے مختلف مضامین سے متعلق کتابوں کی ساعت کا با قاعدہ ایک سلسلہ
شروع کر رکھا تھا۔ ابوالفضل نے آئین اکبری میں ان کتابوں کی فہرست درج کی ہے، جنھیں اکبرابل علم سے
پڑھوا کر سنا کرتا تھا۔ ان کتابوں میں تصوف، تاریخ، اخلاق، ادب، مسائل فقہ، حرب وضرب وغیرہ سے متعلق
مشہور اہل علم کی ہندی، یونانی، عربی، فاری، کشمیری اور ویگر زبانوں کی معروف تصانیف شامل ہیں۔ مثلاً کیمیائے
سعادت، اخلاق ناصری، گلستان، بوستان، شاہ نامہ، قاموس نامہ، مثنوی مولا ناروم، مکتوبات شرف منیری، کلیات
امیر خسرو، تالیفاتِ ملا جامی، جام جم، دیوان انوری، خمسہ شخ نظامی اور حدیقہ وغیرہ اکبر کے سامنے پڑھی گئیں
اور اس نے ان کے مندر جات سے استفادہ کیا:

و برکتابے را از آغاز تابا نجام شنوند، و برروز که بدال جارسد بشمارهٔ آل بندسه بقلم گو بر بارنقش کنند، و بعد داوراق خواننده رانقد از زرسرخ وسفید خشش شود کم کتابه شهور بود که ندگور فقل جایوں نیگردو 🗗 ۔

<sup>•</sup> آئين اکبري، ج ام ٢٧ ـ •

ر بینی اکبر بادشاہ ہر کتاب شروع ہے آخر تک سنتا، اور روزانہ جس ورق تک من لیتا اس پر اپنے قلم سے نشان لگا دیتا۔ اوراق کے حساب ہے پڑھنے والے کوسونے چا ندی کے (مروجہ) سکے عنایت کرتا۔ کوئی کم بی مشہور کتاب ہوگی جس کا ذکر بادشاہ کی مجلس میں نہ ہوا ہو۔)

دورا کبری میں ترجمہ وتعنیف سے متعلق جو خدمات انجام دی گئیں، سطور بالا میں ایک خاص تعداد کے ذریعے اختصار کے ساتھ ان کا ذکر کیا گیا ہے، ورنہ اس کے عہد میں اور بھی بہت کی کتابیں معرض تعنیف میں آئیں، جواب بھی موجود ہیں اور اہل علم ان سے مستفید ہوتے ہیں۔

اس کے عہد میں، فتح سمجرات کے بعد بے شارعلا ملک کے مختلف حصوں سے مجرات گئے اور وہاں اشاعت علم کی۔ مجرات اگر چہ پہلے سے علم وفضل کا مرکز تھا، مگر اکبر کی فتح کے بعد اس کی علمی رونق میں مزید اضافہ ہوا۔ اس طرح بہت سے علم مجرات سے خطہ ہند کے دیگر علاقوں میں گئے اور وہاں انھوں نے تصنیف و تالیف اور درس و مذریس کی مندیں بچھا کیں۔

پھر ان علاء ومصنفین اور مدرسین ومبلغین کی ایک کثیر تعداد ملک کے مختلف علاقوں میں موجود اور مصروف اشاعت دین تھی ،جن کا سرکار دربار سے کوئی تعلق نہ تھا۔ان حضرات کا دائر َ ہا اثر بہت وسیع تھا۔

#### وفات:

جلال الدین محمد اکبر، ۲رزیج الاول ۹۳۹ ہے/ ۱۲ رجون ۱۵۳۲ء کو پیدا ہوا۔ ۲ ریا کرر بیج الثانی ۹۲۳ ہے/ ۱۳ رہادی
یا ۱۸ رفر وری ۱۵۵۲ء کو ہندوستان کا تاج شاہی سر پر رکھا۔ پچاس سال سے پھی ذائد عرصہ حکومت کر سے سار جمادی
الاخریٰ ۱۰۱۴ھے/ ۱۵ اراکتوبر ۱۹۰۵ء کو وفات پائی اورا پنے وارالسلطنت آگرہ میں سکندرہ کے مقام پر فن کیا گیا۔
یا کبر کی زندگی کے مختصر حالات تھے، جن کا تعلق ہمار ہے موضوع سے تھا۔ فقہائے ہندگی جلد پنجم کے
مقدے میں اکبر کے بیٹے جہال کیراور جہال کیر کے بیٹھے شاہ جہان کی زندگی کے علمی، وینی اور مذہبی پہلوؤں
کی وضات کی جائے گی۔

ان شاء الله العزيز وما توفيقي الا بالله العلى العظيم ـ ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم ـ

بنده عاجز محمد اسحاق بھٹی ۱۹رجون ۲۰۱۲ء ۲۵رر جب ۱۲۳۳۱ھ

# گیارهویں صدی ہجری \_\_\_\_الف\_\_\_\_

### ا \_مفتی آ دم بن محد گو پاموی

مفتی آ دم بن محمہ بن خواجہ بن شخ بن آ دم شہائی صدیقی گو پاموی، شخ شہاب الدین عمر سبروردی کی اولاد سے تھے، جواپنے دور کے مشہور عالم دین اور نامور بزرگ تھے۔ اا9 ھ/ ۱۹۵۵ء بیل ہندوستان کے صوبہ یو پی کے مردم خیز شہر گو پامو بیل بعدا ہوئے۔ اس زمانے بیل جون پور کو علم وعلما کے عظیم مرکز کی حیثیت حاصل تھی اورا کی عرصوف نے عمر کی بچھ منزلیں طے کی اورا کی عرص سے وہاں درس و قدریس کی مسندیں آ راستہ تھیں۔ مفتی موصوف نے عمر کی بچھ منزلیں طے کی ان سے مروجہ علوم درس بھی عاصل کیے اور نصوف وطریقت سے بھی بہرہ یاب ہوئے اور علوم متداولہ بیل اس درجہ مہارت پیدا کی کہ اپنے عصر کے مشاہیر فقہائے حنفیہ بیل ان کا شار ہونے لگا اور وقت کے بہت براے شخ گردانے گئے، یہاں تک کہ اپنے شہر گو پا مئو کے منصب افتا پر فائز ہوئے اور پھرای شہر میں عرصے تک درس و قدر دان و تدریس کا ہنگامہ بیا کیے رکھا۔ اس اثنا بیس بے شار اہل علم ان سے مستفید ہوئے اور کھرای شہر میں عرصے تک درس فیض کیا۔ تخت بند براس زمانے میں مخل حکم ان ظہیر الدین بابر شمکن تھا۔ وہ مفتی آ دم بن محمد کا بہت قدر دان فیض کیا۔ تخت بند براس زمانے میں من کو معاشی تکفل کی غرض سے ایک قریدعطا کیا۔ مفتی معمد وح نے نوے سال عمریا کرا معاشی معمد وح نے نوے سال علی کو اس میں وفات یائی ۔

### ۲\_شنخ ابراجيم محدث اكبرآ بادي

شخ ابرائیم بن داؤد قادری اکبرآ بادی کی کنیت ابوالمکارم تھی اور وصالی تخلص کرتے تھے۔ ، کک پور میں پیدا ہوئے، وہیں پرورش پائی اور اساتذ ہ عصر سے اخذ علم کیا۔ فارغ انتحصیل ہونے کے بعد عازم • بنواط،ج۵،م۳۰٫۰۰۰۔ بغدادہوئے اور وہاں ڈھائی سال قیام پذیر ہے۔ اس اٹنا میں علوم تغییر و حدیث کی تحییل کی۔ بعد از اس حمین شریفین کے لیے رخت سفر باندھا اور جج وزیارت کا شرف حاصل کیا۔ پھر مصر گئے اور قاہرہ میں اقامت گزیں ہوئے۔ قاہرہ میں شخ مشس الدین علمی کا سلسلۂ درس جاری تھا، ان سے اخذ علم حدیث کیا اور شخ محمہ بن ابوالحن کبری شافعی سے سند واجازہ حاصل کیا۔ وہاں سے مکہ مکر مہ کو مراجعت کی اور شخ عبد الرحمٰن بن فہد مخربی، شخ مسعود مغربی اور شخ علی تقی کے حلقہ تملہ میں شریک ہوئے اور ان تمام علائے عظام نے ان کو با قاعدہ سند واجازہ سند واجازہ سند واجازہ سند واجازہ ہے نوازا۔ مکہ معظمہ سے دوسری مرتبہ پھر مصر گئے، اور وہاں خود درس و تدریس کا آغاز کیا۔ سرز مین مصر میں پورے چوہیں سال مند تدریس پر فائز رہے۔ اس طویل مدت میں بیشار علاوطلبا ان کی خدمت میں حاضر ہوئے جنھوں نے ان کی حدمت میں رہ کرا بی علی تشکی بجھانے کا سامان فراہم کیا۔ مصر کے دورانِ قیام میں ان کا سیمعول رہا کہ ہر سال موسم جے میں مکہ کرمہ تشریف لے جاتے اور سعادت تج سے بہرہ اندوز ہوتے۔ چوہیں سال بعد دل میں جذبہ حب وطن نے کروٹ کی اور واپس ہندوستان تشریف لے آئے۔ یہاں آ کرا کرآ باد سیمعول رہا کہ ہر سال موسم جے میں مکہ کرمہ تشریف لے جاتے اور سعادت تے سے بہرہ اندوز ہوتے۔ چوہیں سال بعد دل میں جذبہ حب وطن نے کروٹ کی اور واپس ہندوستان تشریف لے آئے۔ یہاں آ کرا کرآ باد سیمی خالے درس میں شریک ہوکرعلم وادراک کی دولت بے بایاں سے مالا مال ہوئے۔

شخ ابراہیم کا زاد ہوم اگر چہ مانک پورتھا۔ کیکن دیار عرب سے دالہی کے بعد علمی و تدر کی اعتبار سے
اپنی مجر پورزندگی کا آخری دور چوں کہ اکبرآ باد (آگرہ) میں گزاراتھا، اور برسوں اس شہر میں تعلیمی سرگرمیاں
جاری رکھی تھیں، اس لیے اکبرآ بادی کی نسبت سے مشہور ہوئے۔ اپنے دور کے بہت بڑے عالم، عظیم محدث،
نامور فقیہ اور ماہر علوم عربیہ ہتے۔ ارض ہند میں علوم دیدیہ بالحضوص علم حدیث کی تدریس میں ان کو بڑا ملکہ حاصل
تھا۔ علاوہ ازیں بہت نیک، عابد وزاہد اور متی ہے۔ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں بڑے تیز تھے۔ غناوساع
کی جلسیں منعقد کرنا اور ان میں شامل ہونا اس زمانے کے اہل علم اور اصحاب تصوف میں عام طور پر مروج تھا،
گرشنے ابراہیم ان سے ہمیشہ کنارہ کش رہے اور دامن علم وا تقا کو اس قتم کے غیر شری مراسم وعواطف سے بھی
آلودہ نہ ہونے دیا۔

شخ ابراہیم کے قیام آگرہ کے زمانے میں جلال الدین اکبر تخت ہند پر متمکن تھا۔ اس کا دارائکومت بھی آگرہ تھا اوروہ بڑے رعب و دبد بداور جاہ و جلال کا بادشاہ تھا۔ اس کے درباری امرا میں علمائے دین بھی شامل تھے، جو با قاعدہ دربار میں حاضر ہوتے اور بادشاہ کے حضور کورنش بجالاتے تھے۔ لیکن شخ ابراہیم اس سے کوئی تعلق ندر کھتے تھے اور برآن خدمت علم میں مصروف رہتے تھے۔ وہ او نیچ درجے کے حق کو عالم دین اور صحیح معنول میں احکام شرع کے مبلغ تھے۔ اس کا اندازہ اس واقعہ سے ہوسکتا ہے کہ ایک مرتبہ بادشاہ نے ان کو عبادت خانے میں تشریف لانے کی دعوت دی، شخ گئے، بادشاہ موجود تھا، گراس کو مروجہ درباری سلام نہیں کیا۔ عبادت خانے میں تشریف لانے کی دعوت دی، غیرشری

افعال کے ارتکاب سے روکا۔ اور اللہ کے عذاب سے ڈرایا۔

برصغیر کے اس جلیل القدر محدث و فقیہ نے چھیاسی سال عمر پائی اور ۱۹ر ذی الحجہ ۱۰۰۱ھ/۲ رحمبر ۱۵۹۳ءکووفات یائی۔ان کا مذن آگرہ ہے ●۔

### س-قاضي ابراہيم بن محمد كاليوي

قاضی ابراہیم بن مجمہ پنواروی کالپوی موضع پنواری کے باشندے سے جوا عمال کالپی میں واقع تھا۔
انھوں نے اپنو والد (قاضی مجمہ پنواروی) سے اخذ علم اور کسب طریقت کیا اور اس عہد کے مشہور مدرس شخ عبدالملک بن ابراہیم کالپوی سے ہدایہ پڑھا۔حصول علم کے بعداپ قصبہ پنواری کی مند تدریس پر فائز ہوئے اور پھر عمر بھر درس و تدریس اور افادہ طلبا میں مصروف رہے۔اپنو وقت اور علاقے کے شخ اور عالم وفقیہ سے۔
انداز گفتگو فقہ اور علوم عربیہ میں یگانہ روزگار سے۔ صالح عالم دین، خوش خط اور فصیح البیان سے۔ انداز گفتگو شیریں اور پُر تا ثیرتھا۔کی مجلس میں زبان کو ترکت دیے توحس بیان اور تاثر آگیزی میں سب سے سبقت لے جاتے۔اپنے گونا گوں اوصاف کی وجہ سے لوگوں کے دلوں میں ان کی عزت و محبت مرتم ہو چکی تھی اور ہر طلقے بیات جاتے ہے۔نسب الانساب کے نام سے فاری زبان میں ان کی ایک کتاب میں قدرومنرات کی نگاہ سے دیکھے جاتے تھے۔نسب الانساب کے نام سے فاری زبان میں ان کی ایک کتاب بھی ہے،جس میں تفصیل کے ساتھ ماں اور باپ کی طرف سے اپنے آ باوا جداد کے انساب بیان کیے ہیں۔
میں مدی کے اس ہندی عالم دین اور معروف فقیہ نے ماہ رمضان ۲۰۰۱ھ/می ۱۹۹۹ء میں بخواری میں وفات پائی اور وہیں فن ہوئے ۔

### هم ـ سيدا براهيم غياث يوري

سید ابراہیم نوری غیاث پوری، غیاث پور بس پیدا ہوئے۔ شخ وقت، عالم دین اور محدث تھے۔ حدیث، فقہ اور تصوف کے نامور علا میں سے تھے۔ فقہ کی تعلیم لا ہور میں شخ اسحاق بن کا کولا ہوری کے مدرسے میں حاصل کی ۔ پھر ملتان گئے۔ وہاں شخ کبیر الدین حینی بخاری سے بیعت ہوئے، جو ایک صاحب طریقت بزرگ تھے۔ ملتان سے دہلی کا قصد کیا اور شخ محمد غوث شطاری گوالیاری کی صحبت و رفاقت اختیار کی اور ان کی تصنیف ''الجوا ہر الخمسہ '' شخ مبارک گوالیار سے پڑھی۔ پھر حج بیت اللہ کے اراد سے دبلی سے نکلے، لا ہور اور ملتان آئے۔ وہاں سے شیراز اور پھر بغداد گئے۔ بغداد میں شخ عبدالقادر جیلانی بھاتھ کے سجادہ نشین شخ زین

<sup>•</sup> اذ کارابرار، ص ۳۲۳ منتخب التواریخ، ص ۲۴۱ \_ تذکره علمائے ہند،ص ۷ \_ نزبہۃ الخواطر، ج ۵، ص ۸، ۵ \_ بوستان اخبار، ص

اذكارابرابر، ٣٣٠ ـ زبة الخواطر، ج٥، ص ١ ـ

العابدين حنى بغدادى سے اخذ علم اور كسب فيض كيا۔ وہاں سے بلاد شام اور بيت المقدس ہوتے ہوئے مصر پہنچ ۔ مصر ميں شخ محد بكرى شافعى سے علوم تغيير وحديث حاصل كيے اور عرصے تك ان كى خدمت ميں رہے۔ مصر سے عازم مدينہ منورہ ہوئے۔ وہاں سے مكہ مكرمہ گئے اور سعادت جج حاصل كى۔ وہاں شخ على متى كا سلسلۂ درس جارى تھا، اس ميں شامل ہو گئے اور ان سے بعض اہم كتابوں كا درس ليا۔ پورے بارہ سال جبل ثور پر قيام فرما رہے، اس ليے ثورى مشہور ہوئے۔ پھر واپس ہندوستان آئے اور ۹۷۸ ھے/ ۱۵۷۰ء كو اوجين شهر ميں سكونت اختياركى۔

شخ ابراہیم غیاث پوری عابد وزاہد، قانع و متوکل اور صاحب بصیرت بزرگ تھے۔ان کی کی تھنیف کا پہانہیں چلا اور نہ یہ معلوم ہوسکا ہے کہ انھوں نے کہاں مسند تدریس بچھائی اور کن کن لوگوں نے ان سے استفادہ کیا۔ بلاشہ بیا اپنے عصر کے محدث و فقیہ اور عابد و زاہد عالم تھے، لیکن معلوم ہوتا ہے، سیر وسیاحت کے زیادہ شائق تھے اور علائے وین کی خدمت میں حاضر رہنے اور ان سے استفادہ کرنے کے متمنی رہتے تھے، لہذا نہ کوئی کتاب تھنیف کر سکے اور نہ کہیں بیٹھ کر درس و افادہ کے مواقع میسر آئے۔ ان کا سلسلہ نسب سید شاہ اجملی سامانو کی تر ندی تک پہنچتا ہے۔ بارہ سال کی عمر میں گھرسے باہر نکلے۔ اس کے بعد تین مرتبہ اپنو وطن غیاث پور گئے۔ایک و فعہ والدین سے ملئے کے لیے، دوسری مرتبہ والدہ کی وفات کے بعد، اور تیسری دفعہ والد کے انتقال کے بعد، اور تیسری دفعہ والد کے انتقال کے بعد، اور تیسری دفعہ

گلزار ابرار کے مصنف محمد غوثی مانڈ دی نے ۱۹۰۱ھ/ ۱۹۰۷ء میں ان کے گھر جا کر ان کے حالات معلوم کیے تھے۔ نہایت خود دار اور متوکل علی اللہ تھے۔ نہ ارباب حکومت اور اصحاب دولت کے پاس جاتے اور نہ ان سے کوئی چیز قبول کرتے۔ معلوم ہوتا ہے، انھوں نے ۱۱۰۱ھ/۱۹۰۲ء کے بعد وفات پائی 🗨۔

### ۵\_ قاضی ابراہیم بیجا پوری

قاضی ابراہیم زبیری بیجاپوری، شیخ وقت، فاضل عصر،معرفت وادراک میں یگانۂ روزگار، فقیہ، زاہد و متورع، بلند کرداراورعمہ ہسیرت بزرگ تھے۔علم وفضل کی فراوانیوں کے ساتھ ساتھ تصوف وطریقت سے بھی لگاؤ تھا اور بیعلم انھوں نے شیخ جان اللہ سہرور دی بیجاپوری سے حاصل کیا تھا۔طویل عرصے تک بیجاپورکی مسند قضا پرمتمکن رہے،ورفرائض قضانہایت حسن وخو بی سے انجام دیے۔

برصغیر کے گیارھویں صدی ہجری کے اس عالم وفقیہ نے ۱۲ر رجب۹۴۰ھ/ ۲۷ر جون ۱۶۸۳ء کو پیجاپور میں وفات یائی اور وہیں ذنن ہوئے ہے۔

اذ کارابرابر،ص ۲۵۵۵ ۲۵۵۰ زنبة الخواطر، چ۵،۵ ۸۔

<sup>🛭</sup> ردمنية الاولياء به نزبية الخواطر، ج ٥،ص ٩ 🛚

### ۲ ـ قاضی ابراہیم سندھی

قاضی ابراہیم مشھوی سندھی، شخ مخدوم فیروز کے بوتے تھے۔ بہت بڑے عالم، شخ اور فقیہ تھے۔مغل حکمران شاہ جہان کی طرف سے دہلی کی مسند قضا پرمتعین تھے۔ کمی سال اس منصب بلند پر فائز رہے۔ پھران کو قاضی عسا کرمقرر کر دیا گیا تھا۔ ہندوستان کے قاضی القصاۃ بھی رہے،کیکن ساتھ ہی درس وافا دے کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔

قاضی ابراہیم مسموی سندھی اپنے دور کی عجیب وغریب شخصیت تھے۔ منقول ہے کہ کچھ مدت کے لیے ان کو مختصے کا امین بھی مقرر کیا گیا تھا۔ کہتے ہیں کہ ان کی حویلی کی تغییر پر ڈیڑھ لاکھروپے خرچ کیے گئے تھے، کیکن جب وہ آئے اور حویلی پر نظر ڈالی تو آئھیں پیند نہ آئی۔ مشخصہ کا حاکم جوہفت ہزاری منصب کا مالک امیر تھا، ہفتے ہیں ایک دوز اس کے میں ایک روز اس کے میں ایک روز اس کے گھر پر آ کر دربار عام منعقد کرتا تھا۔ قاضی محدوح بھی ہفتے ہیں ایک روز اس کے گھر جاتے اور دو پہرسے شام تک وہاں قیام کرتے۔

قاضی ابراہیم سندھی سے چند دلچسپ اور تعجب انگیز روایات بھی منقول ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ایک روز وہ شخ میرک کے مکان پر حاضر ہوئے جو بادشاہ دین پناہ شاہ جہان کے آخری ایام حکومت میں صدارت مطلق کے منصب پر سرفراز منصے۔اس وقت وہاں علما کی مجلس منعقد تھی۔ وہ کہتے ہیں جب میں وہاں جا کر بیٹھا تو احیا نک ایک شخص سادہ لباس پہنے اور چھ دارعمامہ باندھے ہوئے مجلس میں داخل ہوا۔ پینخ میرک نے اس کی آ مد پرتمام علما سے زیادہ اس کی تعظیم کی۔ پھر جب وہ جانے لگا تب بھی شیخ اس کی انتہائی تعظیم بحالائے۔ حاضرین مجلس نے شخ سے اس کے متعلق دریافت کیا تو جواب دیا کہ شخص علوم نادرہ سے آگاہ ہے اور دنیائے جنات کا مرشد ہے۔ قاضی ابراہیم کہتے ہیں میں شخ کی یہ بات س کرتیزی کے ساتھ مجلس سے اٹھ کھڑا ہوااور اس بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوا اور التجا کی کہ کسی وقت مجھے ملا قات کا شرف بخشا جائے ۔ انھوں نے مجھے اپنے گھر کا پتا دیا اور چلے گئے۔ تین چارروز کے بعد میں ان کے گھر گیا۔اطلاع ملنے پر وہ بالا خانے سے جوان کی خلوت گاہ تھا، نیچ آئے اور حال معلوم کر کے کہا۔'' بندہ کو پچھ کام ہے، چند ساعت بالا خانے پرتشریف رکھے، فارغ ہو کر عاضر خدمت ہونے کی سعادت حاصل کرتا ہوں۔'' میں ابھی دو جارزیے ہی اوپر چڑھا ہوں گا کہ ایک شان دار محفل آراستہ دکھائی دی۔سب نے میرااستقبال کیا اور مجھے مجلس کےصدر مقام پر بٹھایا۔ان میں سے تین چار اشخاص نے ہاتھ میں کتابیں پکڑر کھی تھیں اور درمیان میں ایک شخص مطول کھو لے بیٹھا تھا۔ان دنوں ایک طالب علم نے ملاسعد الدین تفتازانی پراعتراض کیا تھا۔اس مجلس میں اس شخص نے مطول کھولی تو وہی مقام سامنے آیا جوزیر بحث تھا۔ اب پڑھنے پڑھانے اور سننے والول نے اس مقام کوحل کرنے کے لیے آپس میں بحث شروع ن میں نے بھی کچھ وخل دیا۔ ہر علم کی بحث اور دلیل پیش ہوئی۔ سیجلس پہر دن تک جاری رہی۔ احیا تک

فقبائے ہند (جلد چہارم)

صاحب خانه نمودار ہوئے اور سب نے انگھ کر ان کا استقبال کیا۔ میں شوق استفادہ کے جذبے میں سب سے پہلے ان کے سامنے جا پہنچا۔ مجھ سے مخاطب ہو کر فرمایا: ''بڑی تکلیف ہوئی آپ کو۔ میر ابڑا انظار کرنا پڑا۔'' میں نے جواب میں عرض کیا: ''ان عزیزوں کی صحبت سے میں نے بہت استفاوہ کیا۔'' فرمایا: '' کن عزیزوں کی صحبت سے بیں نے بہت استفاوہ کیا۔'' فرمایا: '' کن عزیزوں کی صحبت سے بی سے ؟'' میں نے بلٹ کر پیچھے کود یکھا تو کوئی بھی نظر نہ آیا۔ فی الفور میرے جسم میں رعشہ طاری ہو گیا اور میں بے ہوش ہو گیا۔ شخ نے یانی دم کر کے میرے منہ پر چھینٹے مارے تو مجھے ہوش آیا۔

قاضی ابراہیم سے بیمی منقول ہے، کہتے ہیں جس زمانے میں میں اعلیٰ حفرت جنت مکانی (عالم گیر بادشاہ) کے بوتے کا معلم تھا، ایک روزشخ ناصر جواپنے وقت کی عجیب وغریب شخصیت ہے، کتب خانے میں آئے۔سلطان بھی موجود تھا۔ میں نے سلطان کوان سے بچھ طلب کرنے کا اشارہ کیا۔سلطان نے نہایت عجزو انکسار کے ساتھ شخ سے تبرک کی درخواست کی ، اور انھوں نے مسکراتے ہوئے ہاتھ بردھا کرفرش کے نیچ سے انکسار کے ساتھ شخ سے تبرک کی درخواست کی ، اور انھوں نے مسکراتے ہوئے ہاتھ بردھا کرفرش کے نیچ سے چھرتو آب دار چند کئکریاں اٹھا کیں اور ہاتھ میں تین بار گھما کیں۔ میں نے دیکھا کہ اب ان کئکر یوں میں سے پچھرتو آب دار عقیق ہیں، پچھ بے بہالعل ہیں، پچھر جان ہیں اور پچھر موتوں میں تبدیل ہوگئ ہیں۔اس سے زیادہ جرت انگیز بات ہے کہ پھر بیسب انھوں نے داڑھی کے بال کی توک سے ایک ایک پر وکر سلطان کو دیں۔

قاضی ابراہیم سندھی کے دو بیٹے تھے۔ شخ امان اللہ جو لا ولد فوت ہوئے ، اور ایک شخ عنایت اللہ۔ یہ دونوں بڑے نامور بزرگ تھے، کیکن آبادی سے دوراپنی جا گیر میں اقامت گزیں رہے۔قاضی ممروح کے بیٹوں کی کوئی اولا زنہیں تھی۔البتہ تین نواسے تھے۔قاضی محمد یجیٰ، قاضی محمد امین اور محمد یا قر۔

قاضی ابراہیم کے بھائی محمد کریم تھے۔ بیہ بھی اپنی جا گیر میں نیرون کوٹ رہے اور وہیں فوت ہو گئے۔ لیکن قاضی مرحوم کے بھتیج قاضی محمد اکرم موضع بھتوڑہ کے منصب قضا پر متعین ہوئے۔ ان کے بھائیوں کی اولا د میں سے ایک اور بزرگ قاضی عبدالجلیل تھے، جو پیٹنہ کی مندقضا پر شمکن کیے گئے۔ انھوں نے بہت ہی عزت کی زندگی بسرکی اور پیٹنہ ہی میں وفات یائی ہ۔

قاضی ابراہیم کی کسی تصنیف کا پتانہیں چل سکا\_معلوم ہوتا ہے کہ بیکس کتاب کےمصنف نہ تھے، البتہ گیارھویں صدی ہجری کے برصغیر کے نامور قاضی ، عالم دین اور فقیہ تھے۔

### ۷\_مفتی ابوالبقا جون پوری

مفتی ابوالبقا بن درویش محمر حمینی واسطی جون پوری، جون پور میں پیدا ہوئے اور اپنے والد ( شِخ درویش محمہ ) اور دیگر علما سے مخصیل کی۔ پھر درس و تذریس کی مند سنبھالی۔ نہایت ذکی، قوی الحافظ، سر ایع الا دراک اور عذوبت لسان کے مالک منتے۔ مدت مدید تک اپنے شہر جون بور میں فرائفن تذریس انجام دیتے

<sup>🗨</sup> تخفة الكرام ، ص ٢٦١ تا ١٦٥ \_ تذكره علائ بند ، ص ٢٦١ \_ نزبية الخواطر ، ج ٥ ، ص ٩ \_

رہے۔مشاہیر فقہائے حنفیہ میں سے تھے اور گیار ہویں صدی ججری کے اسلامی ہند کے بلند پابیشنے ، عالم دین اور فقیہ تھے۔ بادشاہ ہندشاہ جہان ان کے علم وفضل کی وجہ سے ان کا بہت قدر دان تھا۔ ایک مرتبہ د بلی گئے تو شاہ جہان انتہائی تکریم سے پیش آیا اور اضیں جون پور کے منصب قضا پر متعین کیا۔

ان کی قوت حافظہ کا یہ عالم تھا کہ جو کتاب ایک مرتبہ مطالعہ بیل آ جاتی ،اس کا ایک ایک افظ ذہن ہیں نقش ہو جاتا اور حافظہ اس کے تمام گوشوں کو اپنی گرفت میں لے لیتا۔ اس کا اندازہ اس واقعہ سے ہوسکتا ہے جو بعض تذکروں میں مرقوم ہے کہ ایک مرتبہ قیصر روم نے ابوالبقا عبداللہ بن حسین العکبری (متونی ۲۱۲ھ/ ۱۲۱۹ء) کی تصنیف ''اعراب القرآن' (جو دی جلدوں پر مشمل ہے) بادشاہ ہندشاہ جبان کی خدمت میں بطور تخفہ ارسال کی۔ بُعیہ مسافت کی وجہ سے اس کتاب کے پچھ اوراق پھٹ گئے ہے۔ شاہ جبان نے یہ کتاب مفتی ابوالبقا کے پاس بھیجی تاکہ وہ اسے درست کر دیں۔ چھ ماہ گزر گئے مگر کتاب واپس شاہی کتب خانے میں نہ بہونی کے بارشاہ نے مفتی صاحب سے واپسی کا مطالبہ کیا۔ مفتی صاحب مدوح نے اپنے کتب خانے میں کتاب (اعراب القرآن) تلاش کی تو نہ ملی لیکن جب ان کے پاس کتاب پنچی تھی، وہ اسے پڑھ بھے تھے اور اس کے مندرجات ان کے ذہن میں محفوظ تھے۔ انصوں نے اللہ کا نام لے کرقام پڑا اور اپنی تو حافظہ سے پوری کتاب لکھ کر بادشاہ کو جھوا دی۔ در بار میں یہ کتاب گئی تو کوئی اس کے اصل اور نقل میں تمیز نہ کرسکا۔ اصل واقعہ بادشاہ کیا مثل میں آیا تو اس نے مفتی صاحب کواس کے صلے میں جاگیراور انحام عطا کیا۔

مفتی ابوالبقا جون پوری مصنف ومولف بھی تھے۔ چنانچہ انھوں نے شرح جامی ،شرح شمسیہ (رازی) اور منطق کی مشہور کتاب قطبی پرحواثی تحریر کیے۔

وہ ملامحہ ماہ دیوگا می کے شاگر دیتھے، جن کا شاراپے دور کے مشہور اسا تذہ اور اجل علما میں ہوتا تھا۔ مفتی ابوالبقانے جمعہ کے روز ۲۲ رجمادی الاولی ۴۰۰ھ/ کار دمبر ۱۲۳۰ء کو جون پور میں وفات پائی اور وہیں وفن کیے گئے۔ان کی قبر جون پور کے مفتی محلّہ میں ہے 🗗۔

### ٨\_شيخ ابوبكر شافعي سندهي

شخ ابو برسندهی، شافعی المسلک تھے۔ اپنے عصر کے بہت بڑے فاضل ادر علامہ تھے۔ دشق میں جامع اموی کے مشرقی مینار کے نیچے بیسندهی عالم دین دس سال خدمت علم انجام دیتے اور علا وطلبا کومستفید فرماتے رہے۔ یوں تو تمام مروجہ علوم کے ماہر تھے لیکن معقولات میں بالخصوص درک رکھتے تھے۔ ساتھ ہی انتہا کی نیک بھی تھے۔ ان کے تدین کا بیر حال تھا کہ اکثر روزے رکھتے اور نماز با جماعت کا التزام کرتے۔ کم گو، متواضع اور عبادت گزار تھے۔ حکام کی مجلسوں اور ان سے ملاقات سے دامن کشاں رہتے۔ آگر کسی حکم ان کوان سے کوئی میں ۲۲۔ برنہ تا گوا طرم ج ۵، میں ۱۔ تاریخ شیراز ہند، جون یوز میں کا کے ۲۸ میں ۲۸۔

كام بوتا تو خود حاضر خدمت بوجاتا\_

دنیااوراس کامال و متاع انھیں چیش کیا جاتا، گروہ اس سے دور بھا گئے۔ خاموثی اور قناعت کی زندگی بسر کرتے تھے۔ علیا وطلبا کا ایک ہجوم ان کے گردر بتا اور بیدان کو معقولات اور دیگر علوم کی تعلیم دیتے۔ طویل عرصے تک شائقین علوم ان کے فیوض عالیہ سے مستفید ہوتے رہے۔ ان کی وفات طاعون کے مرض سے ہوئی۔ ہفتے کے روز سرر رہے الاول ۱۰۱۸ھ/ ۱۹ مرجون ۱۲۰۹ء کو انھوں نے داعی اجل کو لبیک کہا۔ اس دن وہ روز سے شخ مجم الدین عزی شافعی نے ان کی وفات پر بیشعر کہے:

عجبت لطاعون اصابت نباله واربت على الخطى والصارم الهندى سرطا فى دمشق الشام عاما والخرا تبسط فى الهندى وما ترك السندى أض باب الفراديس من تربت غربا من ون كيا كياك.

اس شافعی المسلک سندھی عالم دین کے بارے میں سیمعلوم نہیں ہوسکا کہ کہاں پیدا ہوئے۔سندھ میں کتنا عرصہ قیام پذیر رہےاوران کے تلانمہ کی فہرست میں کون کون خوش بخت حضرات شامل تھے۔

### 9\_ قاضى ابوبكراله آبادي

قاضی ابوبکراللہ آبادی گیارھویں صدی ہجری میں دیار ہند کے متاز عالم دین اور نقیہ تھے۔ انھوں نے فقدامام ابو صنیفد کی روشن میں فقد کی ایک کتاب تصنیف کی جواحناف کے معمول بہا مسائل پر مشمل تھی۔ یہ کتاب انھوں نے اورنگ زیب عالم گیر کے مصاحب وندیم بختا ورخاں کے نام معنون کی تھی ہے۔

### ٠١- شيخ ابوتر اب بيجا يوري

شیخ ابوتر اب بن ابوالمعالی بن علم الله صالحی امیشهوی ثم یجاً پوری کی جائے ولا دت یجا پور ہے۔ وہیں نشو ونما پائی اور وہیں شخ علی محمد بن اسد الله علوی مجراتی سے خصیل علم کی اور ان سے مختف علوم اس درجہ محنت و کوشش کے ساتھ حاصل کیے کہ اپنی تمام اقران ومعاصرین سے سبقت لے گئے اور یجا پور کے اکا برعاما میں شار بونے لگے۔ پھر خود درس و افادہ کی مند آ راستہ کی اور نصف عمر اس خدمت میں صرف کر دی۔ اپنے عہد کے فاضل بزرگ سے اور فقہ اور اصول فقہ کے ماہر عالم میں سے تھے۔ ارض ہند میں یجا پور اس ریا نے میں اہل علم کا مرکز تھا اور شخ ابوتر اب کواس مرکز علم وضل کے رئیس کی حیثیت حاصل تھی۔

گیارهویں صدی ججری کے بے شار چوٹی کے علمانے ان کے سامنے زانوے تلمذ تہد کیا اور ان میں

نزمة الخواطر، ج۵، ص۱۲، بحواله لطف السمر وقطف التمر \_

<sup>🛭</sup> مرأة العالم \_ نزبية الخواطر، ج ٣،٩ س١ \_

سے بعض اپنی عظیم علمی وفقہی خدمات کی بنا پرشہرت دوام کے مالک ہوئے ، ان بلند مرتبت حضرات میں مرتبین فقوی ہندیہ (جوفقاوے عالم گیری کے نام سے مشہور ہے ) کے سربراہ شخ نظام الدین بر مان پوری بھی شامل ہیں جوشخ ابوتر اب نے ۲۰ رصفر ۱۹۷۸ھ/۲ مرکن ۱۹۷۵ء کو وفات پائی کے۔

### اا یشخ ابوتر اب گجراتی

شیخ ابور اب بن کمال الدین بن مبة الله سینی گجراتی ۔ جانیا نیر میں پیدا ہوئے اور وہیں تربیت پائی۔
ان کے دادا شیخ مبة الله کا شار خط مند کے کبار علائے کرام میں ہوتا تھا، ان سے اور اپنے والد مکرم شیخ کمال الدین سے تعلیم پائی اور علم وضل میں رسوخ حاصل کیا ۔ جانیا نیر سے گجرات (کا ٹھیا وار) کے مشہور شہرا حمد آباد الدین سے تعلیم پائی اور علم وضل میں رسوخ حاصل کیا ۔ جانیا نیر سے گجرات (کا ٹھیا وار) کے مشہور شہرا حمد ان گوارہ اور سلاطین گجرات کا دار السلطنت تھا۔ جب مخل حکمران جلال الدین اکبر نے گجرات پر حملہ کرے اس کو خلا تھا موقع کیا تو شیخ ابو تراب گجرات کے دار السلطنت تھا۔ جب موئی ۔ وہ ان کے علم وفضل سے متاثر ہوا اور انھیں فتح کیا تو شیخ ابور تراب گجرات مقرر کر کے مکہ مکر مہ بھیجا۔ حربین شریفین کے ستحقین و مساکین میں تقسیم کرنے کے لیے بادشاہ نے ان کو چاندی کے پانچ لاکھ مروجہ سکے دیے اور دس ہزار ضلعات فاخرہ عطا کیں ۔ شیخ ممہوں سعادت جے سے بہرہ ورہوکر اوہ کہ ۱۵۸۳ء میں ہندوستان واپس لوئے ۔ منقول ہے کہ واپسی میں ارض جانو سعادت جے سے بہرہ ورہوکر اوہ کہ ۱۵۸۳ء میں ہندوستان واپس لوئے ۔ منقول ہے کہ وارائیکومت آگرہ سے ایک باہرنگل کران کا استقبال کیا۔ اس پھر کو ہاتھ میں پکڑا اور احر ام سے آگھوں پر لگایا اور سر پر رکھا۔ شیخ کو جاوس کی شکل میں آگرہ لایا گیا اور ان کی نہایت تعظیم کی گئی۔

اس سے پچھ عرصہ بعد اکبر نے ان کو گجرات میں منصب جلیلہ پر متعین کیا اور ایک مدت تک وہ اس منصب پر فائز رہے۔ شخ ابوتر اب گجراتی صاحب تصنیف بھی تھے۔ ان کی تصنیفات میں سے ایک کتاب تاریخ گجرات ہے، جو فاری زبان میں ہے۔ اِس جلیل القدر عالم دین نے ۱۳ رجمادی الاولی ۱۰۰۳ھ/۱۳ رفروری ۱۵۹۵ء کووفات یا کی ہے۔

یہال یہ یادر کھنا چاہیے کہ رسول اللہ ٹائٹیٹم کے پھر پرنقش قدم اور بالوں وغیرہ کے متعلق جو حکامیتیں۔
بعض تذکروں میں منقول ہیں یا لوگوں کی زبانی سننے میں آتی ہیں وہ اصل حقیقت سے مناسبت نہیں رکھتیں۔
واقعہ یہ ہے کہ نہ آنخضرت ٹائٹیٹم فداہ ابی وامی کے بال مبارک اب تک اس دنیا میں موجود ہیں، نہ آپ کانقش قدم کی پھر پر مرتم ہے اور نہ آپ کی کوئی اور چیز کہیں پائی جاتی ہے۔اس قیم کے تو ہمات سے دامن بچا کر رکھنا

<sup>•</sup> روضة الاوليا\_نزبهة الخواطر، ج ۵ بص ١٢\_

۱۱۰ مرا منتخب التواريخ ، ص ۲۲ ۲ بضمن مرز المظفر حسین کا گجرات پرجمله (اردوتر جمه ) نزیمة الخواطر ، ج۵ ، ص ۱۳٬۱۳ میلاد.

چاہیے۔ صرف آپ کی تعلیمات، آپ کے ارشادات، آپ کی سنت مطہرہ، اسوہ حسنہ اور اتوال و افعال کو سامنے رکھنا چاہیے۔ وہی ہمیشہ رہنے والے ہیں، انہی کو دوام حاصل ہے۔ انہی پر ہماری نجات کا دارومدار ہے اور یہی ذریعہ فلاح و کامرانی ہے۔

### ۱۲\_سیدابوالحن سورتی

سیدابوالحن بن جمال الدین بن سید بادشاه خوارزی سورتی ،مشائخ نقشبندیه میں سے تھے۔اپ والد (شخ جمال الدین) سے کتب فقہ کی تخصیل کی اور ان ہی سے اخذ طریقت کیا۔ والد کی وفات کے بعد مندمشخت پر فائز ہوئے۔ بے شارلوگ ان کی تبلیغی مسامی سے راہ حق پر گامزن ہوئے۔سید ابوالحن سورتی نے ۹رصفر ۱۹۵۴ھ/ عرابریل ۱۹۳۴ء کوسورت (ہندوستان) میں دامی اجل کو لبیک کہا اور وہیں سپر دفاک کیے گئے ۔

### ١٣- يشخ ابوالحن تشميري

تیخ ابوالحن کشمیری سندهی، فاضل کبیر اور معقولات و منقولات کے جید علا سے تھے۔ مغل حکمران شاہ جہاں کے عہد میں مسند تدریس پر متعین سے اور علا وطلبا کو با قاعدہ درس دیتے تھے۔ شاہم بابا کے عرف سے معروف تھے۔ ملا یوسف گنائی ان کے علم وضل کے بارے میں فرماتے ہیں کہ بیتمام علوم مروجہ میں منفر دحیثیت رکھتے تھے۔ جب ناظمان خطہ کشمیر کے کہنے سے علا کے درمیان مباحثہ ہوا تھا تو یہ چوٹی کے علا کی مجلس میں تفسیر بیناوی اور عصام الدین محشی کی عبارتوں کی عبارتیں اس درجہ تیزی سے پڑھتے تھے، جس طرح حافظ قرآن، قرآن پڑھتا ہے۔ اور ملا عبدالحکیم سیالکوٹی کی اکثر عبارات وتشریحات کا رد کرتے تھے اور وضاحت کرتے تھے کہ اس کہاں کہاں کہاں کہاں علمی لغزش کھائی ہے۔ افسی اپنی تحقیق پر اس قدر بھروسا تھا کہ سلسل اپنی رو میں بولئے چلے جاتے تھے اور مجلس میں حاضر علاکی طرف بالکل التفات نہ کرتے تھے ہے۔

<sup>🛈</sup> مديقه احمد بيه ـ نزبمة الخواطر، ج ٥، ص ١٥ ـ

تاریخ تشمیراعظمی، ص۱۳۳ حدائق الحفیه، ص ۵۵۰ تذکرہ علی عے ہند، ص ۲۱۱ بزبہۃ الخواطر، ج۵ ص ۱۰ ـ تذکرہ علی علی علی بند، ص ۲۱۱ بزبہۃ الخواطر، ج۵ ص ۱۰ ـ تذکرہ علی علی علی بند کے صفحہ فیکور پر ابوالحن نام کے دو بزرگوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایک مولوی ابوالحن ساکن کا ندھلہ کا اور ایک ملا ابوالحن تشمیری مشہور ابوالحن تشمیری کا تذکرہ ایک سطر میں کیا گیا ہے، جس کے الفاظ یہ بین: ''ملا ابوالحن تشمیری مشہور بین دوسر سے بزرگ کے بارے میں صرف بیا لفاظ مرقوم بین: بیث ہم بابا، معاصر شہاب اللہ بین مجمد شاہ جہان بادشاہ بود' میکن دوسر سے بزرگ کے بارے میں صرف بیال سہو ہوگیا ''مولوی ابوالحن ساکن کا ندھلہ '' یعنی محض عنوان ۔ تذکرہ علی نے ہند کے اردومتر جم مجمد ابوب قادری سے یہاں سہو ہوگیا ہے۔ انھوں نے ترجمہ کرتے وقت ملا ابوالحن کشمیری کا متن، مولوی ابوالحن ساکن کا ندھلہ کے عنوان میں درج کر دیا ہے۔ (دیکھیے تذکرہ علی کے ہند، اردور جمہ میں ۵۵۹

### ۱۲ سید ابوحنیفه نصیر آبادی ثم بریلوی

سید ابوطنیفہ بن علم اللہ حسنی بنصیر آباد میں پیدا ہوئے۔ جب ان کے والد کرم (سیدعلم اللہ) نصیر آباد کی سکونت ترک کر کے رائے بر بلی منتقل ہوئے تو باپ بیٹا دونوں حج بیت اللہ کے لیے تشریف لے گئے۔ اس وقت سید ابوطنیفہ کی عمر بارہ سال تھی۔ حج سے واپس آئے تو باپ کے زیر تربیت رہ کر ان سے علم فقہ کی تحصیل کی۔ طریقت و تصوف کے حصول کا ربحان اس دور کے علما میں عام طور پر پایا جاتا تھا، سید ابوطنیفہ کو بھی اس سے دلچیں بیدا ہوئی۔ چنانچہ انھوں نے بیفی بھی اپنے والدمحتر م بی سے حاصل کیا اور اپنی حیات مستعار کے آخری سانس تک انہی سے منسلک رہے۔ سید ابوطنیفہ بھی اس معالے تک انہی سے منسلک رہے۔ سید ابوطنیفہ بھی اس معالے میں باپ کے قتل ورضل وصلاح کے اعتبار سے معروف بزرگوں میں گردانے گئے۔ انھوں نے اپنی والدی زندگی ہی میں ماہ ربیج الاول ۱۹۸۰ھ/مئی ۱۲۵ء میں بمقام رائے بر بلی و فات یائی و

### ۵ا۔ شیخ ابوالخیر بن مبارک نا گوری

شخ ابوالخیر بن شخ مبارک نا گوری ۲۲ جهادی الا ولی ۹۲۷ هر ۱۹ ار فروری ۱۵ او کو پیدا ہوئے۔ اپنے دالد (شخ مبارک نا گوری) سے جو اس دور کے عالم و فاضل بزرگ تھے، علم حاصل کیا۔ شخ ابوالخیر مختلف علوم وفنون میں مہارت رکھتے تھے۔ جلال الدین اکبر سے ان کا تعلق پیدا ہوا تو اس نے ان کے علم وفضل سے متاثر ہو کراپنے بیٹوں کا اتالیق مقرد کر دیا۔ تصنیف و تالیف سے بھی دلچیس رکھتے تھے۔ انھوں نے قاضی شہاب الدین دولت آبادی کی کتاب 'الارشاد' کی بسیط و مفصل شرح سپر قلم کی۔ بیابوالفضل او رفیضی کے بھائی تھے۔ اتو ار کے دور ۲۵ رجمادی الاولی ۱۹۰ اھ/ ۱۵ اراگست ۱۲۱ء کوفوت ہوئے گے۔

### ۱۷\_یشخ ابوالخیر طفطھوی سندھی

شیخ ابوالخیر شخصوی سندھی، حنی المسلک عالم وفقیہ تنے ۔ شیخ فضل الله سندھی کی اولا د سے تنے جوعلم و فضل کے زیور سے آ راستہ اور تقو کی وللہیت کی دولت سے مالا مال تنے علم فقہ میں شیخ ابوالخیر کی مہارت کی بنا پر سلطان اورنگ زیب عالم گیرنے ان کوعلا کی اس جماعت میں شامل کیا جوفآوٹی عالم گیری کی تدوین وتر تیب کے فرائض انجام دینے پر مامورتھی ہے۔

السيرة العلميه \_ نزمة الخواطر، ج٥،ص ١٤...

آئین اکبری، جسیم ۱۳۰۰ نبیة الخواطرج۵، ص ۱۸۔

<sup>●</sup> تینة الکرام سی ۱۶۱ \_ تذکره علمائے ہندص ۲۱۱ \_ نزبیة الخواطر ، ج۵ ،ص ۱۸ \_ برصغیر میں علم فقه ,ص ۲۸۱ ، ۲۸ \_ \_

## ∠ا۔شیخ ابوالخیر بھیروی

شخ ابوالخیر بن ابوسعید بن معروف بن عثمان عمری بھیروی ، ۱۹۰۰ه/۱۹۰۰ میں بمقام سلطان پور پیدا ہوئے اور اپنے والد (شخ ابوسعید) سے علم حاصل کیا۔ پھر مزیر خصیل کی غرض سے دیگر بلا د دامصار کا رخ کیا ادر متعدو علی سے مصر سے سامنے زانو سے کمند تہد کیا۔ بعد ازاں عازم تجاز ہوئے اور جج بیت اللہ کیا۔ تج سے بعد والیس ہندوستان آئے اور اپنے گاؤں بھیرہ میں جوا تمال جون پور میں واقع تھا، سکونت اختیار کی۔ بہت نیک عالم دین تھے۔ اارشوال ۱۹۵۹ه/ ۱۷۴۸ کوفوت ہوئے اور دہیں وفن کیے گئے گ۔

### ۱۸\_ینیخ ابورضا د ہلوی

شیخ ابورضا بن اساعیل دہلوی، دہلی میں پیدا ہوئے اور وہیں پلے بڑھے۔ شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے نواسے سے، انہی سے اخذعلم کیا، اور اپنے عصر کے ممتاز علما میں گردانے گئے۔ عمر بھرورس ویڈریس کی شمع جلائے رکھی اور بے شار اہل علم نے ان سے استفاوہ کیا، جن میں شیخ مبارک بن فخر الدین بلگرامی بھی شامل ہیں۔ آخر عمر میں حج بیت اللہ کی سعاوت حاصل کی اور ۱۲۵۳ مار ۱۲۵۳ء کو دہلی میں وفات یا اُن ہے۔

### ۱۹\_یشخ ابوسعید گنگوہی

شخ ابوسعید بن نورالدین بن علی بن عبدالقدوس حنفی گنگو ہی، گنگوہ کے مروم خیز شہر میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔اپنے دور کے مشہور عالم وفقیہ تنے ہتھوف وسلوک میں شخ نظام الدین عمری تھانیسری کے فیض یافتہ تنے۔ گنگوہ کی مسند ارشاد پر فیض رہے اور خلق کثیر نے ان کے صلقۂ ارادت میں شمولیت کی، جن میں صاحب تسویہ شخ محبّ اللّٰدالد آباوی اور شخ محمر صادق بھی شامل تنے۔

شخ ابوسعید گنگوہی کے مرید شخ محب اللہ اللہ آباوی نے ایک کتاب انفائ الخواص کے نام سے تصنیف کی جوابین عربی کی ضوص الحکم کے انداز کی کتاب ہے۔ یہ کتاب اکیای (۱۸) حصوں میں منقسم ہے، جن کا نام مصنف نے ''انفائ 'رکھا۔ ہرنشس کسی نبی یاولی کے نام سے موسوم ہے اور اس نبی یاولی کی تعلیمات کے باطنی پہلوؤں اور اس کے سوائح حیات پر مشتل ہے۔ بیدانفائی حضرت آ وم سے لے کر رسول اللہ منافیظ تک مختلف انبیائے کرام کے اسائے گرامی سے معنون ہیں۔ اس کے بعد خلفائے اربعہ سے چار انفائل منسوب ہیں۔ پھر مختلف مقامات کے بعض مشہور اولیا وصوفیا کے انفائل بیان کیے گئے ہیں۔ اس سلسلۂ انفائل کا آخری نفس

<sup>🛈</sup> نزمة الخواطر، ج۵،ص ۱۸\_

الاسرابيد نزمة الخواطر، ج٥، ص ١٩\_

مصنف کے مرشد شیخ ابوسعید بن نورالدین گنگوہی کے نام سے منسوب ہے۔ بینی بالکل نصوص الحکم کے انداز کی تھنیف ہے۔اس زمانے کے اکثر صوفیا ابن عربی کے افکار سے متاثر اور وحدت الوجود کے قائل تھے جوسراسر قرآن وحدیث کے خلاف ہے۔

شخ ابوسعید گنگوہی نے ۱۰۴۹ھ/۱۲۳۹ء میں بمقام گنگوہ وفات پائی اور وہیں سپر دخاک ہوئے 🗣۔

### ۲۰\_ قاضي ابوسعيد تجراتي

قاضی ابوسعید گجراتی ، اپنے زمانے کے شخ ، عالم اور فقیہ تھے۔ قاضی عبدالوہاب پٹنی گجراتی کے داماد تھے۔ ۱۸۷۱ھ/ ۱۷۷۵ء میں اپنے خسر قاضی عبدالوہاب پٹنی گجراتی کی جگہ دبلی کے قاضی مقرر کیے گئے۔ بعدازاں ذکی القعدہ ۱۹۴۵ھ/نوم ۱۷۸۳ء کو قاضی مختکر کے عہدے پر فائز ہوئے۔ پچھ مدت بعد جمادی الاولی ۹۵ واصلی میں اس دنیائے میں اس منصب سے معز دل کر دیے گئے اور ۹۹ والے/ ۱۷۸۸ء کو، اور تگ زیب عالم گیر کے عہد میں اس دنیائے فانی سے انتقال کر گئے ہے۔

#### ۲۱\_مولا نا ابوسعیدا میشھوی

مولانا ابوسعید بن عبیداللہ بن عبدالرزاق صالحی امیٹھوی، ۴۸ رہے الاول، ۱۰۰ اھ/ ۲۵ رسمبر ۱۵۹۹ء کو امیٹھی میں پیدا ہوئے اور اپنے زمانے کے مشہور اسا تذہ سے علم حاصل کیا۔ فارغ التحصیل ہونے کے بعدتمام عمر درس وافادہ کا ہنگامہ بیا کیے رکھا۔ عالم و فاصل، صالح، متورع، عابد و زاہد، کریم النفس اور کی تھے۔ ۸رمحرم ۱۲۰ھ/۲۲رد مبر ۱۵۵۱ء کوایئے وطن امیٹھی میں فوت ہوئے اور وہیں فن کیے گئے گ۔

### ۲۲\_شیخ ابوالعلا جون بوری

شیخ ابوالعلا بن غلام حسین حفی صوفی جون پوری، صدر جہاں جون پوری کی اولا دسے تھے۔ جون پور میں پیدا ہوئے اور وہیں تعلیم و تربیت کی منزلیں طے کیں۔ فارغ التحصیل ہونے کے بعد، مشہور درس کتاب رشید یہ کے مصنف شیخ محمد رشید عثانی سے اخذ طریقت کیا۔خرقہ تصوف ان کے صاحب زادہ گرامی شیخ محمد ارشد عثانی جون پوری سے پہنا اور شیخ بلیمن بن احمد صوفی بناری سے شرف اجازہ حاصل کیا۔

فينح ابوالعلا جون بوري عالم وفقيه اور صاحب استقامت بزرگ تنصه ٧٠٠ه اهر ١٠٩٨ مراكست

- فريئة الاصفيا نزبية الخواطر، ج٥، ص ١٩ ـ
- مآثر عالم كيري، ص ٢٣٩ ـ نزية الخواطر، ج ٥، ص ١٩٠١٩ ـ
  - 🎳 🛴 د بية الخواطر، ج ۵ص ۲۰\_

فقہائے ہند (جلد چہارم)

۵۲

۱۸۸۷ء کو وفات پائی اور اینے جد آمجد قاضی صدر جہاں کے مقبرہ میں، جو بلد ہ جون پور سے باہر قریبہ مصطفیٰ آباد میں واقع تھا، مدفون ہوئے کے۔

### ٢٣ ـ شخ ابوالفتح ملتاني

ﷺ ابوالفتح ملتانی فاضل روزگار تھے۔فقہ واصول اورعلوم عربیہ کے تبحرعلامیں سے تھے۔فنون حکمیہ میں بھی ماہر تھے۔تدریس وافاوہُ طلبا ان کا اصل مشغلہ تھا۔مغل حکمران شاہ جہاں کے عہد تیں ان کا فیضان علم جاری تھا۔ان کے چشمہ علم سے بے شارلوگوں نے اپنی علمی تشکی بجھائی ہے۔

### ۲۴\_ قاضي ابوالفتح بككرا مي

قاضی ابوالفتح بگرامی، قاضی کمال کے عرف سے معروف تنے اور شاہ ہند جلال الدین اکبر کے عہد میں بلگرام کے منصب قضا پر متعین تنے۔علوم فقہ میں اس وقت ان کا کوئی حریف نہ تھا۔ ارض ہند کے اس عالم وین نے چوراس (۸۴) سال عمر پاکر ۱۰۰۱ھ/۱۹۳ھ میں اس عالم فانی سے عالم جاووانی کوکوچ کیا **ہ**۔

### ۲۵\_ قاضی ابوالقاسم کشمیری

قاضی ابوالقاسم بن جمال الدین کشمیری نے اسپے والد شیخ جمال الدین اور عم محترم علامہ کمال الدین اسے اخذعلم کیا، یہال تک کہ فقہ و اصول اور دیگر علوم کے جلیل القدر علامیں سے گردانے گئے۔علم وفضل کی فراوانی کے ساتھ ساتھ نیکی وصالحیت اور زہدوا تقاکی دولت سے بھی مالا مال تھے۔ کشمیر کے منصب قضا پر متعین تھے۔ درس و تدریس کا سلسلہ بھی جاری تھا۔ ان کے تلاخہ میں مولانا محمد امین، مولانا عبدالنبی دیوانی اور علاکی بہت بڑی جماعت شامل ہے۔ کشمیر میں وفات پائی اور وہیں وفن ہوئے۔

تذکرہ علائے ہندیس انھیں قاضی ابوالقاسم بن ملا جمال الدین سیالکوٹی لکھا گیا ہے اورمغل حکمران نورالدین جہاں گیر کے ہم عصر قرار دیا گیا ہے €۔

#### ۲۷\_مولا نا ابوالواعظ ہرگا می

مولانا ابوالواعظ بن صدر الدين بن محد اساعيل بن قاضى عماد الدين احد عرى بدايوني ، موضع برگام

<sup>◘</sup> مجلِّى نور \_ نزمة الخواطر، ج٥ص٢٢ \_

<sup>🖸 📑</sup> عمل صالح، جسم عهم ۳۹۲ \_ زنبهة الخواطر، ج ۵ هر ۲۳\_

مفتاح التواريخ بص ١٩٨ ـ تذكره علائے ہندص ٢ ـ

تذکرہ علمائے ہندہ ص ۲۶۱۔

میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی۔اپنے دور کے مشہور عالم تھے۔عمر بھرتعلیم و تدریس کا غلغلہ بلند کیے رکھا۔ملقۂ تدریس وسیع تھا،جس سے تشنگان علوم نے اپنی علمی پیاس بجھانے کا سامان فراہم کیا۔ان کے تلافہ ہیں شخ مربی بن عبدالنبی بلگرامی کا اسم گرامی بھی شامل ہے۔تذکرۃ الانساب کی روایت کے مطابق شاہ ہند اورنگ زیب عالم کیرنے بھی ان کے سامنے زانوئے تلمذتہہ کیے۔اپنے علم وضل اورفقہ پرعبور کے باعث فتاوی عالم کیری کے مصنفین میں شامل تھے۔

مولانا ابوالواعظ کے دادا مماد الدین اس خاندان کے پہلے مخص ہیں، جو ہرگام میں جا کرآباد ہوئے۔ وہاں کے قاضی سے علم حاصل کیا اور ان کی بیٹی سے شادی کی۔ پھروہیں گھر بنا لیا اور مستقل سکونت اختیار کرلی۔ مشہور عالم دین، شخ محتِ اللہ اللہ آبادی مولانا ابوالواعظ کے چھازاد بھائی تھے •۔

### ۲۷\_شیخ احمد بن اسحاق نصیر آبادی

شخ احرکا سلسائی نسب ہے ہے: احمد بن اسحاق بن محمد بن محمد و بن علاء الشریف آحسی نصیر آبادی نصیر آباد میں بیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔ ابتدائی کتب درسیداور مختصرات اپنے شہر ہی میں پڑھیں۔ مزید تعلیم کے لیے عازم اللہ آباد ہوئے۔ اللہ آباد میں ان دنوں مشہور عالم دین صاحب التسویہ شخ محب اللہ اللہ آبادی کا سلسلئہ تدریس جاری تھا۔ بیاں تک کہ علوم مروجہ اور اصول و تدریس جاری تھا۔ بیاں تک کہ علوم مروجہ اور اصول و فروع کے مختلف گوشوں میں مہارت بیدا کر لی اور فتو کی و قد رایس کی صلاحیتوں سے بہرہ اندوز ہوگئے۔ پھراپ خشمہ شہر نصیر آباد کو مراجعت کی اور فود درس وافاوہ کی مند آراستہ کی۔ طویل عرصے تک شائفین علوم ان کے پشمہ شمر اسلام بوتے رہے۔ بعد از ال میلان طبع تصوف کی طرف ہوا تو عالم طریقت شخ آدم بن اساعیل حسی علم ہے سیراب ہوتے رہے۔ بعد از ال میلان طبع تصوف کی طرف ہوا تو عالم طریقت شخ آدم بن اساعیل حسی بوری کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ وہ اس زمانے میں گوالیار میں مقیم تھے، ان سے کسب فیض کیا۔ شخ آدم سفر کی نہرہ نہ بوت نواندہ تھے اور کسی اہل علم سے کوئی کتاب نہ پڑھی تھی، ان سے کسب فیض کیا۔ شخ آدم سفر کی نہیں نہا بت نیک، بہت بڑے بزرگ اور متبع سنت تھے۔ ان سے بے شار لوگوں نے روحانی فیض حاصل کیا۔ کی نہیں نہا بت نیک، بہت بڑے بزرگ اور متبع سنت تھے۔ ان سے بے شار لوگوں نے روحانی فیض حاصل کیا۔ مستفیض ہوئے اور مرد برخوال می اور میں فوت ہوئے۔ شخ احمد بن اسحاق نصیر آبادی بھی ان سے مستفیض ہوئے اور مرد برخوال قات کو بہنچے۔

شیخ احمد عالم دین متقی ، کثیر العبادت ، منگسر المزاج اور الله سے ڈرنے والے تھے۔ متعدد کتا بول کے مصنف تھے۔ حرمت غزا کے موضوع پر ایک رسالہ تصنیف فر مایا۔ اس عالم دین نے ۱۸۸۰ھ/ ۱۷۵۷ء کونصیر آباد میں وفات یا گی۔

مآثر الكرام، ص ٩٣ - آمد نامه - تذكرة الانساب - نزبة الخواطر، ج٥، ص ١٥٠٣٠ ما بنامه "بربان" والى (جنورى ١٩٢٩ء) برصغير على علم فقد بص ٢٠٠٥ -

<sup>•</sup> ت مادات دنزية الخواطر، ج ٥، ص ٢٨٠٣٧

## ۲۸ ـ شیخ احمد بن حسین نائطی بیجا پوری

ﷺ اللہ میں بین الف اللہ میں اوران کے والد شخ حسین کا لطف اللہ تھا اور شخ نظام الدین بن لطف اللہ قاضی بیجا پوری کے نام سے معروف تھے۔ شخ احمد حدیث اور فقہ کے جیدعلا میں سے تھے۔ شخ عوض بن جمہ بن شخ ضعیف سقاف کے شاگر و تھے۔ بیجا پور میں نظارت انشا کے منصب پر متعین تھے۔ کی سال اس خدمت جلیلہ پر فائز رہے۔ پھر بیجا پور کے حاکم عادل شاہ نے ان کومغل بادشاہ شاہ جہان کی خدمت میں سفیر بنا کر وہلی بھیج ویا تھا۔ بیاہم خدمت بھی طویل مدت تک انجام و سیتے رہے۔ آ خرعم میں سب امور سے علیمہ ہوکر گوشہ شینی کی زندگی اختیار کر کی تھی علم اور پر بیزگاری میں مشہور تھے۔ حدیث پر عبور حاصل تھا اور بے شار احادیث زبانی یا و تھیں اور ان کی اساد اور ان میں مختلف انمہ کے خداجب و رجیانات سے خوب آگاہ تھے۔ ۱۸ رو بیج الاول تھیں ادار ان کی اساد اور ان میں محتلف انمہ کے خداجب و رجیانات سے خوب آگاہ تھے۔ ۱۸ رو بیج الاول

### ٢٩ ـ شخ احمد بن رضا حيدر آبادي

شیخ احمد بن رضا حیدر آبادی مذہباً شیعہ تھے۔ ۸۵ اھ/۱۶۲۷ء میں ہندوستان آئے۔علم رجال پر گہری نظر رکھتے تھے۔ ۱۳۵ سے ۱۳۵ میں تصنیف کی جس کو فائق المقال کے نام سے موسوم کیا۔ یہ کتاب بھی تصنیف کی جس کو فائق المقال کے نام سے موسوم کیا۔ یہ کتاب انھوں نے حیدر آباد وکن میں کمل کی۔اس میں اپنی نسبت تلمذ حرعا ملی کی طرف کرتے ہیں۔ انھیں بارہ ہزار احادیث مع متون و اسناد کے زبانی یا دخیس۔ فائق المقال کے علاوہ منج القویم اور قرائت سے متعلق بھی ایک رسالہ ان کی تصنیف میں شامل ہے ہے۔

### ۳۰ ـ قاضی احمد بن سلامه جزائری

قاضی احمد بن سلامہ جزائر ی بھی شیعہ تھے اور اپنے دور کے مشاہیر افاضل میں سے تھے۔ ہندوستان آئے اور حیدر آباد (دکن) کے منصب قضا پر متعین ہوئے۔ تمام عمر اس منصب پر فائز رہے۔ فاضل، فقیہ اور صالح بزرگ تھے۔مصنف بھی تھے۔ چٹانچہ علامہ حلی کی الارشاد کی شرح سپر دقلم کی۔ کہتے ہیں ان کی بعض اور تصانیف بھی ہیں، لیکن ہمیں ان کاعلم نہیں ہوسکا ہے۔

<sup>🛭</sup> تاریخ نوائظ په نه الخواطر، چ۵،م ۹۹\_

خوم السمار نزبهة الخواطر، ج ۵ص ۳۹۔

<sup>🛭</sup> الل الآمل (از ترعاملی) -نجوم السما \_نزمیة الخواطر ، ج ۵ ،ص ۳۹ ، ۴۰ \_

### اس\_مولا نااحمه بن سلیمان کردی مجراتی

مولا نا احمہ کے والدمولا ناسلیمان دراصل علاقہ کردستان کے رہنے والے تھے۔ وہاں کی سکونت ترک کر کے ارض ہند میں آ گئے تھے اور گجرات میں سکونت اختیار کر لی تھی۔ حدیث و فقہ کے عالم اور شخ عبدالحق دہلوی کے تلمیذ تھے۔ گجرات ہی میں مولا نا احمہ کی ولا دت ہوئی اور اپنے والدمولا ناسلیمان کی گود میں تربیت پائی۔ اکثر کتب درسیداس علاقے کے مشہور عالم قاضی محمد شریف مجراتی سے پڑھیں۔ شرح المواقف اور دیگر فنون حکمیہ کی تحصیل مولا نا ولی محمد خانو گجراتی سے کی۔ تصوف وطریقت کے لیے شخ فریدالدین مجراتی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ فنون ریاضیدامیر قباد برخشی یعنی نو اب ریاست خال سے حاصل کیے۔ علم حدیث اور بعض فنون مروجہ کے لیے اپنے والد مکرم شیخ سلیمان کے سامنے زانو نے تلمذ تدکیا۔ ان تمام علوم وفنون پرعبور حاصل کرنے مروجہ کے لیے اپنے دالد مکرم شیخ سلیمان کے سامنے زانو نے تلمذ تدکیا۔ ان تمام علوم وفنون پرعبور حاصل کرنے کے بعد خود مند تدریس بچھائی اور درس وافادہ کا سلسلہ شروع کیا۔ ان کے فیض علم سے بے شار علا وطلبا مستفید ہوئے۔ یوں تو یہ تمام علوم پرعبور رکھتے تھے، مگر علوم حکمیہ میں تو ارض مجرات میں کوئی ان کا حریف نہ تھا۔ اس نواح میں ان علوم کی نشر واشاعت کے سلسلے میں سب سے فوقیت لے گئے تھے۔ علم کلام سے متعلق فیوض القد س کے نام سے ان کی ایک عمد تصنیف ہے۔ اس عالم دین نے ۲۱ جمادی الاخری ۱۹۲ والے ۱۸۲۸ جون ۱۹۲۱ء کواحمہ کے نام سے ان کی ایک عمد تصنیف ہے۔ اس عالم دین نے ۲۱ جمادی الاخری ۱۹۲ والے ۱۸۲۸ جون ۱۹۲۱ء کواحمہ کے نام سے ان کی ایک عمد تصنیف ہے۔ اس عالم دین نے ۲۱ جمادی الاخری ۱۹۲ والے ۱۸۲۸ جون ۱۹۲۱ء کواحمہ آباد (عمر کو کر ات کی ایک کو لیک کہا۔

تذکرہ علائے ہند میں تاریخ وفات ۲۱ر جمادی الاخریٰ ۱۱۱۲ھ ( کیم وبست جمادی الثانی سال یاز دہ صدود داز دہ ہجری) مرقوم ہے۔لیکن میصح نہیں ہے •

### ٣٢ ـ شيخ احمد بن عبدالله حضرمي

شخ احمد بن عبداللہ بن احمد بن حسین بن عبداللہ حصری حیدر آبادی، فقہی مسلک کے اعتبار سے شافعی سے ۔ شخ احمد بن عبداللہ بن عمر باغریب سے دور کے بہت بڑے عالم اور فقیہ سے ۔ مختلف علوم پر گہری نظر رکھتے سے ۔ شخ عبداللہ بن عمر باغریب سے قر آن مجید حفظ کیا۔ پھر مختلف علوم وفنون کی بہت ہی کتابیں مختلف اکابراسا تذہ عصر سے پڑھیں ۔ حدیث، فقہ اور تصوف کی تعلیم اپنی والد مکرم شخ عبداللہ سے حاصل کی ۔ خرقہ تصوف بھی ان ہی کے دست مبارک سے فقہ اور تصوف کی تعلیم اپنی عبدالرحمٰن بن شہاب الدین کے سامنے بھی زانو سے شاگر دی تہہ کیا۔ سیدزین الدین بن محمد جدیلی، سیدمحمد بن احمد شاطری اور دیگر علما وفضلا کی بھی مصاحب و ملازمت اختیار کی اور ان سے مستفید بن محمد جب مروجہ علوم کی تحصیل کر بچک تو علمی سیر دسیاحت کی غرض سے مختلف بلاد و امصار کا رخ کیا۔ سب بوئے۔ جب مروجہ علوم کی تحصیل کر بچک تو علمی سیر دسیاحت کی غرض سے مختلف بلاد و امصار کا رخ کیا۔ سب بہلے احمد آباد (گجرات) تشریف لائے۔ وہاں ان کے ماموں شخ جعفر صادق قیام فرما شے ۔ کئی سال ان

<sup>•</sup> م أت احمدي زبية الخواطر، ج٥،ص ٢٠٠ - تذكره على يهند بص١٣٠١-

کی خدمت میں آہے۔ پھر بلا ددکن کورخت سفر باندھا۔ وہاں بعض امرائے مملکت سے منسلک ہو گئے اور طویل عرصے تک اس علاقے میں سکونت پذیر رہے۔ نہایت کریم ، فیاض اور سخی تھے۔ جو بات زبان سے کہتے اس پر عمل کر کے دکھاتے۔ حدیث ، فقہ اور ادب کے ماہر تھے۔ فصاحت و بلاغت اور لفت میں یگانۂ روزگار تھے۔ ممل کر کے دکھاتے۔ حدیث ، فقہ اور ادب کے ماہر تھے۔ ان کا سلسلۂ درس و قدریس جاری تھا اور طالبین دیگر علوم میں بھی ماہر تھے۔ کتاب وسنت کے عالم اور عامل تھے۔ ان کا سلسلۂ درس و قدریس جاری تھا اور طالبین ومریدین کا ایک وسیع حلقہ تھا۔ ارادت مندول کو مشائخ متقد مین کے انداز سے تصوف و سلوک کی راہوں پر گامزن ہونے کی تلقین کرتے تھے۔

اس رفیع المرتبت شافعی عالم دین نے ۳۷-۱۱ (۱۲۲۳ء کوحیدر آباد میں وفات پائی اور وہیں مدفون ۔

### ۳۳\_شیخ احمه بیجا بوری

شخ احمد بیجابوری، حدیث کے بہت بڑے عالم تھے۔ لفظ محدث ان کے نام کا جز ہو گیا تھا اور شخ احمد محدث بیجابوری کے نام سے معروف تھے۔ والد کا اسم گرامی عبداللہ تھا۔ قاضی عبداللہ بیجابوری کے داماد اور بھانچ تھے۔ حدیث اور فقہ کے ممتاز علامیں سے تھے۔ بیجابور کے سلطان ابراہیم عادل شاہ بن طہماسپ شاہ کے دور کے جلیل القدر عالم دین تھے۔ بیجابور میں فوت ہوئے اور وہیں دفن کیے گئے گے۔

### ۳۴\_شیخ احمد بن علوی حضرمی

شخ احمد کا سلسلۂ نسب سے ہے: احمد بن علوی بن عمر بن عقیل بن محمد بن احمد بن عبداللہ بن محمد جمیل حضری ۔ شخ احمد گیار مویں صدی ہجری کے شافعی المسلک عالم وفقیہ تھے۔ ''روغہ'' نامی ایک گاؤں میں پیدا ہوئے اور وہیں اپنے والد علوی کی گود میں پرورش پائی ۔ سب سے پہلے قرآن مجید پڑھا۔ پھر علوم مروجہ کی تحصیل شروع کی ۔ حدیث اور فقہ میں عبور حاصل کیا۔ حصول علم سے فارغ ہونے کے بعد اپنے وطن کو خیر باد کہا اور عازم دیار ہند ہوئے ۔ آج وزیارت کی سعادت حاصل کی اور ہند ہوئے ۔ آج وزیارت کی سعادت حاصل کی اور پھر وہاں کے اسا تذہ کی کثیر جماعت سے علمی استفادہ کیا۔ حدیث، فروع اور علوم عربیہ میں مہارت پیدا کی اور پھر دوبارہ وارد ہند ہوئے ۔

محبوب ذى المنن \_نزبة الخواطر، چ٥،٥٣٥٣ \_٥٣٠.

دوضة الاوليا\_نزبمة الخواطر، ج٥ص ٥٥\_

<sup>🗿</sup> نزمة الخواطر، ج۵۵،ص 🗚 🗗

### ۳۵ ـ شخ احمد بن علی بُسکر ی

شخ شہاب الدین احمد بن علی بن احمد بسکری، نہایت متی مصلح وقت، صالح عالم دین اور فاصل کیر سے مسلکا مالکی تھے۔ شخ عبدالقادر بن شخ عیدروس اور دیگر اسا تذہ عصر سے علم حاصل کیا۔ کامل الصفات اور بلند افکار بزرگ تھے۔ یوم آخرت سے بہت ڈرتے تھے۔ تتبع کتاب وسنت، مسلک سلف کے پابند، قناعت بہند، عفیف اور نیک شخصیت تھے۔ کسی وقت بے کارنہیں رہتے تھے، جب دیکھویا تو کسی کتاب کے مطالع میں مصروف ہیں یا پھھ کھورہ ہیں۔ یعنی سارا وقت قلم وقر طاس کی صحبت میں گزرتا۔ وفات سے پھھ عرص قبل نابینا ہوگئے تھے۔ بعض اہل علم نے ان کی مدح میں بڑے اچھ شعر کہے۔ شعر کہنے والوں میں اس دور کے ایک مشہور ادیب شخ عبداللطیف بن محمد دبیر بھی تھے۔

منقول ہے کہ علم وفضل ، ذکاوت وفطانت ، ادب وفصاحت اور تقویل و تدین میں اس وقت کوئی ان کا ہم سر نہ تھا۔ دین داری اور احکام خداوندی کے بارے میں نہ جھبک اور خوف محسوس کرتے تھے ، نہ کسی کی ملامت کی پرواکرتے تھے۔

اس نامور مالکی عالم دین نے احد آباد ( مجرات ) کواپنامستقل وطن قرار دے لیا تھا۔ ہفتے کی رات ۲۳ر رہے الثانی ۲۰۰۱ھ/۲۲ راکتو بر۱۲۰ء کواحمہ آباد میں وفات پائی اور وہیں فن کیے گئے۔

### ٣٦ ـ شيخ احمد بن مجتبي ما نك بوري

شخ احمد بن مجتبی بن مبارک بن احمد بن نور بن حامد حینی رضوی ما نک پوری ۔ احمد طیم کے نام سے معروف تھے۔ صالح عالم دین تھے اور مشارخ چشتیہ میں سے تھے۔ ما نک پور میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما یا گی۔اپنے دالد گرامی شخ مجتبی سے علم فقہ حاصل کیا۔طریقت وتصوف کی منزلیں بھی ان ہی کی صحبت میں طے کیں۔ بعد از ال خود ارشاد وتلقین کی مسند پر متمکن ہوئے اور خلق کثیر نے ان سے استفاضہ کیا۔اس عالم دین نے ۲۵؍ جمادی الاولی ۲۰ مار مربر ۲۰ اء کوشہر ما تک پور میں وفات یا کی ۔

### ٣٤ شيخ احمد بن محمد حضر مي

شخ احد بن محمد بن عبدالرجیم شہاب حضری مجراتی ، اپنے عصر کے فاضل اجل اور دفیع المرتبت عالم دین سے۔ شافعی المسلک تصاور با جابرالشافعی الحضر می کے نام سے مشہور تھے۔ فقہ شافعی پرعبورر کھتے تھے۔ اس لیے الل علم کی مخفلوں میں لفظ'' فقیہ'' ان کے نام کے جز کے طور پر استعال ہونے لگا تھا۔ علم وفضل میں منفر داور تقویٰ و اللہ علم کی مخفلوں میں لفظ'' فقیہ'' ان کے نام کے جز کے طور پر استعال ہونے لگا تھا۔ علم وفضل میں منفر داور تقویٰ و

تدین میں بگانہ تھے۔ اپنے والد نام داری محمد حضری سے اکثر علوم حاصل کیے اور ان ہی کی آغوش تربیت میں نشو ونما پائی۔ پھر دیگر علائے کرام کے سامنے زانو ہے تلمذ تہہ کیا۔ بعد از ال وارد ہند ہوئے اوری خو عبد القادر بن عمیر دوس وغیرہ اصحاب علم کی خدمت میں حاضری دی۔ بہت برے محقق، جودت، فکر میں معروف، دقیق سے دقیق مسائل حل کرنے میں ماہر اور امام وفت تھے۔ حافظ نہایت تیز پایا تھا اور ذو فی وفکری اعتبار سے بلند مرتبے کے حامل تھے۔ دیگر مروجہ علوم وفتون کے علاوہ کتب ادب، لغت اور دواوین شعر پر گہری نظرتھی اور اس سلسلے کا بہت برا از خیرہ ان کے حافظ میں محفوظ تھا۔ گونا گول علمی صلاحیتوں کی بنا پر اس دور کے علا وفضلا کے نزد یک بری قدرومنزلت کے ماک تھے۔ متعدد حضرات کی طرف سے آخیس درس و تدریس اور افتا کی اجازت حاصل بری قدرومنزلت کے ماک سے۔ متعدد حضرات کی طرف سے آخیس درس و تدریس اور افتا کی اجازت حاصل بھی اور بے شارواقعات، ادبی لطائف اور اشعار آخیس متحضر تھے، چی تلی اور تبھی ہوئی گفتگوکرتے تھے۔

یے بلیل القدر عالم دین اور نا مور شافعی فقیہ ۹۹۱ ھے ۱۵۸۸ کو جج بیت اللہ سے سعادت اندوز ہوئے۔
وہاں مشاکع ججاز میں سے سید ابو بکر بن ابوالقاسم الشہیر بصائم الد بر، امام کبیر شخ محمد الخاص، علامہ ابوالقاسم مطیر،
ان کے بیٹے امام ابو بکر اور بھائی علامہ امین، شخ احمد اشخر، علامہ محدث سید طاہر بن حسین ابدل، علامہ عبدالملک بن عبدالسلام دعسی اور سید حاتم بن ابدال وغیرہ سے اخذ علم کیا اور ان کی صحبت میں رہے۔ ان حضرات نے ان کو متعدد کتابوں کے درس و تدریس کی اجازت مرحمت فرمائی۔ اس دور ان میں رہتے الاول ۹۹۷ ھے سے لے کر جمادی الاولی ۹۹۸ ھے تک شخ عبدالقاور حضر می کی خدمت میں بھی رہنے کا اتفاق ہوا۔ ان سے بردا استفادہ کیا اور جمادی اللہ وہند میں جانے کی اجازت لی۔ وہاں سے بربان پور گئے۔ بربان پور کا حکمر ان اس زمانے میں سلطان علی عادل شاہ تھا۔ اس نے ان کی بڑی پذیرائی کی۔ وہاں کے علا وفضلا اور رؤسانے بھی گرم جوشی سے استقبال کیا اور ان کی تشریف آوری پرخوشی اور مسرت ظاہر کی۔ بربان پور میں ان کو انتہائی مقبولیت اور شہرت حاصل ہوئی اور شخ عبداللطیف دبیر نے ان کی آ مدیر چند شعر بھی کہے۔

شخ احمد بن محمد حصری کی وفات لا ہور میں ہوئی۔اضیں زہر دے کر مارا گیا۔

بات یہ ہوئی کہ یہ بربان پور پنچ تو شخ عبداللطیف دیر نے اپنا کتب خانہ دکھایا اور تمام کتابوں سے مطلع کیا۔ اتفاق ایسا ہوا کہ شخ عبداللطیف وفات پا گئے اور بادشاہ ہندجلال الدین اکبر کی طرف سے فیضی کو ایک منصب پر متعین کر کے دکن بھیجا گیا۔ اثنائے سفر میں فیضی کا گزر بربان پور سے ہوا تو وائی بربان پورسلطان علی عادل شاہ نے راجہ خان کو بہت سے تحاکف دے کرفیضی کے پاس بھیجا۔ فیضی نے سلطان کو کہلا بھیجا کہ مجھے تحاکف کی ضرورت نہیں، البتہ فلال کتاب دی جائے، جوشخ عبداللطیف کے ذخیرہ کتب میں موجود ہے اور وہ ذخیرہ کتب اب سلطان علی عادل شاہ کے قبضے میں ہے۔سلطان نہ کورکوفیضی کے اس سوال سے وہی کو فت ہوئی کوفت ہوئی۔ وہ کتاب نہیں دینا چاہتا تھا، گرمجبورا بادل نخواستہ کتاب فیضی کو دینا پڑی۔ پھرسلطان نے اپنے طور پر یہ تحقیق کی کرفیش کے اس کو اس کتاب فیضی کو دینا پڑی۔ پھرسلطان نے اپنے طور پر یہ تحقیق کی کرفیش کی کرفیش کو اس کتاب کے متعلق کس نے اطلاع دی، تو پتا چلا کہ شخ احمد باجا برفقیہ نے فیضی کو اس ک

اطلاع دی ہے اور شخ احمد کوخود شخ عبداللطیف نے اپنی کتاب کے بارے میں معلومات مہیا کی تھیں۔اس سے والی بر ہان پورکو یہ خطرہ لاحق ہوا کہ شخ عبداللطیف بہت سے اسرار مملکت اور راز ہائے سلطنت سے آگاہ بیں، ممکن ہے کسی راز سے شخ احمد باجا بر فقیہ کو بھی مطلع کر دیا ہواور وہ راز فیضی کے گوش گزار ہوجائے اور پھر فیضی کی معرفت اس کی اطلاع اکبر باوشاہ تک پہنچ جائے ،اور اس طرح والی بر ہان پورکسی نئی مصیبت میں تھا تی اتفاق سے انہی دنوں شخ احمد باجا برفقیہ فیضی کی معیت میں عازم لا ہور ہور ہے تھے۔اس سے سلطان علی عادل شاہ کو اور بھی خطرہ پیدا ہوا کہ کہیں شخ اس کو راز کی با تیں نہ بتا دیں اور یہ باتیں اکبر تک پہنچ جا ئیں اور وہ اس شاہ کو اور ان کو جائے۔اس خوف اور خطرے کے چیش نظر اس نے اپنے چار غلاموں کو شخ کے ساتھ کر دیا اور ان کو مبادل کر دیں۔ چنا نچہ لا ہور کے قریب پنچ مباری کو ہور کے قریب پنچ مباری کو موقع ہاتی آگیا اور وہ شخ احمد باجا برفقہ کو زہر دیے میں کامیاب ہو گئے ،جس سے شخ کو سخت تکلیف ہوئی اور وہ بدھ کی رات مجار شوال ا ۱۰۰ اھے مہر جولائی ۱۵۹۳ کو لا ہور میں وفات یا گئے۔

ان کی وفات سے بزم علم سونی ہوگئی، ادب وشعر کی رونقیں ختم ہو گئیں اور فقہ و حدیث کے دقیق مسائل پر بحث و ندا کرے کے دور کا خاتمہ ہو گیا۔ مختلف ہم عصر علما نے اس پرشدید کرب کا اظہار کیا اور ان کی وفات پر دردناک مرشے کیج۔ شخ شہاب الدین احمد بن علی بسکری نے سوسے زیادہ اشعار پر شتمل تصیدہ کہا۔
وفات پر دردناک مرشے کیج۔ شخ شہاب الدین احمد بن علی بسکری نے سوسے زیادہ اشعار میں اظہار افسوس کیا۔ شخ محمد بن عبدالطیف جامی الشہر بہ مخدوم زادہ نے بھی ان کی موت پر اشعار میں اظہار افسوس کیا۔ النور السافر فی اخبار القرن العاشر کے فاضل مصنف عبدالقادر حضری نے بھی متعدد اشعار میں اظہار حزن و ملال کیا۔ غرض متعدد شاعروں نے ان کی موت کو اپنا موضوع بنایا اور دردناک الفاظ میں ان کا ماتم کیا۔ بے شک ان کی موت اس وقت علم کی موت تھی اور ان کا سانحہ وفات اس دور کے اہل علم کے لیے بے حد و بنی اور فکری اذبت کا باعث تھا۔ جس شاعر نے جن الفاظ میں ان کا تذکرہ کیا اور جس لیجے میں ان کی موت پر اظہار حزن و مالل کیا، وہ بالکل صحیح تھا۔ اس قتم کے لوگوں کا اس طرح دنیا سے کوچ کر جانا ہمیشہ عظیم حادثہ قرار دیا گیا ہے۔ مالل کیا، وہ بالکل صحیح تھا۔ اس قتم کے لوگوں کا اس طرح دنیا سے کوچ کر جانا ہمیشہ عظیم حادثہ قرار دیا گیا ہے۔

### ۳۸\_مفتی احمد بن محمد بهاری

مفتی احمد بن محم حسینی علوی بہاری ، حاجی احمد سعید بن محمد سعید کے نام سے معروف تھے ، علاقہ بہار کے ایک گاؤں میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد شخ محمد بہاری اپنے دور کے صاحب علم وفضل بزرگ تھے۔ انھوں نے اپنے اس بیٹے کوخود ہی علوم وفنون کی تعلیم دی اور بہترین انداز سے اس کی تربیت کی۔ یہاں تک کہ یہ منزل فضیلت پر فائز ہوئے ، درس وافقا کی مند کوزینت بخشی ، علم فقہ اور دیگر علوم میں مہارت پیدا کی اور دیار ہند کے کہارفقہا میں سے گردانے گئے۔ ہندوستان کے مغل حکمران شاہ جہان نے ان کے علم وفضل سے متاثر ہوکر ان مقی میں کرمقررکر دیا تھا۔ طویل عرصے تک اس منصب پر متعین رہے اور حسن وخو بی سے بی قرائض انجام

دیے۔ داقعہ سے بے کہ مفتی احمد بہاری علوم عربیہ، فقہ واصول ،معرفت مذاہب ،بہم دین اور فراست وزیر کی میں دیگر علائے عصر سے منفر دھیٹیت کے مالک تھے۔

ان کی گوناگوں خوبیوں کی بنا پراپنے آخری ایا م حکومت میں شاہ جہان نے ان کوتر کی کی دولت عثانیہ اور حربین شریفین میں اپناسفیر بنا کر بھیجا اور اس منصب کی ذمہ دار یوں کو انھوں نے بڑی قابلیت کے ساتھ انجام دیا۔ اس اثنا میں جج بیت اللہ بھی کیا۔ واپس آئے تو شاہ جہان معزول ہو چکا تھا اور تاج شاہی اس کے بیٹے عالم گیر نے ان کی انتہائی تمریم کی اور بدرجہ غایت عزت واحترام سے پیش آیا۔ گیر کے سرکی زینت بنا ہوا تھا۔ عالم گیر نے ان کی انتہائی تمریم کی اور بدرجہ غایت عزت واحترام سے پیش آیا۔ ایک ہزاری منصب سے نواز اور اپنی بہن جہاں آرا بیگم کا دیوان مقرر کیا۔ اس عالم دین نے کے ۱۹۷۸ء میں وفات یائی ۔

### ۳۹\_ قاضی احم عسکری بیجا بوری

قاضی احد بن ابواحد حینی بیجا پوری، گیار هوی صدی ججری کے ہندوستان کے معروف شخ اور فاضل برزگ تھے۔ بیجا پور کے حکمر اِن ابراہیم عادل شاہ کے عہد میں شہر بیجا پور میں عسکر سلطانی کے قاضی تھے اس لیے قاضی عسکری کے نام سے مشہور ہوئے۔ اس عہدے پر کئی سال فائز رہے۔ کبار علمائے وقت میں ہے تھے۔ منصب قضا کے نازک تقاضوں کو حسن وخو بی سے پورا کیا اور جھی کسی کو شکایت کا موقع نہیں ملا۔ بہترین خطاط بھی تھے۔ ۱۹۵۰ھ/۱۹۸۳ء کو بیجا پور میں وفات یا کی اور وہیں ونن کیے گئے گ۔

### ۴۰۰ \_ شیخ احمد سر ہندی مجد دالف ثانی

حضرت شخ احمد سربندی، جمعے کے روز ۱۳ ارشوال ۹۷۱ ھے ۱۵۲ مرک ۱۵۲ و کومر ہند میں پیدا ہوئے۔
نبا فاروتی تھے۔ سلسلۂ نسب ستائیس واسطوں سے حضرت عبدالله بن عمر ڈائٹ کے ذریعے سے امیرالمونین حضرت عمر بن خطاب ڈاٹٹ سے ملتا ہے۔ والد مکرم کا اسم گرا می شخ عبداللا عدتھا جو بہت بڑے فاضل اور فقہ، اصول فقہ، اور معقولات ومنقولات کے ماہر تھے۔ طریقت وتصوف میں بھی کامل تھے۔ شخ عبدالقدوس گنگوہی کے صاحب زادہ گرای شخ رکن الدین گنگوہی سے بعت تھے اور سلسلہ چشتیہ میں ان سے خرقہ خلافت حاصل کیا تھا۔ طریقہ قادریہ میں شاہ کمال الدین کیستلی سے مستنیض اور خرقہ خلافت سے بہرہ مند تھے۔ سلسلہ نقشبندیہ میں بھی منازل سلوک طے کی تھیں۔ شخ عبدالاحد نے اس (۸۰) سال عمر پاکر کار رجب کے ۱۰۰ھ/۳ رفروری موسے۔

باوشاه نامه مراة العالم ورق ۴۹۴ من النواطر، ح۵ص ۲۸ مـ

بزم تيوريه، ص • ۲۵ محبوب ذي المنن \_ بزمة الخواطر، ج ۵، ص ۲۹ ، • ۷ - \_

سر ہندایک مشہور شہر ہے جو ضلع پٹیالہ (مشرقی پنجاب۔ ہندوستان) میں واقع ہے۔ سر ہند دراصل
سہرند تھا۔ یہ دو الفاظ' سن اور' رند' سے مرکب ہے اور اس کے معنی ہیں شیروں کا جنگل۔' سن' کے معنی شیراور
'' رند' کے معنی جنگل کے ہیں۔ زمانہ قدیم میں بیعلاقہ بہت بڑا جنگل اور شیروں کا مسکن تھا، اس لیے' 'سہرند' کے
نام سے مشہور تھا۔ کہتے ہیں فیروز شاہ تعنق کے عہد میں ایک مرتبہ شاہی خزانہ محافظوں کی مگرانی میں لا ہور سے
دبلی منتقل کیا جارہا تھا، جب قافلہ اس مقام پر پہنچا جہاں اب سر ہندا باد ہے تو ایک صاحب کشف بر رگ پر جو
تا فلے کے ہمراہ سفر کررہے تھے، یہ منکشف ہوا کہ یہاں آب بہت بڑا ولی پیدا ہوگا۔ یہ خبر بادشاہ کے گوش گزار
تو اس نے وہاں ایک شہرتعیر کرنے کا حکم دیا اور تعمیر کو کا میٹن رفیع اللہ بن کے سپر دکیا۔ شخر رفیع اللہ بن چھٹی
پشت میں شخ احمد سر ہندی کے اجداد میں سے تھے۔شہر کی تعمیر مکمل ہونے کے بعد شخر رفیع اللہ بن و ہیں آباد ہو
گئے تھے۔ اس کے بعد کشرت استعال کی وجہ سے بیشہر' سپرند' سے ' سر ہند' میں بدل گیا، اور اب اس کو ای نام
سے موسوم کیا جاتا ہے۔

### ابتدائی حالات:

شخ احدسر ہندی برصغیر کے ایسے برگزیدہ خاندان کے چٹم و چراغ تنے جوابتدا ہی ہے علم وضل، زہد و ورس اور تدین و تقویٰ کی دولت سے مالا مال تھا۔ ان کے دالد محترم شخ عبدالا حد بھی صاحب علم وصلاح اور شخ کتاب وسنت بزرگ تھے۔ ان کی فیض رسانی کا سلسلہ بہت وسیع تھا اور بے شارلوگ ان کے حلقہ درس وافادہ میں شامل تنے۔ شخ احد سر ہندی نے بھی ابتدائی تعلیم اپنے والد ماجد سے حاصل کی۔ پہلے قرآن مجید حفظ کیا۔ پیر تفریر وحدیث اور علوم عقلیہ کی تحکیل کے لیے کہار علائے کرام سے رجوع کیا۔ سیالکوٹ بھی گئے جہاں اس نوانے کے مشہور محدث وفقیہ مولانا یعقوب صرفی شمیری اور مولانا کمال الدین شمیری کا سلسلہ درس جاری تھا۔ شخ احمد نے مولانا یعقوب سے سند حدیث کی اور معقولات کی بعض انتہائی کتابیں مولانا کمال الدین سے پڑھیں، شخ احمد نے مولانا یعقوب سے سند حدیث کی اور معقولات کی بعض انتہائی کتابیں مولانا کمال الدین سے پڑھیں، شخ احمد نواب سعد اللہ عاں دو ماجد کو مخل حکر ان شاہ جہان کے وزیر مقرر ہوئے، اس ذیائے میں مولانا کمال شخص۔ نواب سعد اللہ خال بھی جو بعد کو مغل حکر ان شاہ جہان کے وزیر مقرر ہوئے، اس ذیائے میں مولانا کمال الدین کے صلفہ درس میں شامل شے۔ شخ احمد سر ہندی نے ذہن اس قد راخاذ، حافظہ اس دوجہ تیز پایا تھا اور حصول علم کا شوق ان پراتنا غالب تھا کہ سر مسال (اور ایک روایت کے مطابق اکیس سال) کی عمر میں تمام علوم مروجہ سے فارغ ہو گئے تھا در سر بہند میں درس و تدریک پہنچ گیا تھا اور اصحاب علم ان سے بہت متاثر شے۔ اس کا آن آذہ واس

واقعدے ہوسکتا ہے کہ جس زمانے میں شخ آگرہ میں تفسیر وحدیث کے مطالعہ میں مشغول تھے، ابوالفضل آور فیضی نے جو اکبر بادشاہ کے دست راست مجے، ان کی ذہانت کی شہرت من کر انھیں اپنے طقہ احباب میں شامل کرنے کی سعی کی ، مگریتی تعلق زیادہ عرصہ قائم ندرہ سکا، کیول کہ ان کے دینی و ندہبی عقائد سے شخ احمد سر ہندی کوشدید اختلاف تھا۔ بیکھی منقول ہے کہ فیضی کی مشہور بے نقط تغییر سواطع الالہام کا کچھ حصہ شخ سر ہندی نے لکھا تھا۔

### خواجه باقى باللدى خدمت مين:

شخ احمد سر ہندی کے زمانے میں دہلی کی مند تصوف پر حضرت خواجہ باقی باللہ متمکن تھے۔حضرت خواجہ کا اصل وطن کا بل تھا۔ وہ ترک وطن کر کے وارد ہند ہوئے تھے اور د بلی کو اپنامسکن تھبر الیا تھا۔ اپنے عصر کےعظیم المرتبت صوفی اور رفیع القدر بزرگ تھے۔ان کی تاریخ ولا دت ۵رذی الحجیہ ۹۷۲ھ/۴مر جولائی ۱۵۶۵ء اور تاریخ وفات ۲۵ر جمادی الاخری ۱۲ اه/ ۲۰ رنومبر ۴۰ ۱۶ء ہے۔ انھوں نے کل چالیس برس عمر پائی۔ اکبر کے عہد میں وارد ہند ہوئے اور دہلی میں اقامت گزریں ہو گئے تھے۔ شخ احمرسر ہندی نے پیمیل علم کے بعد خودمند تدریس آ راستہ کی اور منازل سلوک طے کیں۔اس کے بعد دہلی میں خواجہ باقی باللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔خواجہ باقی بالله ان کی فرادانی علم ، جودت طبع اور زید و تقوی سے نہایت متاثر ہوئے اور بہت ہی قلیل مدت میں انھوں نے حضرت خواجہ سے تمام مراتب سلوک طے کر لیے۔اس شمن میں حضرت خواجہ اپنے ایک دوست کو ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں:

یخ احمد مردیست از سر ہند، کثیر العلم وقوی العلم، روزے چند فقیر بااونشت و برخاست کرد۔ عجائب بسیاراز روزگاراوقات اومشاہدہ نمود بہآں ماند کہ چرا نے شود کہ عالمہا از وروثن گردد۔المحدللہ تعالیٰ احوال کاملہ ادمرابه یقین پیوسته 🗗 \_

یعنی شیخ احمد سر ہند کے رہنے والے ہیں۔ کشرت علم اور پھٹی علم میں یکا ہیں۔ چند روز فقیر نے ان کے ساتھ نشست و برخاست کی۔ ان کے کوائف اوقات سے بہت سے عجائب مشاہرہ میں آئے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ ایک چراغ کی طرح چمکیں گے، جس سے دنیا میں روشنی تھیلے گی۔الحمد ملند، ان کے احوال کاملہ سے مجھےاں بات کا یقین ہو چکا ہے۔

ورود لا مور:

خواجہ باتی باللہ کے تھم سے شخ احمد سر ہندی وارد لا ہور ہوئے۔ لا ہور میں ان کے علمی فیوض د کمالات

- روضة القوميدرك اول،ص ٢٢،٦٢، ٤٣٠ \_حفرات القدس، ٢٥،٩ ص٩،٩ 0
  - مقامات امام ربانی ،ص ۱۱\_ 0

نے بڑی شہرت پائی۔ یہاں کے جلیل القدر علاجن میں مولا نا جمال الدین تلوی اور مولا نا عبدالکیم سیالکوئی خاص طور سے قابل ذکر ہیں، ان کے صلقہ بیعت وا رادت میں شامل ہوئے اور بہت سے مشائخ نے ان سے فیف حاصل کیا۔ شخ احمد لا ہور ہی میں تھے کہ حضرت خواجہ باتی باللہ کی وفات کی خبر پہنچی ۔ شخ لا ہور سے پاپیادہ و بلی عاصل کیا۔ شخ احمد لا ہور ہی میں تھے کہ حضرت خواجہ باتی باللہ کی وفات کی خبر پہنچی ۔ شخ لا ہور سے پاپیادہ و بلی خواجہ عمد اللہ تعالیٰ اور دیگر حضرات سے اظہار تعزیت کیا۔ یا در ہے، حضرت خواجہ کے لیما ندگان میں دو کم عمر بیٹے تھے، ایک کا نام خواجہ عبید اللہ اور ایک کا خواجہ عبد اللہ تھا۔ دو ہوگان تھیں اور یہ دونوں لڑ کے ان دونوں کے بطن سے تھے۔

#### مذهبی حالات:

شخ احدسر ہندی کی پیدائش شہنشاہ ہند جلال الدین اکبر کے عہد میں ہوئی۔ اکبر کا عہد حکومت ۹۹۳ھ سے شروع ہوکر ۱۰۱۴ھ/ ۱۵۹۷ء سے ۱۹۰۵ء تک چلتا ہے اور اکیاون (۵۱) سال کے لیل ونہار میں پھیلا ہوا ہے۔اس کی حکومت کے ابتدائی عہد کو اسلامی عہد سے تعبیر کیا جاتا ہے، لیکن بعد میں اس کی زندگی کا دھارا بالکل بدل گیا تھا اور اسلامی احکام واوامر کو ترک کر کے اس نے ہندواندر سوم ورواج کوخود بھی اپنالیا تھا اور اپنی حکومت میں بھی یہی رسوم نافذ کر دی تھیں۔

ملاعبدالقادر بدایونی اکبرکا درباری عالم اوراس کا ہم عصر مؤرخ ہے۔ وہ ایک پُر جوش اور پابنداسلام مؤرخ ہے۔ اس نے اپنی مشہور تصنیف منتخب التواریخ میں وہ واقعات تفصیل سے بیان کیے ہیں، جواکبر کے اسلام سے دور ہونے کا باعث ہینے۔

وسال رائج کیے گئے اور کہا گیا کہ اسلام ایک ہزار سال کے بعد ختم ہوگیا ہے۔ عربی کی تعلیم کو بنظر حقارت دیکھا جانے لگا ،اذان اور نماز با بھاعت جس کی پابندی پانچ وقت دیوان حکومت میں کی جاتی تھی ، بند کر دی گئی۔اس طرح اور بھی بہت سے اسلامی احکام پڑ کمل پیرا ہونے سے تختی سے روک ویا گیا تھا۔ جوعلائے کرام اسلام کی کھل کر تبلیغ کرتے یا باوشاہ سے اختلاف کی جراکت کرتے یا ارکان دین پر کاربند ہوتے اٹھیں یا تو جلاوطن کرویا جا تا یا وور وراز علاقوں میں بھیج ویا جاتا یا جیل میں محبوس کرویا جاتا یا موت کے گھاٹ اتارویا جاتا۔

ا کبرکے بعد ہندوستان کا تخت حکومت جہال گیر کے سپر وہوا۔ جہال گیم کملی اور فکری اعتبار سے اگر چہ باپ سے بہت مختلف تھا، تا ہم بعض گمراہیال اس وقت بھی موجود تھیں۔ یہ وہ حالات تھے جو واقعۃ کسی مصلح اور مجدد کی آمد کے طالب تھے اور متقاضی تھے کہ کوئی الیا شخص پیدا ہو جو از سرنو اسلام کی نشر واشاعت کا اہتمام کرے اور کی خوف اور خطرے کی پروا کیے بغیر، اللہ کا کلمہ بلند کرنے کے لیے میدان عمل میں نکلے۔

#### مندندريس:

چنانچداس دور میں اللہ نے شخ احمد سرہندی کے ول میں اعلائے کلمۃ اللہ کا جذبہ پیدا کیا اور وہ اس کے لیے کربستہ ہوگئے۔فارغ التحصیل ہونے کے بعد انھوں نے اپے شہر سرہند میں مند تدریس آراستہ کی اور تفسیر،حدیث،فقہ،اصول فقہ،علم کلام اورتصوف کا درس وینا شروع کیا۔ان کے صلقہ درس میں بے شارعلا وطلبا شریک ہوتے اور شخ ان کوتفسیر بیضاوی، صحیح بخاری،مشکوۃ، ہدایہ، ہزدوی، شرح المواقف اورعوارف المعارف وغیرہ کتابوں کا درس دیتے۔یہ گویا شخ کا پہلا صلقہ وعوت وارشاوتھا۔

#### منصب تجديد:

اب زمانے نے انگڑائی لی، افق سر ہند سے جمال حق کی شعاع پھوٹی اور ججۃ الاسلام، مجدد العصر شخ احمد سر ہندی قدس اللہ سرہ منصب تجدید پر فائز ہوئے۔ وقت آیا کہ بدعات کی شب تاریک میں سنت و ہدایت کی مشعل فروزاں ہواور رسول عربی نگائی کے لائے ہوئے دین کو الحاو و زندیقیت کی آلووگیوں سے پاک کر کے اپنے ساوہ اور سیح رنگ میں جلوہ گرکیا جائے۔ اب حضرت مجدوام من وعافیت کی واوی سے باہر نکلے اور دعوت واصلاح کی امتحان گاہ میں پہنچ گئے۔ وہ نصرت اللہی پر اس درجہ یقین رکھتے تھے کہ نہ شبنشاہ ہند کا تخت و تاج انھیں سرعوب کرسکا، نداس کا جروجلال ان کا راستہ رو کئے میں کا میاب ہوسکا اور نداس کا لشکر جرار ان کے آگے۔

شیخ احمد سرہندی بلاشبہ اپنے وقت کے مجدو تھے۔سب سے پہلے جس شخص نے ان کومجد دالف ٹانی کے لقب سے ملقب کیا، وہ مولا نا عبدالکیم سیالکوٹی تھے۔روضہ قیومیہ کی روایت کے مطابق مولا نا عبدالحکیم نے ایک مکتوب میں ان کوان الفاظ سے مخاطب فر مایا۔ امام ربانی مجبوب سبحانی مجد دالف ثانی۔

زمانۂ طالب علمی کے تمیں سال بعد ۲۲ اس ۱۲۱۱ء میں ان دونوں نامور شخصیتوں کے درمیان از سرنو تعلقات استوار ہوئے اور اب تعلقات کی نوعیت بالکل بدلی ہوئی تھی۔اس طویل عرصے میں دونوں کی علمی شہرت دور دراز علاقوں تک پہنچ چکی تھی۔مولا ناعبد انحکیم کی علوم تغییر و حدیث میں مہارت ،علم کلام اور منطق وفلسفہ اور دیگر علوم میں عبور کی دھوم صرف مجد کی چار دیواری تک محدود نہ رہی تھی بلکہ امرا ووز را کے ایوانوں سے بھی آ گے براج کر بادشاہ کے فلک بوس محلوں تک جائچ تھی اور شخ احمد سر ہندی کے دل میں بھی مولا ناعبد انحکیم سیا لکوئی کی انتہائی قدر ومنزلت جاگزین تھی۔اس کا اندازہ اس سے سیجھے کہ شخ احمد نے ان کو 'آ فیاب پنجاب' کا خطاب عطافر مایا۔

دوسری طرف شخ احمد سر ہندی، امام الشریعت، قیوم اول اور مجدد الف ثانی کے پرعظمت القاب سے ملقب ہو چکے تنے اور سرز مین برصغیر میں سر ہند کوعلم وفضل کے ایک عظیم مرکز کی حیثیت حاصل ہوگئ تھی۔ مولا نا عبد الکتیم سیالکوٹی بایں شکو وعلم وفضل سر ہند گئے اور شخ کی بیعت سے سرفراز ہوئے۔ انھوں نے '' دلائل التجد ید' کے نام سے ایک رسالہ سپر دقلم فرمایا، جس میں دلائل و برا بین سے شخ کے مجدد ہونے کا شوت فرا ہم کیا اور خود شخ نے بیٹے خواجہ محمد نے بیٹے خواجہ محمد مونے کا دعوئی کیا ہے۔ چنانچہ اپنے بیٹے خواجہ محمد صادق کو ضرورت مجدد کا شدید احساس کراتے ہوئے لکھتے ہیں:

اے فرزند! ایں وقت آل است که درامم سابقه دریں طوروقع که پرازظلمت است، پیغیر اولوالعزم معوث می گشت واحیاۓ شریعت جدیده می کرد، ودریں امت که خیرالامم است، پیغیر ایشاں خاتم الرسل علیه وعلی آله الصلوٰة والتسلیمات علی را مرجه که انبیاۓ بنی اسرائیل داده اندو بو جود علیا از وجود انبیا کفایت فرموده اند، لبذا برسر برمائة از علی این امت مجدد بعین می نمایند که احیاۓ شریعت فرمائد علی الحضوص بعد از مطنی الف که درام سابقه وقت بعث پیغیر اولی العزم است و به بر پیغیر ب درآل وقت اکتفائمو ده اند، درین طور وقع عالمے عارفے تام المعرفت درکار است کہ قائم مقام اوالوالعزم امم سابقه باشد • -

لیعنی اے عزیز! یہ وہ وقت ہے، جب کہ ایسے ظلمت سے جربے ہوئے دور میں پہلی امتوں میں اولوالعزم پنجبرمبعوث ہوتے تھے اورئی شریعت کا احیا کرتے تھے، اوراس امت (محمدیہ) میں جو خیرالامم ہاور اس امت کے رسول خاتم الرسل حضرت محمد منالیق میں، اس کے علما کو انبیائے بنی اسرائیل کا درجہ عطا کیا گیا ہے اور انبیا کے بجائے علما کے وجود کو کافی سمجھا گیا ہے۔ اس لیے ہرصدی کے آخر میں اس امت کے علما میں سے ایک مجدد متعین کرتے ہیں تا کہ وہ شریعت کا احیا کرے۔ بالخصوص ہزار سال کے بعد جو کہ اولوالعزم تو خیر مایا۔ اسی معوث ہونے کا وقت ہے، اور اس وقت ہر پیخبر پر اکتفانہیں کیا ہے بلکہ پیغبر اولوالعزم کو مبعوث فر مایا۔ اسی طرح اس زمانے میں ایک ایسے عالم و عارف کی ضرورت ہے جو پوری معرفت رکھتا ہواور گزشتہ امتوں کے طرح اس زمانے میں ایک ایسے عالم و عارف کی ضرورت ہے جو پوری معرفت رکھتا ہواور گزشتہ امتوں کے

<sup>🛚</sup> افتراول، مکتوب۲۳۳۔

اولوالعزم پیغمبرکے قائم مقام ہو۔

ایک اور کمتو بیس واضح الفاظ میں اپنجد دہونے کا اعلان فرماتے ہیں۔ ان الفاظ کا ترجمہ ہے:

یہ معارف، احاطہ ولایت سے بالاتر ہیں۔ ان کے بجھنے میں علما ظواہر کی طرح اصحاب ولایت عاجز و
قاصر ہیں۔ یہ علوم انوار نبوت علی صاحبہاالصلاۃ والسلام والحقیۃ کی مشکلۃ ہنوت سے تنبس ہیں، جوالف ٹانی کی
تجدید کے عبد سجعیت وورا ہوت کے طور پر تروتازہ اور ظہور پذیر ہوئے۔ ان علوم ومعارف کا حامل اس الف کا
مجد دہے، چنانچہ اس کے علوم ومعارف میں جو ذات وصفات اور افعال سے متعلق ہیں، اصحاب نظر وفکر پر بیام
مجد دہے، چنانچہ اس کے علوم ومعارف میں جو ذات وصفات اور افعال سے متعلق ہیں، اصحاب نظر وفکر پر بیام
معارف علی کے علوم اور اولیا کے معارف میں بہت بلند اور ماور اہیں۔ بلکہ اولیا وعلی کے علوم ان علوم کے مقابلے
معل قشر اور چھکلے کی حیثیت رکھتے ہیں، اور ان معارف کو ان چھکلوں کے اندر مغز کا درجہ حاصل ہے۔ اور اللہ سجانہ و
تعالیٰ ہی ہادی ہے۔ جان لینا چاہیے کہ ہر سوسال بعد ایک مجد دہوگز راہے، لیکن سوسال کا مجد داور ہوان دونوں مجد دول
کے درمیان فرق ہے۔ اور مجدد وہ ہوتا ہے کہ جوفیض اس مدت میں امتوں کو پہنچتا ہے، اس کے ذریہ یہ پنچتا ہے
کے درمیان فرق ہے۔ اور مجدد وہ ہوتا ہے کہ جوفیض اس مدت میں امتوں کو پہنچتا ہے، اس کے ذریہ یہ پہنچتا ہے
اگر چاس ذمانے میں اقطاب واوتا دہمی موجود دہوں اور ابدال و نجا بھی۔

ایک اور مقام پراپنے صاحب زادۂ گرامی خواجہ محمد معصوم کوایک مکتوبتح ریفر ماتے ہیں، جس کا ترجمہ درج ذیل ہے:

اے فرزند! باوجوداس امر کے جومیری آ فرینش سے متعلق ہے، ایک بہت بڑا کام میرے پردکیا گیا ہے۔ مجھے پیری مریدی کے لیے اس دنیا میں نہیں لایا گیا اور نہ میرے وجود سے ارشاد وتربیت مقصود ہے۔ معالمہ کچھاور ہی ہے اور اللہ تعالی مجھ سے کچھاور ہی کام لینا چاہتا ہے۔ ہاں اس سلسلے میں جس کومناسب ہو، وہ یہ فیض بھی حاصل کرے۔ جو کام اللہ کو مجھ سے لینا مقصود ہے، اس کے مقابلے میں بیدووت وارشاو کا کام بہت بیج ہے۔ انبیاعلیم السلام کی دعوت کو ان کے باطنی معاملات سے یہی نسبت تھی۔ اگر چہ منصب نبوت ختم ہو چکا ہے، کین نبوت کی مالات و خصائص سے بطریق تبعیت و وراثت، انبیائے کرام علیم السلام کے کامل تبعین کو بہرہ حاصل ہے۔

حفرت علام نواب صدیق حسن خال میشد نے بھی اپنی تصنیف تقصار جنود الاحرار میں شخ احمد سر ہندی کے حالات بیان کرتے ہوئے انھیں مجدو، بتجر عالم، عارف کامل ، بتیع سنت اور شدید مخالف بدعات قرار دیا ہے۔الفاظ بد ہیں:

عالم، عارف، كال ممل بود-طريقة نقش نديرا المام عبد است وبرائ صوفيا درسالك سلوك مجدد،

**ا** وفتر دوم \_مکتوب۲\_

متوباتش درسه، مجلد است، ولیل واضح اند برعلوعلم و کمال تبحراو در معرفت و بلوغ غایت مقامات، ترجمه شریفه او رسالها ساخته اند\_ای موقع مختصر ذکرآن کمالات را نے تواند گنجد \_حریص بود برا تباع سنت و ترک بدعت، وجود امثال شاه ولی الله و میرزا جان جانال مظهر دراصحاب طریقهٔ او کفایت است از برائ دریافت قدرومنزلت و مین الله عنه و با بالم ما بال سنت بود در عهد خود، وطریقه علیه و برحمهٔ الله علیه بی برا تباع کناب و سنت در فلا بر و باطن، و نه پذیرفتن چیز ک که خالف این بر دو اصل محکم باشد و این کمتوبات اصول عظیمه است از برائے وصول بمنازل معرفت و قبول، طالب صادق و سالک راغب را در آیج وقت از اوقات از مطالعه آل ب نازی عاصل نیست ۵۔

یعنی حضرت مجدد الف ٹائی بھٹھٹے عالم و عارف اور کامل و کمل تھے۔ اپنے عہد میں طریقہ نقشبند ہے کے اہم تھے ادرصوفیا کے لیے راہ سلوک کی انتہا پر چینچنے میں ان کو جو عامل ہوں اس پر ان کے مجدد۔ معرفت خداوندی اور مقامات سلوک کی انتہا پر چینچنے میں ان کو جو علیم اور کمال تبحر حاصل تھا، اس پر ان کے مکتوبات شاہد اور واضح دلیل ہیں، جو تین جلدوں کو محتوی ہیں۔ ان محتمار الفاظ میں ان کے کمالات کا احاطم نہیں ہوسکتا۔ وہ اتباع سنت اور ترک بدعت میں حریص تھے، شاہ ولی اللہ (محدث دہلوی) اور میرز امظہر جان جانال ایسے حضرات کا ان کے سلما طریقت میں داخل ہونا ان کی قدر ومنزلت کے جوت کے لیے کافی ہے، رضی اللہ تعالی عنہ خلاصۂ کا ان کے سلما طریقت میں داخل ہونا ان کی قدر ومنزلت کے جوت کے لیے کافی ہے، رضی اللہ تعالی عنہ خلاصۂ کلام یہ کہ وہ اپنی رحمت کی بارش کرے۔ ظاہر و باطن میں ان کا طریقہ میں متبول میں ان کا طریقہ میں ان کی منازل پر پہنچنے کے لیے یہ کمتوبات اصول عظیمہ ہیں۔ طالب صادق اور سالک راغب نہیں۔ معرفت و تبول کی منازل پر پہنچنے کے لیے یہ کمتوبات اصول عظیمہ ہیں۔ طالب صادق اور سالک راغب کو کسی بھی حال میں مکتوبات کے مطالعہ سے بے نیازی و بے اعتمالی نہیں ہوسکتی۔

رياض المرتاض مين حضرت نواب صاحب ممدوح رقم طرازين:

علومرتبه کشف مائے مجدد الف ثانی مُنظینه دریافت باید کرد که از سرچشمه صحوسرزده، وگاہے مخالف شرع نهفتاده بلکه بیشتر راشرع موید است و بعضے چنال است که شرع ازال ساکت است ومرتبہ اورادراولیا مثل مرتبہ اولوالعزم است درانبیا ●۔

یعن مجددالف ٹانی کے کشوف کے مرتبہ بلند کا اندازہ کرتا جاہیے کہ وہ چشمہ صحو سے ظہور پذیر ہوئے اور مجھی کوئی کشف خلاف شریعت ند ہوا، بلکہ اکثر کی شریعت موید ہے، اور بعض کشف ایسے ہیں کہ شریعت ان کے بارے میں ساکت ہے۔ اولیائے کرام میں ان کا مرتبہ ایسا ہے، جیسا انبیاء کیہم السلام میں اولوالعزم نبیوں کا۔ شیخ محن بن کیجی بمری تمہی الیانع الجنی میں ارقام فرماتے ہیں کہ حضرت مجدد نے جس انداز سے

<sup>📭 🏻</sup> تقصار جنو دالاحرار ، ص الابراا ...

ن ارتاص من الالالالا

اسلام کی تبلیغ کاسلسله شروع کیااور جس اسلوب وطریق سے انھوں نے دین کے نشروذیوع کواپنا مطمئ نظر تظہرایا، اس میں وہ قطعی حق بجانب تھے اور اس ضمن میں انھوں نے جوقدم اٹھایا، علما کی بہت بھاری اکثریت نے اس میں ان کی تائید کی ۔ اگر کسی طرف سے اظہار اختلاف ہوا بھی تو بہت کم مسائل میں ۔!

وقل ماتعقب به عليه ورد من قوله والمسائل المعد ودات التي شددبها النكر عليه بعض اهل العلم فالحق انه مصيب في بعضها وله تاويل سائغ في البعض الاخر وشاركه فيها من هذا الطائفة ممن لا يحصى كثرة ٠٠

ربہت کم مسائل ہیں، جن میں حضرت مجدد کی تعقیب اور تر دید کی گئ، اور جن بعض اہل علم نے پچھ مسائل میں ان سے اختلاف کیا ہے، حقیقت یہ ہے کہ ان میں سے بعض مسائل میں مجدد صاحب برسرت ہیں، بعض میں ان کی تعبیر درست ہے اور ان میں علما کی بہت بری تعداد ان کی موید اور ان سے تفق ہے۔)

بدعات کی تر دید اور سنت کی ترویج کے بارے میں مجدد صاحب نے جوموقف اختیار کیا اور جو خدمات عظیم انجام دیں،اس کے متعلق الیانع الجنی کے مصنف تحریر فرماتے ہیں:

ومنها انه حقق الفرق بين البدعة والسنة واقيسة المجتهدين واستحسانات المتأخرين والتعارف عن المشهود لها بالخير وما احدثه الناس في القرون المتأخرة وتعارفوه فيما بينهم، فرد بذلك مسائل مما استحسنها المتاخرون من فقهاء مذهبه ٥-

کی اور متاخرین کے استحسان میں فرق واضح کیا اور قرون خیر میں اور متاخرین کی ان بدعات میں جن کو انھوں نے مستحسن قرار دے لیا تھا، امتیاز فر مایا اور ان مسائل کار دکیا، جنھیں فقہائے متاخرین، بدعت ھنہ ہے تعبیر کرتے تھے۔)

#### گهر پلوصد مات اور حضرت مجد د کا صبر وضبط:

حضرت مجددالف ٹانی پُیشنہ انہائی بلند حوصلہ اور پیکرتسلیم ورضا تھے۔اس کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ ۱۹۲۵ء میں طاعون کا مہلک مرض پورے زوروں سے پھوٹا۔اس میں تین چارروز کے اندراندران کے خاندان کے متعددافراد لقمہ اجل ہو گئے۔ان کے بڑے بیٹے خواجہ محمد صادق (جوچ ہیں سال کے جوان رعنا تھے۔ ۱۹ رربیج الاول ۱۰۲۵ھ/ ۱۲۷ مارج ۱۲۱۱ء کو فوت ہوئے) دو کم سن بیٹے (محمد فرخ اور محمد عیلی) ایک صاحب زادی (ام کلثوم) اور خاندان کے کئی افراد اللہ کو پیارے ہوگئے۔خواجہ محمد صادق جید عالم جمتی اور بڑے پر ہیر گار تھے۔ انہائی اور مشکل کتب درسیہ طلبا کو پڑھاتے تھے، جن میں مطول مع حاشیہ میر، شرح عقائد میں بھیر گار تھے۔ انہائی اور مشکل کتب درسیہ طلبا کو پڑھاتے تھے، جن میں مطول مع حاشیہ میر، شرح عقائد میں

اليانع الجني ، ٩٥ ١٦ ـ

اليانع الجني بس ٢٥ \_\_

حاشہ خیالی اور تحریر اقلیدس خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔ یہ کتابیں خود حضرات القدس کے مصنف اور شخ مجدد کے شاگر دخلیفہ ملا بدرالدین سر ہندی نے ان سے پڑھی تھیں۔ خواجہ ممدوح اپنے چھوٹے بھائی محمد عیسیٰ کے جنازے میں گئے اور انھیں وفن کر کے واپس لوٹے تو طاعون کی گلٹی نمودار ہوئی اور دوسرے روز انقال کر گئے۔ بہتام موتیں بالخصوص خواجہ محمد صادت کی موت حضرت مجدد کے لیے انتہائی باعث حزن و ملال تھیں۔ اس کا انداز ہ دفتر اول کے آخر اور دفتر دوم کے شروع کے ان مکتوبات سے ہوتا ہے، جو انھوں نے تعزیتی خطوط کے جواب میں لکھے۔ ان میں ایک مکتوب شیخ عبد الحق محدث دہلوی کے نام بھی ہے ہو

#### عهد جهال گیری میں مجد دالف ثانی کی مساعی:

مجددالف ثانی کی ولادت شہنشاہ اکبر کے عہد میں ہوئی۔ اکبر کا عہد حکومت ۹۲۳ ھے/۱۵۵۱ء سے شروع ہوتا ہے۔ اس نے (قمری حساب سے) اکیاون (۵۱) سال سرز مین ہند پر حکومت کی اور۱۰۱۳ ہے/۱۲۰۵ء کو وفات پائی۔ عہد اکبری کے اختقام کے وفت حضرت مجدد کی عمر تینتالیس (۳۳) سال کی ہو چکی تھی۔ وہ اکبر کے زمانے میں کھل کر میدان جہاد میں نہیں اتر ہے۔ البنة درس و تدریس، تصنیف و تالیف اور کمتوبات کا سلسلہ جاری رہا۔ اکبر کے بعداس کا بیٹا جہاں گر تخت ہند پر مشمکن ہوا تو وہ کھل کر اور پورے زورسے میدان عمل وحرکت میں نکل آئے۔

اس زمانے میں جو گوناگوں برائیاں پھیلی ہوئی تھیں اور جن بدعات ومنکرات کا زور تھا، ان کوختم کرنے کے لیے حضرت مجدوالف ثانی نے جوطریق کاراختیار کیا اس کوختصرالفاظ میں مندرجہ ذیل حصوں میں تقیم کیا جاسکتا ہے:

ا پنے دائر ہ اثر کے لوگوں میں اسلامی ذہن پیدا کریں اور ان میں دینی انقلاب بپا کرنے کے لیے کوشاں ہوں۔ دوسری طرف بادشاہ کی دہنی قلبی کیفیت کو بدلنے کے لیے اپنا ذاتی اور محکمانہ اثر استعال کریں۔

سر جوتی اہم اور عظیم جدوجہد بیشروع کی کہ لوگوں سے بیعبد لیا جائے کہ وہ بادشاہ کے ان احکام کی اطاعت نہیں کریں گے جو اسلام کے خلاف ہیں۔اس سلسلۂ جدوجبد کورعایا کے عوام سے شروع کر کے شاہی فون کے اعلی ارکان تک وسعت دی گئ اور ہر شخص کو متاثر کرنے کے لیے اس کی ذبنی و فکری سطح کے مطابق دینی ضوابط اور شرعی ذرائع عمل ہیں لائے گئے۔واقعہ یہ ہے کہ اس میں شخ کو بردی کامیا بی ہوئی۔ان کی آ واز صرف عوام تک ہی محدود نہ رہی، بلکہ ان کے صدائے حق بادشاہ کے امراووز راکے رفیع الشان محلوں تک جا بہنی اور پھر ان کی وساطت سے قصر شاہی کے باب عالی پر وستک و سے گئی، بلکہ اس سے بھی آ گئے نکل کرخود بادشاہ کا نوں میں جا گزئی۔ یہ ایک مردی کی ایسی بلغارتی، جس سے بادشاہ اور شاہی ارکان کے فکر وعمل کی بنیادوں میں راکو گئی۔ یہ ایک مردی کی ایسی بلغارتی، جس سے بادشاہ اور شاہی ارکان کے فکر وعمل کی بنیادوں میں اور گیا۔

#### ردمل:

بادشاہ ہند جہاں گیراوراس کے بعض وزرا پراس کا شدید ردعمل ہواوروہ شخ کی اس ہمہ گیر دین جدوجہد سے گھراا شے۔ آفف جاہ جہاں گیرکا وزیراعظم تھا۔ اس نے بادشاہ کومشورہ دیا کہ شخ احمد کے بارے میں مختاط رہنا چاہیے۔ بینہایت سرش اور حکومت کا باغی ہے۔ اس کا اثر ہندوستان کی سرحدوں سے بھی آگے بڑدھ گیا ہے اور ایران، تو ران اور بدخشان وغیرہ ملکول کو اپنی لپیٹ میں لے رہا ہے۔ اس نے بادشاہ کو بحدہ کرنے کی حرمت کا فتو کی دیا ہے، جب کہ بحدے کی رسم شہنشاہ اکبر کے زمانے سے چلی آر بی ہے اور علاوفقہا اس کے جواز کا فتو کی دیا ہے، جب کہ بحدے کی رسم شہنشاہ اکبر کے زمانے سے چلی آر بی ہے اور علاوفقہا اس کے جواز کا فتو کی دیا ہے، جب کہ بحدے کی رسم شہنشاہ اکبر کے زمانے سے چلی آر بی ہے اور علاوفقہا اس کے جواز کا فتو کی دیا ہے۔ یہز اس موقع پر بی بھی ضروری ہے کہ شخ احمد کونظر بند کر دیا جائے۔ باوشاہ بلاشہ شخ کونظر بند کرنا چاہتا تھا، مگر بیآ سان کام نہ تھا۔ بڑے ہو کونظر بند کرنے کی صورت میں بادشاہ کو ان امرا کی طرف سے شدید خطرہ لاحق تھا۔ لیکن بادشاہ نے اس مشکل کا حل سے تلاش کیا کہ ان امراکو دور دراز مقامات میں بھی حدیہ بیاں خان خان کو دور دراز مقامات میں بھی دیا۔ خان خاناں کو دکن میں ، سید صدر جہاں کومشر تی ممالک میں ، خان جہاں لودھی کو مالوہ میں ، خان اعظم کو گجرات میں اور مہابت خاں کو کا بل میں متبدیل کردیا۔

جہال گیرے درباریں:

اس کے بعد بادشاہ نے حضرت مجدد کو ایک شاہی فرمان کے ذریعے ملاقات کی دعوت دی اور کہا کہ ہم

آپ کی اور آپ کے خلفا کی زیارت کے مشاق ہیں، تشریف لا کرشکریے کا موقع دیں۔اس فر مان کے بعد حضرت مجددایے بعض خلفا کی معیت میں جہاں گیر کے دربارشاہی میں داخل ہوئے۔

بادشاہ تخت پرجلوہ افروز تھا۔حضرت مجدد تشریف لائے۔ بادشاہ کےحضور پیش ہوئے ،گراس حالت میں کہ خلاف شرع آ داب درسوم بجالانا تو کیا، سلام تک نہ کیا۔ بادشاہ نے دریا دنت کیا۔ تم آ داب سلطنت کیوں بجانبیں لائے؟ فرمایا دین اسلام کا بیتکم ہے کہ ملاقات کے دفت ایک دوسرے کوالسلام علیم کہنا چاہیے۔لیکن مجھے معلوم تھا کہ آ پ ہمارے سلام شرعی کا جواب نہیں دیں مے،اس لیے میں نے السلام علیم بھی نہیں کہا۔

اب بادشاہ مروجہ آ داب کے مطابق سجدے کا طالب ہوا۔لیکن حضرت شخ نے انکار کر دیا ادر فر مایا سجدہ ذات خدادندی کے سواکسی کوکرنا روانہیں۔ شخ کے اس جواب پرمفتی عبدالرحمٰن آ گے بردھے جو در بار جہاں کیری میں شخ الاسلام کے مرتبے پر فائز تھے۔انھوں نے کتب فقہ سے سلاطین کے لیے سجدہ تحیت کا جواز پیش کیا ادر کہا میں بحیثیت مفتی فتو کی دیتا ہوں کہ شہنشاہ کے سامنے سجدہ تحیت جائز ہے۔لیکن حضرت مجدد نے ان کے دلائل کو تھکرا دیا اور بادشاہ کے سامنے سجدہ ریز نہ ہوئے۔

حضرت مجدد کے اس جواب سے بادشاہ سخت غضب ناک ہدا اور ان کے لیے سزائے موت کا تھم جاری کر دیا۔ پھر پچھ سوچنے کے بعد گوالیار کے قید خانے میں ڈال دیا اور شخ ایک مرت تک اس قید خانے میں مجوس رہے۔ مجوس رہے۔

یبان اس حقیقت کا اظہار ضروری ہے کہ جہاں گیرکواپنے باپ کے ''دین الی''یا کبری الحاو سے کوئی دلیجیں نہتی اور واقعات کے تسلسل سے معلوم ہوتا ہے کہ دہ ان حالات کو قائم نہیں رکھنا چاہتا تھا جو اکبر نے علائے سو کے کہنے سے پیدا کردیے تھے۔ وہ ابوالفضل کا بھی تخت مخالف تھا۔ بلاشبداس کی جیتی بیوی نور جہاں کا بھائی آصف جاہ اس کا وزیر سلطنت تھا اور بید دنوں بہن بھائی امور سلطنت میں بڑے دخیل تھے اور شیعہ تھے، کیکن جہاں گیرکو ان کے ند ہب سے کوئی تعلق نہ تھا۔ وہ خلفائے ثلاثہ حضرت ابو بکر صدیق والتی والتی میں کھتا ہے، فاروق والتی اور جیسا کہ وہ خود تزک جہاں گیری میں لکھتا ہے، فاروق والتی اور جیسا کہ وہ خود تزک جہاں گیری میں لکھتا ہے، حضرت مجدد سے اس کی خطرت مجدد جاس کے حدادتر اول کا گیار صوال مکتوب ہے۔ اس مکتوب کے مندر جات سے بعض لوگوں نے جہاں گیرے دل میں حضرت مجدد کے بارے میں یہ غلط خہی پیدا کر دی تھی کہ دہ خود کو خلفائے "ملا شہر ہمی افضل قرار دیتے ہیں۔ اس کے متعلقہ جھے کا اردوتر جمہ ہیہے:

'' دیگرعرض سیب کددوسری مرتباس مقام کے طاحظہ کے وقت ادر بہت سے مقامات ایک دوسرے کے اور پہنا تو معلوم ہوا کے اور پر فاہر ہو ہو کے این دعلوم ہوا کے اور پہنا تو معلوم ہوا کہ حضرت ذوالنورین کا مقام ہے اور دوسرے خلفا کا بھی اس مقام میں عبور واقع ہوا ہے۔ اور پیمقام بھی پخیل وارش دکا مقام ہے، ادرایسے ہی اس مقام سے اور کے دو مقام بھی جن کا آب ذکر ہوتا ہے، تعیمل وارش دکے دو مقام بھی جن کا آب ذکر ہوتا ہے، تعیمل وارش دکے دو مقام بھی جن کا آب ذکر ہوتا ہے، تعیمل وارش دکے

مقام ہیں اور اس مقام کے اوپر ایک اور مقام نظر آیا۔ جب اس مقام میں پنجا تو معلوم ہوا کہ یہ حضرت عمر فاروق اعظم بڑائی کا مقام ہے اور دوسرے خلفا کا بھی وہاں عبور واقع ہوا ہے اور اس مقام سے اوپر حضرت صدیق اکبر ٹرٹائی کا مقام نظام رہوا۔ بندہ اس مقام پر بھی پہنجا اور اپ مشام نیں سے حضرت خواجہ نقشبند قدس سرہ کو اپنے مقام میں اپنے ہمراہ پایا۔ اور دوسرے خلفا کا بھی اس مقام میں عبور واقع ہوا ہے، سوائے عبور اور مقام اور مرور اور اثبات کے پچھ فرق نہیں ہے اور اس مقام کے اوپر سوائے آئے خضرت ناٹائی کے اور کوئی مقام معلوم نہیں ہوتا۔ اور حضرت ابو بکر صدیق ٹائی کے مقابل ایک نہایت عمدہ نورانی مقام کہ اس جیسا بھی نظر میں نہ آیا تھا، ظاہر ہوا، اور وہ مقام اس مقام سے تھوڑ اسا بلند تھا، جس طرح کہ صفہ کوسطے زمین سے ذرا بلند بناتے ہیں اور معلام ہوا کہ وہ مقام محبوبیت کا مقام ہے اور وہ مقام رنگین اور منقش تھا۔ اپنے آپ کو بھی اس مقام کے عکس سے رنگین معلوم کیا۔''

اس کمتوب کی وجہ سے پچھلوگوں نے حضرت مجدد پراعتراض کیااور کہا کہ وہ اپنے آپ کوحضرت ابو بکر صدیق ڈٹٹو کے افغل گردانتے ہیں۔ اس کا انھوں نے جواب بھی دیا گرمعترضین کوتسلی نہ ہوئی اور مرزافتح اللہ گیا نی اور قاضی سنام ایسے بعض مریداس مسئلے پران سے علیحدہ بھی ہو گئے۔ اس پرشنج نے مرزافتح اللہ کوایک تفصیلی خط تکھا، جس میں واضح کیا کہ میں اپنے آپ کوقطعاً حضرت صدیق اکبر ڈٹٹؤ کے افضل نہیں سمجتا۔ شخ کے چندالفاظ کا ترجمہ ہیں ہے:

'' وہ شخص جواپے آپ کو حضرت صدیق نٹائٹؤ سے افضل جانے اس کا حال دوامر سے خالی نہیں ہے، یا وہ زندیق محض ہے یا جاہل ..... وہ شخص جو حضرت امیر ڈٹٹٹؤ کو حضرت صدیق بٹاٹٹؤ سے افضل کیے، وہ اہل سنت والجماعت کے گروہ سے نکل جاتا ہے تو پھراس شخص کا کیا حال ہے جواپئے آپ کوافضل جانے؟''

مجد دالف ٹانی کے اس مکتوب کا تذکرہ خود جہال گیرنے بھی اپنے تزک میں کیا ہے۔ وہ چہار دہم (چودھویں) سال جلوس کے شمن میں لکھتا ہے:

درین ایام بعرض رسید که شخ احمد نام ..... در سهرند ..... خلیفه نام نها ده ..... خودنوشته کتاب فرانهم آورده ، مقا می کمتوبات نام کرده ..... از ان جمله در کمتوب نوشته که در اثنائے سلوک گزرم بمقام ذی النورین براثن آنا آذ ، مقا می دیدم بعنایت عالی وخوش بصفا - از ان جاورگزشتم بمقام فاروق براثن بوشتم واز مقام فاروق بمقام مصدیت عبور کردم و برکدام را تعریف درخور آن نوشته داز آن جابمقام محبوبیت واصل شده مقام مشابده افنا و بعنایت منوروملون - خود را با نواع انوارو الوان منعکس یافتم - یعنی استغرالله از مقام خلفا درگزشته بعالی مرتبت رجوع نمودم و دیگر گستاخی با کرده که نوشتن آن طولے دارد واز ادب دوراست ، بنا برین حکم فرمودم که بدرگاه عدالت آئین حاض سازند - حسب الحکم بملا زمت پیوست و از برچه پرسیدم جواب معقول نتوانست ، سامان نمود و باعدم خردو دانش بعنایت مغرور و خود پیند ظاهر شد - صلاح حال او مخصر درین دیدیم که روزے چند درزندان ادب مجبوس باشد ، بغایت مغرور و خود پیند ظاهر شد - صلاح حال او مخصر درین دیدیم که روزے چند درزندان ادب مجبوس باشد ،

تاشوریدگی مزاج و آشفتگی و ماغش قدر بے تسکین پذیر دوشورش عوام نیز فرونشیند - لاجرم بدانی رائے سنگھ دلن حواله شد که در قلعه گوالیار مقید دارو • \_

ترجمہ: ''ان ہی دنوں ایک درخواست پینی کو شخ احمد نامی ..... نے سرہند ہیں ..... جو خلیفہ کہا تا ہے ..... ان کمتوبات ہیں ایک ہے۔ ۔... ان کمتوبات ہیں ایک کمتوب ہے خودنوشت کتاب تیار کی ہے۔ جس کو کمتوبات کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ ۔... ان کمتوبات ہیں ایک کمتوب ہے کہ بینی منازل سلوک طے کرتا ہوا مقام ذی النورین (حضرت عثمان ڈاٹٹو) تک پہنچا اور مقام ایک نہایت بلند و بالا اور عمد و نفیس مقام دیکھا۔ ہیں اس ہے آگے نکل کر مقام فاروق ڈاٹٹو تک ہہنچا اور مقام فاروق ڈاٹٹو تک ہنچا اور مقام فاروق سے مقام صدیتی ڈاٹٹو کو عبور کر گیا۔ پھر ہر مقام کی تعریف بیان کی ہے اور لکھا ہے کہ وہاں سے مقام مجوبیت سے واصل ہو گیا۔ وہاں بدرجہ غایت پر انوار اور منقش مقام دیکھا، ہیں نے آپ کو بھی اس مقام کے انوار والوان سے انعکاس پذر پیا۔ (جہاں گیر لکھتا ہے ) یعنی استعفر اللہ! وہ مقام خلفا ہے بھی عالی مرتبت کے انوار والوان سے انعکاس پذر پیا۔ (جہاں گیر لکھتا ہے ) یعنی استعفر اللہ! وہ مقام خلفا ہے بھی عالی مرتبت ہوگیا۔ اس ( مکتوب) میں اور بھی بہت کی گستا خانہ با تیں معرض تحریمیں لائی گئی ہیں، جن کا لکھنا باعث طوالت بھی ہوئوں اس کی ہوئی ہوئی کہ ہوئی ہوئی کہ بہت کی گستا فانہ با تیں معرض تحریم خرد و دائش کی وجہ سے اس کا کوئی مغرور اور خود پند شخص ہے۔ اس کے اصلاح احوال کی بھی صورت نظر آئی کہ کچھ دنوں کے لیے زندان ادب میں مجبوں کر دیا جائے تا کہ اس کی شور یدگی مزاح اور آشفتگی مورت نظر آئی کہ پچھ دنوں کے لیے زندان ادب میں مجبوں کر دیا جائے تا کہ اس کی شور یدگی مزاح اور آشفتگی دیا گئی سکین کا پچھ سامان پیدا ہوجائے ، نیزعوام کی شورش بھی دب جائے۔ پھر بلاشہ اسے انی رائے سنگھ دلن دے۔ پھر بلاشہ اسے انی رائے دیا تھور کی دیا۔ اس کے اصلاح اور ان رائے سنگھ دلن

'' حضرات القدس'' ایک مشہور کتاب ہے جو حضرت مجدد کے سوائے حیات اور اصلاحی کارناموں پر مشتل ہے۔ یہ کتاب مولانا بدرالدین سر ہندی کی تصنیف ہے جو مجدد صاحب کے شاگر داور خلیفہ تھے اور سترہ سال ان کی خدمت میں رہے تھے۔ اس میں بھی جہاں گیر کے دربار میں ان کی حاضری اور دونوں کے درمیان سوال و جواب کا ذکر موجود ہے۔ الفاظ کا ترجمہ ہیہے:

"جب کہ حضرت شیخ قدس مرہ کواس کلام (کمتوب یازدہم) کے باعث جہاں گیر بادشاہ کے پاس لے گئے تو بادشاہ نے ان سے پوچھا کہ ہم نے سا ہے، آپ نے لکھا ہے کہ میرا مرتبہ حضرت صدیق اکبر ڈاٹٹؤ سے بلندر ہے۔ آپ نے بہی جواب دیا۔ (لیتن عبور دمرور اور اثبات کے فرق کی وضاحت کی) اور بادشاہ سے ایک مثال بھی بیان کی کہ مثلا آپ کی اونی کو خدمت کے لیے بلائیں اور اس سے از راہ نوازش اسرار کی باتیں کریں تو وہ لا محالہ بن ہزاری امرا کے مقام کو طے کر کے بیش تک پنچ گا اور پھر اپ مقام پرواپس جا کر کھڑ اہوجائے گا۔ اس سے بیلازم نہیں آتا کہ اس کامر تبدا مرائے بی ہزاری سے زیادہ ہوگیا ہے۔ یہ جواب س کر بادشاہ کا عمّاب دور ہوگیا۔"

<sup>🕡</sup> تزک جهان گیری، ص ۲۷۵،۲۷۳ ـ

فقہائے مند (جلد چہارم)

40

سن الله اور خلیفة الله بین، اس نے آپ کو تجدہ نہیں کیا، بلکہ معمولی آ داب بھی بجانہیں لایا۔ بادشاہ یہ کلام سن کر خل الله اور خلیفة الله بین، اس نے آپ کو تجدہ نہیں کیا، بلکہ معمولی آ داب بھی بجانہیں لایا۔ بادشاہ یہ کلام سن کر خفا ہوا اور گوالیار بیس حضرت کو قید کرنے کا حکم دیا۔ اس واقعہ سے پہلے شنم ادہ دین بناہ شاہ جہان کے شخ سے خلوص کامل رکھتا تھا، علمائے مقامی افضل خال اور خواجہ عبد الرحمٰن مفتی کو کتب فقہ کے ساتھ حضرت کی خدمت میں بھیج چکا تھا کہ بحدہ تحیت سلاطین کے لیے جائز ہے۔ اگر آپ بحدہ کرلیس تو کوئی گزند باوشاہ سے آپ کوئمیں پنچے گا۔ میں اس کا ضامن اور ذمہ دار ہوں۔ آپ نے فرمایا: یہ مسئلہ کمزور ہے اور حکم رخصت رکھتا ہے۔ مسئلہ قوی یہ ہے اور عزیمت اس میں ہے کہ غیر اللہ کو بھی سجدہ نہ کیا جائے۔

### قلعه گواليار ميں:

حضرت مجدد کے افکار اور طرزعمل سے بادشاہ نہایت جہمکین ہوا اور حضرت مجدد کو انی رائے سکھ دائن کے حوالے کر کے گوالیار کے قلع میں قیر کر دیا۔ ظاہر ہے کہ شخ کو پہلے سے معلوم تھا کہ بادشاہ ان پر کی ورجہ نظگی کا اظہاد کرے گا اور اس کا انھیں کیا خمیازہ مجمکتنا پڑے گا۔ لیکن چوں کہ در بارشاہی کے بڑے امر ااور فوج کے خصاص نامورعہدے دارش کے حصالہ کا اور تھی ہوا ہے تھے، اس کے بعض نامورعہدے دارش کے حصالہ کا اور تھی ہوا۔ اگر چہ بادشاہ نے بعناوت کے خطرے کے چیش نظر آئیس دور در از لیے ان پرشن کی گرفتاری کا شدید ردعمل ہوا۔ اگر چہ بادشاہ نے بعناوت سے متاثر ہوئے اور وہ کسی صورت میں ان کی علاقوں میں جی دیا تھا، تاہم ان کے دل شن کے دام عقیدت سے بند صعے ہوئے تھے اور وہ کسی صورت میں ان کی علاقوں میں جی دیا تھا وہ ان کے دام عقیدت سے بند صعے ہوئے اور بادشاہ کے اس انہتائی اللہ اندام کی سخت ندمت کی۔ ان حضرات میں کا مل کے گور فرم بابت خاص کا نام بالخصوص قابل ذکر ہے۔ اسے جب اللہ اندام کی سخت ندمت کی۔ ان حضرات میں کا مل کے گور فرم بابت خاص اندام کی خوص تھا ہوئی کہا جاتا فوج کی کہ اندام کی مقداد کے ساتھ جو چیدہ چیدہ افراد پر مشمل تھی ، ہندوستان پر حملہ آور بھی ہوا۔ یہ بھی کہا جاتا فوج کی ایک خاص تعداد کے ساتھ جو چیدہ چیدہ افراد پر مشمل تھی ، ہندوستان پر حملہ آور بھی ہوا۔ یہ بھی کہا جاتا خورت مجدات نے دوہ اس سے بھی تجاوز کرتا، لیکن حضرت مجدد نے قید خانے سے اس کو پیغام بھجوایا اور ہدایت کی کہ بغاوت سے باز رہے۔ باوشاہ کی اطاعت سے انران نے دریائے جہلم کے کنارے بادشاہ کو گرفتار بھی کہ لیا تھا۔ میکن ہے دہ اس نے بادشاہ کور ہا کردیا ہے۔ سے انران کر دیا ہے۔

قيدسے رہائی:

جهال گیر بادشاه ،تزک جهال گیری میں پندرهویں سال جلوس (جشن پانزد بمیں نوروز از جلوس ہمایوں)

<sup>•</sup> حضرات القدس، دنتر ۲،م ۹۰،۸۹

تفعیلات کے لیے دیکھیے رومنیۃ القیومیہ وغیرہ۔

کے واقعات کے شمن میں پینے احد سر ہندی کی رہائی کا ذکر کرتا ہے۔اس کے الفاظ یہ ہیں:

درین تاریخ شیخ احمد سهرندی را که .....روزی چند در زندان ادب محبوس بود ، بحضور طلب داشته ، خلاص ساختم ، خلعت و هزار رو پیپتر بچنایت نموده ، وررفتن و بودن قختار گردانیدم \_اواز روئ انصاف معروض داشت که این تنبیه و تا دیب در حقیقت مدایت و کفایت بود • \_

(اس تاریخ شیخ احرسر ہندی کو جو ..... چندروز زندان ادب میں محبوس رہے،حضور میں طلب کیا گیا۔ میں نے ان کور ہا کر دیا۔خلعت اور ہزاررو پے خرج کے لیے عنایت کیے، چلنے پُھرنے اور قیام کی آزادی عطا کی۔ انھوں نے از روئے انصاف، اس تنبیہ و تا دیب کو اس بات پرمحمول کیا کہ یہ درحقیقت ایک ہدایت اور سبق کا ذریعے تھی۔)

۔ شخ کی رہائی کا اصل باعث کیا تھا؟ اس کے بارہے میں تذکرہ نگاروں کا بیان ہے کہ ایک رات بادشاہ ہند جہاں گیرنے خواب میں دیکھا کہ رسول اللہ مُنَافِیْمُ ایک جگہ کھڑے جیں اور جیرت وافسوس کے ساتھ دانتوں میں انگل دہا کر بادشاہ سے فرمارہے ہیں:

"جہاں کیر! تونے میرے دین کے کتنے بڑے خدمت گارکوقید کردیا۔"

یه منظرد کلیوکر جہاں گیرفورا خواب سے بے دار ہوا۔قلب و ذہمن پر سخت ندامت و بریثانی کے اثرات فلم ہوئے اور بلا تاخیر شخ کی رہائی کا تھم صادر کر دیا۔ بعض روایات کے مطابق جہاں گیرنے خود جا کرشنے کو زندال سے نکالا۔ اپنی غلطی اور سوئے ادب پر ندامت کا اظہار کیا اور طالب عفوہ وا۔ شخ نے معاف فرما دیا۔ اس نے شخ کے دست حق پرست پر بیعت کی۔ انہی کو گواہ بنا کر اللہ کے حضور معاصی و منہیات سے تائب ہوا اور مغفرت کے دیے دعاکی درخواست کی۔

دوسری روایت سے بے کہ عامل کا ہل مہابت خال کے حملے کے بعد بادشاہ نے شخ کورہا کر دیا اور ان سے ملاقات کی خواہش بھی کی یگرشنے نے فرمایا،اس وقت تک ملاقات نہیں ہوسکتی، جب تک مندرجہ ذیل شرائط منظور نہ کی جائیں گی۔

- ال سجده تعظیمی موتوف کیا جائے۔
- ۲۔ جومساجد منہدم کی گئی ہیں، وہ از سرنونتمیر کی جائیں۔
  - سے ڈبیجہ گاؤ کا امتناعی تھم منسوخ کیا جائے۔
- س احکام شری کے نفاذ کے لیے قاضی اور مفتی و محتسب مقرر کیے جا<sup>ئی</sup>ں۔
  - ۵۔ فیرسلموں سے جزید کی وصولی شروع کی جائے۔
  - ۲۔ بدعات کاسد باب کیا جائے اورا حکام شریعت کی تنفیذ کی جائے۔

<sup>•</sup> وك جهال كيري مس ااس\_

کی صورت میں ظہور پذیر ہوا۔

. جولوگ اس جھر سے میں محبوس کیے گئے ہیں، انھیں رہا کیا جائے 🗗

بادشاہ نے بیشراکط منظور کرلیں توشخ احد نے آگرہ تشریف لا کرملا قات کی۔اس نے شخ کو خلعت اور نذر پیش کی۔ بعد ازاں شخ نے عمر کے آخری چیسال بادشاہ کے مشیر خاص کی حیثیت سے بسر کیے گ۔

ور نذر پیش کی۔ بعد ازاں شخ نے عمر کے آخری چیسال بادشاہ کے مشیر خاص کی حیثیت سے بسر کیے گا۔

میں بیدا ہوئے۔ ایک روایت کے مطابق اکیس سال کی عمر میں فارغ التحصیل ہو گئے۔ پھر عہد اکبری ہی میں اپ شہر سر ہند کو تبلیغ میں میں اپ شہر سر ہند کو تبلیغ میں میں اپ شہر سر ہند کو تبلیغ میں اردخ تشیس ہوگئے۔ پھر عہد اکبری ہی میں اپ شہر سر ہند کو تبلیغ میں میں اور مختلف مرکز بنایا۔ وہاں انھوں نے درس و تدریس کا ہنگامہ بھی بیا گیا، تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی شروع کیا اور مختلف سرکر دہ لوگوں کو مکا تیب بھی تحریر کیے۔ یعنی انھوں نے ہرا عتبار سے با قاعدہ اپنی تبلیغ میم کا آغاز فرمایا۔ مگر میاں نہایت دھیے پن اور انتہائی مختاط طریقے سے کی گئی تھیں، اس لیے موثر اور ہمہ گیر ہونے کے باوجود اکبرکواس سے زیادہ خطرہ لاحق نہیں ہوا، نہ انھیں بچھ کہا گیا، نہ گرفار کیا گیا اور ندان پر کسی قسم کی پابندیاں عاکد کی گئیس۔ انھیں جہاں گیر کے عہد میں بدف ابتلا بنایا گیا اور پھراس کا تھیجہ بہت بڑے اسلامی اور دوحانی انتقال ب

### عهد جهال گیری میں شخ کی تبلیغ دین اور اس کے اثر ات:

رہائی کے بعد جہاں گرشخ کے حلقہ عقیدت میں داخل ہوگیا۔اس نے شخ کو بالکل آ زاد کردیا تھا اور اس بات کی اجازت دے دی تھی کہ آگر وہ گھر جانا چاہتے ہیں تو گھر تشریف لے جا کیں اورا آگر نشکر کے ساتھ رہنا چاہتے ہیں تو لشکر بس رہیں اور تبلیغ دین کریں۔ شخ نے گھر کے بجائے تشکر میں دہنے کوتر جج دی اشکر کی نقل وقت ہر وقت جاری رہتی تھی اور سارے ملک میں مختلف اوقات میں اس کو ایک جگہ سے دوسری جگہ جانا ہوتا تھا، اس لیے اس سے تبلیغ کے زیادہ مواقع میسر آئے۔اور لوگ زیادہ حلقہ بگوش ہدایت ہوئے۔خود بادشاہ سے گفتگو کا طویل سلسلہ جاری رہتا۔ وہ دیر تک ان کی مجلس میں پیٹھتا اور ان سے مستفید ہوتا۔ بادشاہ کی شخ سے ان کومزید رکا ووزرا، ارکان سلطنت اور رعایا کے عام لوگوں میں شخ کا دائر ہی اثر وسیع ہوا اور دین اسلام رکچیں کی وجہ سے امرا ووزرا، ارکان سلطنت اور رعایا کے عام لوگوں میں شخ کا دائر ہی اثر وسیع ہوا اور دین اسلام نے بارے میں مطلع سے ان کومزید رکا ورزوں خواجہ محمد معصوم کو ایک مکتوب میں شاہی صحبتوں کے بارے میں مطلع کیا۔اس مکتوب کا اردو تر جمہ یہ ہے۔فرماتے ہیں:

''الله کی حداوراس کے برگزیدہ بندوں پرسلام۔اس طرف کے احوال وکوا کف لائق تعریف ہیں۔ عجیب وغریب صحبتیں گزر رہی ہیں۔اللہ تعالیٰ کی عنایت خاص ہے کہ ان گفتگوؤں سے امور دینیہ اور اصول

تفصیل کے لیے دیکھیے روضۃ القیومیدرکن اول ،ص ۱۸۱ تا ۱۹۵۔

<sup>🛭</sup> تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو مکتوبات دفتر روم ، مکتوب نمبر ۳۴، ۴۳۳ نیز دیکھیے روضتہ القیومیہ ، رکن اول ، ص ۱۹۹ تا ۲۰۹ س

اسلامیہ میں کی تہم کی سستی اور مداہنت راہ نہیں پاسکتی۔اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ان محفلوں میں وہی باتیں بیان ہوآ ہیں۔ اگرایک مجلس کا حال صبط تحریب لا یا جائے تو دفتر تیار ہو جائے۔ بالخصوص آج ماہ رمضان کی سرحویں شب کی صحبت میں انبیاعیہم السلام کی بعثت، عقل کے عدم استقبال ،ایمان بالآخرت ،اس کے عذاب وثواب ،ا ثبات رویت باری تعالیٰ ،حضرت خاتم النبیین کی ختم نبوت ، مرصدی کے مجد و، افتدائے خلفائے راشد یں نؤائٹد کر آور کے کی سدیت ، تناسخ کے ابطال ، جنات کے احوال اور ان کے عذاب وثواب کے بارے میں بہت کے گفتگو ہوئی۔ وہ بہت خوتی اور دلجیس سے سنتے رہے۔ اس اثنا میں صمنا اور بھی بہت سے امور زیر بحث آئے ۔ اقطاب واوتا داور ابدال کے احوال اور ان کی خصوصیات کا ذکر بھی موا۔ اللہ تعالیٰ کا احسان ہے کہ سب پچھتلیم کرتے ہیں اور کوئی تغیر رونی نہیں ہوا۔ ان واقعات اور ملاقاتوں میں شاید اللہ تعالیٰ کی حکمت کے اسرار بنہاں ہوں گے۔اللہ تعالیٰ کی بے انتہا حمد ہے جس نے ہم کونعت ہدایت عطا فرمائی۔ اگر وہ ہدایت سے ندنواز تاتو ہم بھی ہدایت یاب نہ ہو سکتے۔ بلاشبہ ہمارے رب کے رسول سے ہیں۔

"اید اللہ تعالیٰ کی حکمت کے اسرار بنہاں ہوں گے۔اللہ تعالیٰ کی بے انتہا حمد ہے جس نے ہم کونعت ہدایت عطا فرمائی۔ اگر وہ ہدایت سے ندنواز تاتو ہم بھی ہدایت یاب نہ ہو سکتے۔ بلاشبہ ہمارے رب کے رسول سے ہیں۔

"دومری بات سے ندنواز تاتو ہم بھی ہدایت یاب نہ ہو سکتے۔ بلاشبہ ہمارے رب کے رسول سے ہیں۔

"دومری بات ہے کہ قرآن مجدس مورد عظمی ، اس فترت میں جو عین حقیقت ہوں تو تا ہوں۔ حفظ قرآن کی یہ دولت عظمی ، اس فترت میں جو عین حقیقت ہوں

حاصل ہوئی۔اول و آخرتمام حمدوثنا اللہ تعالیٰ کے لیے ہے۔'' واقعات کی ترتیب سے بیہ حقیقت نمایاں ہو جاتی ہے کہ شخ کور ہا کرنے کے بعد جہال کیرکوان سے بہت زیادہ عقیدت ہوگئ تھی اوروہ ان کی مالی اعانت بھی کرنے لگا تھا۔ چنانچیدوہ شخ کی رہائی سے تین سال بعد اپنی سال گرہ کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے:

. بدستور هرسال خود رابطلا واجناس وزن فرموده دروجه مستقان مقرر فرمودم ـ ازال جمله شخ احمه سبرندی دو هزار روپیه عنایت شد ❶ ـ

۔۔، رحب میں ایک ہوں ہے۔ لیعنی میں نے ہرسال کے معمول کے مطابق سونے اوراجناس میں اپناوزن کرایا اور سے چیزیں مستحقین میں تقسیم کر دیں۔ان میں سے شخ احمد سر ہندی کو دو ہزار روپے عنایت کیے گئے۔

علاوہ ازیں باوشاہ نے شراب نوشی ترک کر دی تھی ، خلاف اسلام رسوم اور منہیات سے تائب ہو
گیا تھا، شخ کی صحبت میں با قاعدہ بیٹھتا اور ان سے مستفید ہوتا تھا۔ قلعہ گوالیار سے رہائی کے بعد شخ تین
سال تک شاہی لشکر میں رہے۔ اس اثنا میں ان سے خود بادشاہ نے بھی استفاضہ کیا۔ امراو وزراجھی ان کی
تبلیغ سے اثر پذیر ہوئے اور شخ نے مختلف حضرات کے نام بہت سے مکتوبات بھی تحریر کیے جو دفتر سوم میں
مرقوم ہیں۔ یہ دور بنخ کی تبلیغ دیں ، اشاعت تو حیداور دعوت اسلام کا دور تھا۔ آگے چل کر اس کے بہت ہی
اچھے نتائج برا مدہوئے۔

<sup>🕡</sup> تزک جہاں کیری مص ۱۳۷۹۔

### حضرت مجدد كي تعليمات:

اب ہم اختصار کے ساتھ شخ احمد سر ہندی مجدد الف ٹانی کی تعلیمات، ان کے افکار وتصورات اور اسلوب رشد و ہدایت کی ایک جھلک پیش کرنا چاہتے ہیں۔اس سے ان کی عظیم شخصیت کی فکری وعملی تصویر سامنے آئے گی اور پتا چلے گا کہ مختلف مسائل دینیہ کے بارے میں ان کا کیا نقطۂ نظر تھا۔ نیز معلوم ہوگا کہ ان کے دور میں ان مسائل کی وضاحت کس درجہ ضروری تھی۔

#### توحيد:

اس طعمن میں ہم سب سے پہلے چند سطور میں مجدد صاحب کے تصور تو حید کی وضاحت ان ہی کے الفاظ میں کریں گے۔وہ ایک مکتوب میں تو حید کی تعریف ان الفاظ میں کریں گے۔وہ ایک مکتوب میں تو حید کی تعریف ان الفاظ میں کریں گے۔وہ ایک مکتوب میں تو حید کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہیں:

توحیدعبارت از کلیعی قلب است از توجه مادون او سجانه د تعالی تاز ماینکه دل را گرفتاری بما سوی مخقق، اگر چه اقل قلیل باشد، از ارباب تو حید نیست - بے تحصیل ایں دولت واحد گفتن وواحد دانستن نزوار باب اصول از فضول است • پ

(توحید کی تعریف بیہ ہے کہ دل اللہ سجانہ و تعالیٰ کی طرف توجہ کے سوا ہرشے سے خالی ہو جائے۔ جب تک دل ماسوی اللہ میں گرفتار ہے، اگر چہ بہت ہی قلیل طور پر ہو، اصحاب تو حید میں سے نہیں ہے۔ اس جذبے کے حصول کے بغیر توحید کا دعویٰ کرنا اور توحید کا دم مجرنا ارباب اصول کے نزدیک بے معنی اور بے مقصد ہے۔ )

دوسری جگه فرماتے ہیں کہ انبیاء کیبم السلام کی بعثت اور دنیا میں تشریف آوری کا مقصد محض بیہ ہے کہ

انسان غیرالله کی عبادت سے دورر ہے اور فقط الله سے وابعثلی اختیار کرے۔ان کی فاری عبارت کا ترجمہ یہے:

جمارے انبیا پرصلوٰۃ وسلام ہو جو تعدادیں ایک لاکھ میں ہزار کے قریب ہوگزرے ہیں۔سب نے مخلوق کو خالق کی عبادت کے مندے اور مخلوق کو خالق کی عبادت کی تبلیغ فرمائی اور غیر اللہ کی عبادت سے منع کیا۔ اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے بندے اور عاجز انسان جانا اور ہمیشہ اللہ کی عظمت و ہمیت سے لرزاں وتر سال رہے گے۔

ایک مکتوب میں اس امر کی وضاحت کی ہے کہ اصحاب تو حید کی پہچپان کیا ہے اور وہ کن اوصاف سے متصف ہوتے ہیں؟ حضرت مجد دالف ثانی کے الفاظ کا ترجمہ بیہہے:

کامل تو حیدوالے لوگ ان ہی امور کو مرکز توجہ تھہراتے ہیں جو اللہ کے نز دیک مقبول اور پہندیدہ ہوں، ناپسندیدہ اور غلط امور کی طرف وہ بالکل ملتفت نہیں ہوتے۔ وہ اپنے ایمان کو چند شیریں لقموں کے عوض

کتوبات دفتر اول، کمتوب نمبراااـ

کتوبات دفتر اول ، کمتوب نمبر ۱۷۵\_

فروخت نہیں کرتے۔وہ خوش نمالباس اور اعلیٰ پارچات کی خاطر غلامی کی زندگی اختیار نہیں کرتے۔وہ تخت شاہی سے تعلقات استوار کرنے سے گریزاں رہتے ہیں۔وہ اللّٰہ کی بادشاہی میں لات وعزیٰ کی کوشر یک نہیں تھہراتے۔ وہ بارگاہ خداوندی میں صرف دین خالص کے طالب ہیں۔خبر دار ہو جاؤ! خالص اطاعت وعبادت کا مستحق فقط اللّٰہ تعالیٰ ہے۔الا لله اللہ ین المخالص۔

الله کا فرمان ہے کہ اے پیغیر تالیّنی، اگر تونے الله کے ساتھ کسی کوشریک مانا تو تیرے اعمال اکارت جائیں گے لئن اشر کت لیحبطن عملک۔

ایک ساعت کے لیے اپنے حال پرغور کرو۔ اگریہ خالص دین تخفے میسرآ گیا تو تمھارے لیے بہت بزی خوش خبری کا باعث ہوگا**ہ**۔

ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں کہ اللہ کے سواکسی اور سے قلب کو وابستہ کرنا باطنی امراض کی جڑ ہے۔ ان کے الفاظ کا ترجمہ بیہ ہے:

باطنی امراض کی سردار اور اندرونی بیاریوں کی رئیس بیاری ہے کہ دل کا پیوند اللہ کے سواکس اور کے ساتھ ہو۔ جب تک اس بیاری ہے نجات حاصل نہ ہوجائے ایمان کی سلامتی محال ہے۔ کیوں کہ شرک کو بارگاہ رب العزت میں ہرگز دخل نہیں ہے۔ خبردار! دین خالص صرف اللہ ہی کاحق ہے۔ الالہ المدین المخالص یہ بب شریک کو مجت الہٰ کے مقابلے میں غالب کرلیا جائے تو ایمان کا کیا حال ہوگا۔ بیکس درجہ غلط بات ہے کہ غیر کی محبت کو اس انداز سے غالب کرلیا جائے کہ حق تعالیٰ کی محبت اس کے مقابلے میں مغلوب یا معدوم ہوجائے ہے۔

ا یک مکتوب میں رقم طراز ہیں کہتمام انبیا صرف اللہ تعالیٰ ہی کو بندگی کے لاکن قرار دیتے تھے اور اپنے آپ کواس کے عاجز بندے اور بشر قرار دیتے تھے۔اس بات کوان کی دعوت الی اللہ کے جز کی حیثیت حاصل تھی۔فرماتے ہیں:

دوسرا دعوتی کلمہ جوانبیاعلیہم السلام کامخصوص کلمہ ہے، یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو دیگر بنی نوع انسان کی طرح بشر جانتے ہیں اورعبا دت و بندگی کے لائق صرف اللہ سبحانہ وتعالیٰ کوگر دانتے ہیں۔ بنی نوع انسان کواسی کی اطاعت و بندگی کی طرف دعوت دیتے ہیں اور خداوند تعالیٰ کوحلول واتحا دیسے یاک ومنز ہھنبراتے ہیں ہے۔

ا یک اور مکتوب میں لکھتے ہیں کہ خو درسول اللہ مَثَاثِیْجَم بھی اس علوشان اور عظمت کے باوجود بشر اور اللہ

ع عبادت گزار بندے تھے۔الفاظ یہ ہیں:

کتوبات، دفتر اول، کمتوب نمبر ۱۷ ا۔

<sup>🛭</sup> کتوب د فتر اول ، مکتوب نمبر ۹ ۱۰ ـ

<sup>🕶</sup> پائة اول ، كمتوب نمبر ٦٣٠ ـ

اے براورا محد رسول الله مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّ جل سلطانه، چددریا بدومکن از واجب تعالی شانه، چفرا میرد، وحاوث قدیم را جلت عظمته ، چهطوراحاطه

یعنی اے براور! حضرت محم مصطفیٰ منافیٰ کم با وجوداس علوشان کے بشر تھے اور حدوث وامکان کے وصف ہے متسم ۔ بھلا بشر، خالق بشر کی حقیقت کوئس طرح پاسکتا ہے؟ اور ممکن، واجب کا احاطہ کیوں کر کرسکتا ہے؟ اور حادث قديم كواسيخ وائر والراك ومعرفت ميں كيے لاسكتا ہے؟

### شرک کی سخت تر دید:

ووسری جگه فرماتے ہیں:

انبیاعلیم السلام کے متفقہ کلمات دعوت یہ ہیں کہ ذات حق سجانہ وتعالیٰ کے سواکسی کی عباوت نہ کی جائے اور اللہ بلند و پاک کے ساتھ کسی کوشر یک نہ تھبرایا جائے۔ بعض مخلوق بعض مخلوق کوار باب من دون اللہ نہ

ا یک اور مکتوب میں خالص علمی زبان میں شرک کی سخت تر وید کرتے ہیں۔ان کے فاری الفاظ کا

مکن کو واجب ثابت کرنا اور واجب کے خیر و کمال کومکن سے وابستہ کر دینا، درحقیقت ممکن کوحق جل سلطاند کی باوشاہت اور اس کے اختیارات میں شریک بنانا ہے۔ اس طرح ممکن کو واجب تعالی شاند کا عین کہنا اورممکن کے صفات وافعال کو واجب تعالی کے صفات وافعال کا عین جاننا، واجب تعالیٰ کی جناب میں سوئے ادب اوراس کے اساوصفات میں الحاوہے 🕰

ا یک متوب میں رسول اللہ مُکاٹیا کے وجود بابرکت کے متعلق فرماتے ہیں کہ وہ دائر ہ امکان میں ہے، دائرة وجوب مين نبيس ہے۔الفاظ ملاحظه مون:

آ تخضرت تَالِيْظُ بإعلوشان وبآ ں جاہ وجلال ہمیشہ ممکن است، و ہرگز از امکان نخواہد برآ مد و بوجوب نخوابد پوست، متازم محقیق است بالوبیت - تعالی الله ان یکون له ند و شریك ، دع ما ادعته النصاري في نبيهم ٥٠

- الينأ كتؤب نمبر ١٤١-
- كمتوب دفتر اول ، كمتوب نمبر ١٤١٦ Ø
  - كمتوبات دفتر دوم مكتوب اول-0
- مكتوبات دفترسوم ، مُلتوب نمبر١٢٣ -Ø

ترجمہ: رسول الله طَالِيَةِ الموصف اس قدر او نجی شان اورجاہ و جلال کے ہمیشہ مکن ہی ہیں اور ہرگز دائرۂ امکان سے نکل کر وجوب کے ساتھ پیوست نہیں ہو سکتے۔ کیوں کہ بیام وجوب کے ساتھ محقق ہونے کا موجب ہے۔ اللہ تعالی ہم سروشر کیک سے برتر واعلی ہے۔ جو دعویٰ نصاریٰ نے اپنے نبی کے متعلق کیا ہے، وہ الله اسلام کوچھوڑ دینا چاہیے۔

#### غيرالله سے استمداد:

غیراللہ سے استمداد، دفع امراض واسقام کی غرض سے اللہ کے سوا دوسروں سے مدد ما تکنے اور طلب عاجات کے لیے ان کے دروازے پر دستک دینے کوحفرت مجد دالف ٹانی شرک سے تعبیر کرتے ہیں۔اس ضمن میں ایک مکتوب میں لکھتے ہیں:

استمداداز اصنام وطاغوت در دفع امراض واسقام كه درجهلائ الل اسلام شائع گشة است، عين شرك و صلال است و طلب حوائج از سنگهائ تراشيده و ناتراشيده فس كفروا نكاراز واجب الوجود تعالى و تقنس تال الله تبارك و تعالى شكايتاً عن حال بعض الل الكتاب بريدون ان يتحا كموا الى الطاغوت و قد امروا ان يكفروا به ويريد الشيطن ان يضلهم ضلالاً بعيداً ٥٠

ا کشرزنان بواسطه کمال جہل که دارند بایں استمد ادممنوع مبتلا اندوطلب رفع بلیدازیں اسائے بے مسمیٰ می نمایند دبآ دائے مراسم شرک واہل شرک گرفتار اند €۔

ان الفاظ کا ترجمہ یہ ہے کہ امراض واسقام کورفع کرنے کی غرض سے بتوں سے اور طاغوت سے استمداد کرنا، جس کا جائل مسلمانوں میں عام رواج ہو گیا ہے، عین شرک و گمراہی ہے۔ تر اشیدہ و ناتر اشیدہ پھڑوں سے اپنی ضرور تیں اور حاجتیں طلب کرنا اللہ تعالیٰ کا صاف اور عین کفر ہے۔ اللہ تعالیٰ بعض گمراہوں کا حال بیان کرتے ہوئے فرما تا ہے کہ وہ چاہتے ہیں کہ اپنا معاملہ طاغوت کے پاس لے جائیں، حالا تکہ ان کو حکم ویا گیا ہے کہ وہ اس سے انکار کردیں اور شیطان ان کو صلالت میں مبتلا کر کے سیدھی راہ سے بہت دور لے جانا چاہتا ہے۔ زیادہ ترعور تیں کمال جہالت کی وجہ سے استمداد کے اس ممنوع عمل میں مبتلا ہیں اور رفع بلیات کے لیے مراہم شرک اور عمل اہل شرک میں گرفتار ہیں۔

یسورہ النساء کی آیت نمبر ۲۰ ہے۔ اس کا ترجمہ بیہ ہے: وہ چاہتے ہیں کہ اپنے جھگڑ نے تضیے سرکش اورشریر (طاقتوں) کے
 آگے لے جائیں، حالائکہ انھیں تھم دیا جا چکا ہے کہ اس سے انکار کریں۔ اصل بات بیہ ہے کہ شیطان چاہتا ہے، انھیں اس
 طرح گمراہ کردے کہ سیدھی راہ سے بہت دور جا پڑیں۔

<sup>🕡</sup> کماز بات دفتر سوم یکتوب نمبراهم.

### نذرونياز كآشركيدانداز:

#### ان الفاظ كاتر جمه سير.

حیوانات اور جانوروں کو کہ مشاکخ اور برزگوں کے لیے ان کی نذر مانے ہیں اوران کی قبروں پر لے جاکران جانوروں کو ذیح کرتے ہیں، فقہی روایات میں اس عمل کوشرک میں شار کیا گیا ہے اوراس میں فقہا نے برا ایخت رویہ افقیار کیا ہے۔ ایسے جانوروں کے ذریح کرنے کوجمی ان ہی ذبیحوں میں گردانا گیا ہے جو جنات کے نام پر اوران سے طبع وخوف کی بنا پر مشرکین ذریح کیا کرتے تھے۔ بیسب شرعاً ممنوع ہے اور شرک کی ذیل میں آتا ہے۔ اس عمل سے بھی اجتناب ضروری ہے، کیوں کہ اس میں شرک کا شائبہ پایا جاتا ہے۔ نذر کی جائز اور مشروع صور تیں بہت ہیں۔ کیا ضرور ہے کہ جانور کے ذریح کرنے ہی کی نذر مانی جائے اوراس عمل کے ارتکاب سے جنات کے نام کے ذبیحوں میں شمولیت کر کے جنات کی پوجا کرنے والوں سے مشابہت پیدا کی جائے۔

#### نجات كا ذر بعدا تباع شر بعت ہے:

نجات کا ذریعہ کیا ہے؟ اورانسان کس طرح فلاح و بہبود سے ہم کنار ہوسکتا ہے؟ حضرت مجدد نے اس پر تفصیل سے بحث کی ہے اور مختلف مکا تیب میں اس مسئلے کو واضح کیا ہے۔ صاف لفظوں میں لکھتے ہیں کہ نجات صرف حضرت محمد شُاہِنِا کی اتباع ہی سے ہوسکتی ہے۔اس کے علاوہ نجات کا اور کوئی ذریعے نہیں ۔اس ضمن میں ایک مکتوب کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

طریق نجات و راه رست گاری جمیس متابعت شریعت است، علیه وعلی آله الصلوٰة والسلام، دراعتقاد و عمل استاد و پیر برائے آل غرض می گیرند که دلالت بشریعت نمایند و ببرکت ایشاں یُسر و مہولت دراعتقاد وعمل شریعت پیدا شود، نه آس که مریداں ہرچه دانند کنند، و ہرچه خواہند خورند، و پیران سپراینها گردند واز عذاب

<sup>🛭</sup> کمتوبات دفتر سوم ، کمتوب نمبرا ۲۳ ـ

گهدارند کهایی معنی نمنائے محض است ، آل جابے اذن کے شفاعت نتو اند کرد، تاعمل مرتضٰی نبود ، شفاعت او نه کند ، ومرتضٰی وقعے شود که به قتصائے شریعت عامل شود ● \_

اب ذیل میں ان الفاظ کا ترجمہ پڑھے:

نجات کا ذریعہ اور فلاح و کا مرانی کا راستہ فقظ یہ ہے کہ اعتقادی اور عملی طور پر صاحب شریعت (حضرت محم مصطفیٰ مُنافِیْمُ) کی اتباع کی جائے۔ استاد اور مرشد اس واسطے بنائے جاتے ہیں کہ وہ شریعت کی طرف رہنمائی کریں اوران کی برکت سے شریعت کے مطابق عقیدہ اور عمل کی استواری میں آسانی وسہولت پیدا ہو۔ نہ یہ کہ مرید جو بچھ چاہیں کریں اور جو چاہیں کھا کیں ، اور پیران کوعذاب سے بچانے کی ڈھال بن جا کیں۔ یادر ہے، یہ خیال ایک غلط اور بے ہودہ آرزو ہے۔ وہاں اذن کے بغیر کوئی شفاعت نہ کر سکے گا، اور جب تک یادر ہے، یہ خیال ایک غلط اور بے ہودہ آرزو ہے۔ وہاں اذن کے بغیر کوئی شفاعت نہ کر سکے گا، اور جب تک عطابق چلا گئی۔

#### اعتقادي مداهنت قابل معافى نهيس:

عمل دعقیدہ کے بارے میں حضرت مجدد کا وہی نقطۂ نظر ہے، جوسلف صالحین کا ہے۔ان کے نز دیک عمل میں مداہنت بارگاہ الٰہی میں قابل عفو ہو سکتی ہے لیکن عقیدے کی مداہنت معاف نہیں ہو سکتی۔عقیدے کی مداہنت ان کے نز دیک شرک کے متر ادف ہے۔

مدابست ومسابلت درگمل امیدمغفرت دارد\_امامداست اعتقادی گنجانشمغفرت ندارد\_ان الله لا یغفران یشرك به ویغفر مادون ذلك لمن یشاء €\_

نین عمل میں مدہنت وغفلت کا ارتکاب ہو جائے تو مغفرت وعفو کی امید ہے۔لیکن عقیدے کی مدہنت میں مغفرت کی مخبائش نہیں ہے۔اللہ کا فر مان ہے: بلا شبہ اللہ تعالی کے ساتھ شرک کیا جائے تو وہ نہیں بخشے گا،اس کے سواجس کو چاہے گا بخش دے گا۔

#### ادلهاحكام شرعيه:

ادلہ احکام شرعیہ کے بارے میں مجدد صاحب مُنِهَ اُنظر نظریہ ہے کہ وہ صرف قرآن مجید اور سنت رسول مُنْقِقًا ہیں ، ان کے بعد قیاس اور اجماع امت کوبطور دلیل پیش کیا جاسکتا ہے۔ ان کے الفاظ کا ترجمہ یہ ہے: احکام شرعیہ کے اثبات میں صرف کتاب وسنت ہی معتبر ومشند ہیں۔ پھر قیاس اور اجماع امت بھی

کتوبات دفتر سوم ، مکتوب نمبراهم \_

<sup>🧟</sup> مکتوبات دفتر دوم ، مکتوب نمبر ۱۷\_

فقہائے ہند (جلد چہارم)

۸۳

شبت احکام ہیں۔ ان چار ادلہ شرعیہ کے بعد کوئی ایسی دلیل نہیں، جس سے احکام شرعیہ کا اثبات ہو سکے۔ اولیائے کرام کے الہام سے کسی چیز کی حلت اور حرمت ثابت نہیں ہو سکتی اور ندار باب باطن کا کشف کسی چیز کو فرض یاسنت ثابت کرسکتا ہے •

ایک مکتوب میں فرماتے ہیں صرف قرآن وسنت سے استدلال کرنا جاہیے۔ جو شخص قرآن وسنت کو نظر انداز کر دے،اس سے کسی قتم کی گفتگواور جھگڑا نہ کیا جائے **۔** 

### الله کے سواکسی کوسجدہ کرنافعل شنیع ہے:

ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں کہ اللہ کے سواکسی اور کو تجدہ کرنا فعل شنیج ہے اور اس سے روکنا ضروری ہے:

. بعضے از خلفا را مریدان ایشال سجدہ می کنند.....شناعت ایں نعل اظهرمن اشتس است ،منع شال بکنید وتا کید درمنع نماید €۔

ایک اور مکتوب میں لکھتے ہیں ،ترجمہ:

اے برادر! سجدہ زمین پر پیشانی رکھنے کا نام ہے۔ بیٹل انتہائی تدلل، پستی، انکسار، عاجزی اور فروتی کو مضمن ہے۔ تواضع کی میشم صرف اللہ تعالیٰ کے لیے مخصوص ہے، شریعت نے غیر اللہ کے لیے اسے جائز نہیں تشہر ایا **ہ**۔

### غیراللّٰدکو'' ما لک دو جہان'' کہناکلمہ شرک ہے

ایک شخص نے اپنے مکتوب میں حضرت مجدد رکھتے کو' خدیونشا تین' سے مخاطب کیا۔' خدیونشا تین' کے معنی ما لک دو جہان کے ہیں۔حضرت مجدد کواپنے لیے یہ کلمہ شخت نا گوارگز رااوراسے کلمہ شرکیہ سے تعبیر فرمایا اور جوائی مکتوب میں تنبیہ فرمائی کہ بیلفظ فقط اللہ کے لیے مخصوص ہے، غیر اللہ کے لیے اسے ہرگز استعمال نہیں کرنا چاہیے،اگر چہوہ کتنی بھی بڑی شخصیت ہو۔ بندہ مہرحال مملوک ہے،اس کے لیے کسی صورت میں بھی شرعی

- مكتوبات دفتر دوم، مكتوب نمبر ۵۵ ـ
- کتوبات دفتر سوم ، کمتوب نمبر ۲۴-
- 🗿 مکتوبات دفتر اول ، کمتوب نمبر ۲۹۔
- كتوبات دفتر دوم مكتوب نمبر ٩٢ ـ

اعتبار ہے اس لفظ کے استعال کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔انداز بیان کس درجہز ور دار ،منطقیا نہ اور مدل ہے۔ مجد دصاحب کے اصل الفاظ ملاحظہ ہوں:

سعادت آثار! فقره درصحیهٔ گرامی اندراج یافت بود که "خدیونشأ تین" - این نعتیست که مخصوص بحضرت واجب الوجود است جل سلطانهٔ - مسملوك لا یقدر علی شی یه براچدرسد که بوجه از وجوه بخد اوند خود جل سلطانهٔ مشارکت جوید و در راه خداوندی بوید علی الخصوص درنشأ خردیه که مالکیت و ملکیت چه بطریق حقیقت و چه بطریق بحضرت مالك یوم اللدین است - حضرت حق سجانه وتعالی در دوز قیامت ندا دید کن الملك الیوم وخود دا در جواب آن فرماید - لله الواحد القهار عباد دا در ان روز غیراز بول و دبشت مختق نیست و جز حسرت و ندامت متصورنه • -

ان الفاظ كاترجمه بيه:

اے سعادت مندعزیز! آپ کے مکتوب گرامی کے ایک فقرے میں ''خدیونشا تین'' مرقوم تھا (جس کے معنی دونوں جہان کے بادشاہ کے جیں) یہ وہ نعت اور تعریف ہے جو صرف حضرت واجب الوجو داللہ جل شانہ کے لیے مخصوص ہے۔ بندہ مملوک کو جو کسی شے پر قادر نہیں، کیا لاکن ہے کہ خدا تعالیٰ کے ساتھ شرک کرے اور افقیارات خداوندی میں وخل انداز ہو۔ بالحضوص عالم آخرت میں کہ مالکیت و ملکیت کیا حقیقی اور کیا مجازی حضرت مالک یوم الدین کے لیے خصوص ہے۔ حضرت حق سجانہ و تعالیٰ قیامت کے دن پکارے گا۔ ل۔ من الملك الیوم الدین کے لیے خصوص ہے۔ حضرت حق سجانہ و تعالیٰ قیامت کے دن پکارے گا۔ ل۔ من الملك الیوم (آج کس کی بادشاہی ہے) اللہ تعالیٰ خود ہی اس کے جواب میں ارشاد فرمائے گا۔ ل۔ او احد القہاد (صرف اللہ واحد قبار کے لیے بادشاہی ہے) اس روز بندوں پرخوف و دہشت کے سوااور کسی چیز کا غلبہ نہ ہوگا اور حسرت و ندامت کے علاوہ اور کوئی شے تصور میں نہ آئے گی۔

#### زبان سے نماز کی نیت کے لفظ کہنا بدعت ہے:

لعض لوگ نماز کے لیے کھڑے ہوتے وقت زبان سے نیت کے الفاظ کہتے ہیں۔حضرت مجد داس کی سخت کلیر کرتے اور اسے بدعت قرار دیتے ہیں۔ یہ بدعت عوام میں تو رائج ہے ہی، بعض علما بھی اسے مستحسن گردانتے ہیں۔حضرت مجد دایک مکتوب میں اس کو بدعت سے تعبیر کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ اس سے نماز فاسد ہو جاتی ہے۔ ان کے نزدیک اراد و قلب ہی اصل شے ہے۔ زبان سے الفاظ ادا کرنا قطعاً خلاف سنت ہے۔ الفاظ یہ ہیں:

و بهم چنیں است آنچی علما در نیت نماز مستحن داشته اند که باوجود اراد هٔ قلب بزبان نیز باید گفت - وحال آن که از ان سرور علیه وعلی آلبر الصلوٰة ثابت نه شده است ، نه بروایت صحح و نه بروایت ضعیف ، و نه از اصحاب

کتوبات دفتر اول ، مکتوب نمبر ۸۷ کــ

کرام و تابعین عظام که بزبان نیت کرده باشند بلکه چوں اقامت می گفتند تئمیرتر یمه می فرمودند به بنیت بزبان بدعت باشدوای بدعت را حسنه گفته اند، واین فقیر می داند که این بدعت چه جائے رفع سنت که رفع فرض می نماید، چه در تجویز آل اکثر مردم بزبان اکتفامی نمایند وازغفلت قلبی باک ندارند به پس درین همن فرضے از فرائض نماز که نیت قلبی باشد متروک می گردد و بفسا دنماز می رساند • پ

اب ذيل مين ان الفاظ كالرّجمه ملاحظه مو:

اس طرح وہ امر ہے جے علانے نمازی نیت کے بارے ہیں مستحسن سمجھا ہے کہ باوجودارادہ قلبی کے زبان سے نیت کے الفاظ کہنا چاہیے۔ حالانکہ بیرسول اللہ مُلَیْرُم سے کسی سیج یاضعیف روایت سے ثابت نہیں، نہ صحابہ کرام اور تابعین عظام سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ انھوں نے زبان سے نیت کی ہو۔ بلکہ جب وہ اقامت (فد قامت الصلوٰة) کہتے تھے تو صرف تکبیر تحریمہ بی کہنے تھے۔ سوزبان سے نیت کرنا بدعت ہے۔ بعض لوگ اس کو بدعت حسنہ کہتے ہیں، یہ فقیر جانتا ہے کہ بیروہ بدعت ہے جورفع سنت تو رہا ایک طرف سرے بعض لوگ اس کو بدعت حسنہ کہتے ہیں، یہ فقیر جانتا ہے کہ بیروہ بدعت ہے جورفع سنت تو رہا ایک طرف سرے سے فرض بی کورفع کردیتی ہے۔ کیونکہ اس میں اکثر لوگ محض زبانی انفاظ پر اکتفا کرتے ہیں اور دل کی غفلت کی کوئی پروانہیں کرتے۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ اس سے فرائض نماز میں سے ایک فرض جونیت قلب ہے، متروک ہو جاتا ہے اور یہ معاطے کونماز کے فاسد ہونے تک پہنچا دیتا ہے۔

### بدعت کو بدعت حسنه اور بدعت سدیمه میں تقسیم کرنا غلط ہے:

حضرت مجدد میلید نے بدعت کی شدید مخالفت کی ہے اور وہ اس سے انکار کرتے ہیں کہ بدعت دو اقسام پر منقسم ہے۔ ایک بدعت حسنہ ہے اور ایک بدعت سئیہ۔ ان کے نزدیک بدعت کی ایک ہی تعریف اور ایک بئی منقسم ہے۔ ایک بدعت حسنہ ہے اور ایک بدعت صند ور میں جو اللہ اور اس کے رسول مُلَیّرُ ہِم نے متعین کر دی ہیں اور ان ایک بی قسم ہے اور وہ یہ ہے کہ وین کی ان حدود میں جو اللہ اور اس کے رسول مُلَیّرُ ہے کہ وین کی ان حدود میں بھی گیز کو داخل کر لینا، جس کا دین سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ احکام میں جو کتاب وسنت میں منقول ہیں، کسی ایسی نئی چیز کو داخل کر لینا، جس کا دین سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مجدد صاحب فرماتے ہیں کہ بدعت کوبس بدعت ہی کہنا چاہیے۔ اس کو بدعت حسنہ اور بدعت سیریہ کے خانوں میں تقسیم کرنا قطعی طور سے غلط ہے۔ یہ بات انھوں نے متعدد مقامات پر نہایت تفصیل سے بیان کی ہے ہے۔

#### فاتحه خلف الا مام کے بارے میں:

حضرت مجدد کے طریق عمل اور اسلوب کلام سے عیاں ہے کہ وہ ظاہراً اور باطناً ہر لحاظ ہے کتاب و سنت پر عامل تھے۔ اس کے علاوہ کسی چیز کو قبول نہ کرتے تھے۔ مختلف فیہ مسائل میں وہ تشدد کے قائل نہ تھے،

<sup>🛭</sup> کنوبات، دفتر اول مکتوب، ۱۸۲ 🌊

<sup>🛭</sup> اس کے لیے دیکھیے مکتوبات دفتر دوم مکتوب۵۴،۲۲۳۔ دفتر اول ،مکتوب۲۹۰،۱۸۴۔

لیکن ان کامکل ہمیشہ حدیث وسنت کے مطابق رہا۔ فاتحہ خلف الا مام کے بھی قائل تھے۔'' زبدۃ القامات' ان کے حالات میں اولیں تذکرہ ہے ادر متند ہے۔خواجہ محمد ہاشم کشمی اس کے مصنف ہیں جوان کے مشہور خلیفہ تھے۔ اس کتاب کے بارے میں بیوش کرنا ضروری ہے کہ بیر مجدد صاحب کی وفات کے تین سال بعد سے ۱۹۲۰ھ/ ۱۲۸ء میں مکمل ہوئی۔ اس کتاب میں فاتحہ خلف الا مام سے متعلق مجدد صاحب کے مسلک کی خواجہ محمد ہاشم کشمی ان الفاط میں وضاحت کرتے ہیں:

#### ان الفاظ كاترجمه بيرے:

اس حقیر نے جب ید یکھا کہ حفزت مجد دصاحب بیکھی فدمت میں حاضر ہوا اور ابنا سوال پوچھا۔
دل میں خیال گزرا کہ اس کی اصل وجہ کیا ہے۔ اس وجہ سے ان کی خدمت میں حاضر ہوا اور ابنا سوال پوچھا۔
جواب میں فرمایا، شافعیہ اور مالکیہ رہم اللہ کے نزدیک سورہ فاتحہ کے بغیر نماز درست نہیں ہے لہذا وہ امام کے پیچھے فاتحہ پڑھتے ہیں اور سے ہور فقہائے حفنہ ہی اس پر دلالت کنال ہیں لیکن ہمارے امام، امام ابوحنیفہ بھی ہی التی کا تحکومقتدی کی فاتحہ قرار دیتے ہیں اور امام کے پیچھے فاتحہ پڑھنے کو جائز نہیں سجھتے اور جمہور فقہائے حفنہ ہی اس پر عامل ہیں۔ گراحناف سے بعض مرجوحہ ردایات فاتحہ خلف الامام کے جواز کے منعلق بھی موجود ہیں۔ تاہم بہاں تک ہمارا تعلق ہے ہم ممکن حد تک، تمام نداہب فقہیہ میں عملی تطابق کی کوشش کرتے ہیں، اس لیے اس محاطے میں ہمارے نزدیک جمع د تطابق کی یہی صورت ہے کہ خود فریضام متانبام دیں۔

حفرت مجدد صاحب کے ان الفاظ سے داضح ہوتا ہے کہ وہ اختلافی مسائل میں قولاً وعملاً تشدد کے ردادار نہ تھے ادر مسلے کے اس پہلوکور جج دیتے تھے جو کتاب وسنت سے ہم آ ہنگ ہو۔

#### تصانيف:

حضرت مجدد الف ثانی متعدد کتابوں کے مصنف تھے۔ ذیل میں ان کی تصانیف کامخضر الفاظ میں تعارف کرایا جاتا ہے:

<sup>•</sup> زبرة القامات من ١٩٨٠م٩١\_

ا۔ اقبات النبوۃ: معلوم ہوتا ہے بیان کی سب سے قدیم تصنیف ہے، جے ایک علمی رسالے کی حیثیت عاصل ہے۔ بیرسالہ مسکہ نبوت سے متعلق ابوالفصل سے ایک بحث کے بتیج میں معرض تحریر میں لایا گیا تھا۔ تمہید کے علاوہ بیرسالہ دو بحثوں پر محیط ہے۔ ایک بحث میں نبوت کے معنی و مطلب کی تحقیق کی گئی ہے اور دوسری میں مجزے کے بارے میں ضروری امور ضبط کتابت میں لائے گئے ہیں۔ بعد از ال ایک مقالے میں بعث ، حقیقت نبوت ، خاتم انہین اور اثبات نبوت کا بیان ہے اور اس ضمن میں فلاسفہ کے نقط وکر کی تر دید ہے۔ کتاب کے آغاز میں بتایا گیا ہے کہ اکبر کے عہد میں فہری حالت کیار خ اختیار کر گئی تھی اور اس باب میں وہ حد اعتدال سے کتا آگے بڑھ گیا تھا۔

۲۔ رسالہ رد روافض: بیدرسالہ جیسا کہ نام سے ظاہر ہے شیعہ کی تر دید و مخالفت میں ہے۔ اس کی وجہ تصنیف کے بارے میں شیخ محمد اکرام مرحوم لکھتے ہیں:

غالبًا سفرلا ہورکی یادگارہے۔ بیدرسالہ اصل میں اس رسالے کا جواب ہے، جوعلائے شیعہ نے علائے ماداء النہر کواس وفت بھیجا، جب عبداللہ خال از بک نے 992ھ، (1009ء) میں مشہد کا محاصرہ کر رکھا تھا۔ کیکن اس کی تصنیف کی فوری وجہ بیتھی کہ ہندوستان میں گئی شیعہ علمائے مشہد کے مضامین و ہراتے اور امرا وسلاطین کی مجلسوں میں آتھیں بڑے فخر سے بیان کرتے۔

حضرت مجددان کی تر دید کرتے ، کیکن انھیں خیال ہوا کہ اس موضوع پر ایک مستقل رسالہ سپر دقلم ہونا چاہیے تا کہ عوام الناس میں بھی غلط فہمیوں کی گنجائش ندر ہے۔ چنا نچہ وہ اس رسالے کے آغاز میں تحریر فرماتے ہیں:

بعضے از طلبہ شیعہ کہ متر ددایں حدود بودند، بایں مقد مات افتحار و مباہات می نمودند و در مجالس ا مراوسلاطین ایں مغالطات شیمت می دارندوایں حقیر در جرمجلس و معرکہ مشاف بہقد مات معقولہ و منقولہ رد آنہا می کرد، و غلطیہا ئے صریحہ ایشاں رااطلاع می داد۔ اماحیت اسلام ورگ فاروقیم بایں قدر ردوالزام کفایت نمی کردوشورش سینئہ بے کینہ تشفی نیافت و بخاطر فاتر قراریافت کہ اظہار مفاسدایشاں تاز مانے کہ در قید کتابت ند آید سسنفع عام نہ بخفد۔

اس رسالے میں شیعوں کی نسبت وہی نقطہ نظر ہے، جس سے مکتوبات امام ربانی اور مکتوبات خواجہ محمد معصوم کے بڑھنے والے واقف ہیں۔ یعنی بید کہ وہ کا فر ہیں اور واجب القتل بیدرسالد (اثبات اللوق اور رسالد حجملیلید کے برعکس جوعربی زبان میں ہیں ) فارس میں لکھا گیا، لیکن اپنے نقطہ نظر کی تائید میں کثرت سے روایات واحادیث دی ہیں جوعربی میں ہیں ۔

سرسالۃ ہلیلیہ: یہ بیس بائیس صفحات پر مشتل ایک رسالہ ہے، جس کا تاریخی نام ''معارف لا الدالا اللہ عمد رسول اللہ'' ہے۔ اس میں کلمہ طیبہ کے بارے میں بحث کی گئی ہے۔ بحث کا آغاز لاسے کیا ہے۔ اس کے محمد رسول اللہ'' ہے۔ اس میں کلمہ طیبہ کے بارے میں

<sup>🕡</sup> رودکوژش ۲۲۲۳،۳۳۳\_

بعد لفظ الله کی حقیقت اور اس کے اهتقا تی نحوی کے متعلق علما ومفسرین کے اقوال کی روشنی میں بحث کی ہے۔علاوہ ازیں لفظ الله کے لطائف، وحدانیت الٰہی کے دلائل اور کلمہ طیبہ کے فضائل بیان کیے ہیں۔اس رسالے میں تصوف کا انداز نمایاں ہے۔

اللہ معارف لدنیہ: اس میں حضرت مجدد نے ثابت کیا ہے کہ شریعت اور طریقت میں کوئی فرق نہیں ہے، دونوں ایک ہی چیز ہیں۔ پھران صوفیا کی مخالفت و فدمت کی گئی ہے جو شریعت کے خلاف با تیں کرتے اور احکام شرع کو غلط انداز سے ہدف تاویل تھہراتے ہیں۔ اس قتم کے ناقص علم اور خام فکر صوفیا پرا ظہار تعجب اور تنقید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

وعجب است از بعضے درویشاں خام ناتمام که کشف خیالی خود را اعتبار نمود ه با نکار ومخالفت ایں شریعت باہره اقدام می نمایند۔ وحال آ ککه موی علی نبینا وعلیہ الصلوٰ ق والسلام بایں کلیمی وقرب اگر زنده می بود، غیر از متابعت اس شریعت امردگرنی مود۔

یعن بعض خام علم اور ناقص فکر صوفیا پر تعجب ہوتا ہے کہ وہ اپنے خیالی کشف کو قابل اعتبار گردانتے اور شریعت مقدسہ محمد یہ ٹاٹیٹی سے انکار کرتے ہیں۔ حالانکہ شریعت محمدی کی صدافت کا بیدعالم ہے کہ اگر موٹی علیثا بھی زندہ ہوتے تو اللہ تعالیٰ سے قرب کے باوصف اور کلیم اللہ ہونے کے باوجود شریعت محمدی کے اتباع کے سوا کوئی چارہ نہ یاتے۔

۵۔ رسالہ مبدا و معاد: یہ رسالہ بعض صوفیا نہ مسائل اور عبارات پر شمل ہے جو حفرت مجدد کے خلیفہ خواجہ محمد میں بنتی نہ نہ نہ ہیں۔ محمد بنتی بنتی نہ نہ نہ ہیں۔ محمد بنتی بنتی بنتی ہیں۔ علی بنتی بنتی ہیں۔ ۲۔ تعلیقات برشرح رباعیات خواجہ باقی باللہ: یہ رسالہ حضرت خواجہ باقی باللہ کی رباعیات کی خود نوشت شرح پر مجدد صاحب کے اضافوں کو محتوی ہے۔ یہ رباعیات وجود باری تعالی اور قدم باری تعالی ایسے دقیق مسئلے سے متعلق ہیں۔ مجدد صاحب نے حضرت خواجہ کے نقطہ نظر کی روشنی میں اس کی وضاحت کی ہے۔ کے اسالہ باک میں اس کی وضاحت کی ہے۔

- کا تعلیقات عوارف: بیکتاب انجمی تک زیوطبع سے آ راستهٔ بیس ہوئی۔
  - ۸ ارشادالریدین: به کتاب بھی طبع نہیں ہوئی۔
- 9۔ کمتوبات امام ربانی: حضرت مجدد الف ثانی کے مکتوبات جو مکتوب امام ربانی کے نام سے موسوم ہیں، بہت شہرت کے حامل ہیں۔ سرزمین برصغیر میں جو قدرومنزلت اہل علم میں ان مکتوبات کو حاصل ہوئی، وہ تصوف کی اور کسی کتاب کو حاصل نہیں ہوئی۔ ان کی ہمہ گیر مقبولیت کا اندازہ اس حقیقت سے ہوسکتا ہے کہ حضرت مجدد کی زندگی ہی میں ان کی نقلیس مرتب و مدوّن ہوکر ہندوستان کے مختلف شہروں اور اس سے باہر دیگر ممالک میں مجیاع میں عندیں مرتب و مدوّن ہوکر ہندوستان کے مختلف شہروں اور اس سے باہر دیگر ممالک میں مجیاع میں عندیں۔ ان مکتوبات کی تین جلدیں ہیں اور ہر جلد وفتر کے نام سے موسوم ہے۔

دفتر اول: ید دفتر در المعرفت کے نام ہے موسوم ہے اور ۱۳۳۳ مکتوبات کا مجموعہ ہے۔ ان کو حضرت مجدد کے مرید خاص خواجہ یار محمد برخشی نے جمع کیا۔ یہ دفتر حضرت کی زندگی ہی میں مرتب ہو گیا تھا۔ حضرت مجدد کو جب ان مکتوبات کی تعداد بتائی گئی تو فر مایا: حضرات صحابہ بدر جی آئی کی تعداد بھی ۱۳۱۳ ہے۔ لہذا تبرکا و تمینا اس دفتر کو اسی مبارک عدد پرختم کر دیا جائے۔ یہ دفتر ۲۵۰ اھ/ ۱۲۲۱ء میں بعنی قلعہ گوالیار میں محبوس ہونے سے تین سال پہلے جمع ہوا، اور سب مکتوبات سے مفصل ہے۔ اس میں ہیں خطوط وہ ہیں جو انھوں نے اپنے مرشد خواجہ باتی باللہ کو کھھے۔ کی خطوط شخ فرید اور جہاں گیر بادشاہ کے دوسرے امراکے نام ہیں، جن میں ان کویہ تلقین کی گئی ہے کہ نے بادشاہ (جہاں گیر) کے عہد میں تر وی دین کی کوشش کریں۔ پچھ خطوط مختلف سوالوں کے جواب میں ہیں یا بعض علمی اور دینی مسائل کے بارے میں ہیں۔

دفتر دوم: اس دفتر کا نام نورالخلائق ہے اور بیتاریخی نام ہے جو ۱۲۸ اھ بنما ہے اور یہی اس کی جمع و تدوین کا سال ہے۔ اس میں ۹۹ مکتوبات ہیں۔ حضرت مجدد کے مریدخواجہ عبدالحی ابن خواجہ چاکر حصاری نے خواجہ محمعصوم کے ایما ہے جمع کیا۔ اللہ تعالیٰ کے اسائے حسیٰ کی تعداد بھی ۹۹ ہے، لہذا اس دفتر کوتر کا اس عدد پر ختم کیا گیا۔ ان خطوط میں بعض بوے مفصل اور طویل ہیں۔ ایک خط جوخواجہ محمد تق کے نام ہے، ہیں سے زیادہ صفحات پر محیط ہے۔ اس میں اہل سنت اور شیعہ مسلک سے متعلق مدلل بحث اور اپنے نقطہ نگاہ کی وضاحت کی گئ ہے۔ ایک خط خان جہاں کے نام ہے، جس میں عقائد اسلام تفصیل سے معرض تحریر میں لائے گئے۔

دفتر سوم: اس دفتر کا نام معرفت الحقائق ہے۔ پہلے یہ ۱۱ امتوبات کا مجموعہ تقا۔ ان مکتوبات کے جامع حضرت مجدد کے مرید خواجہ گھ ہا اس پوری ہیں۔ یہ کتوبات ۱۹۲۱ء میں حضرت مجدد کے مرید خواجہ گھ ہا اس پوری ہیں۔ یہ کتوبات اس ۱۹۲۲ء میں حضرت مجدد کی وفات سے تین سال پیشتر جمع کیے گئے۔ قرآن مجید کی سورتوں کی نسبت سے یہ ۱۹۱ مکتوبات ہیں۔ پھر دفتر چہارم شروع ہوا اس میں چودہ مکا تیب کوجھی شامل دفتر کیا ہوا اس میں جودہ مکا تیب کصے گئے متھ کہ حضرت کا انتقال ہوگیا۔ لہذا ان چودہ مکا تیب کوجھی شامل دفتر کیا گیا۔ اس حساب سے یہ ۱۲۸ مکتوبات ہونا جائیس تھے، گرمطبوعہ شخوں میں ۱۲۸ مکتوبات ہیں۔ جار مکتوب اس میں شامل نہیں۔ یہ اس ذمانے کے مکتوب ہیں جب حضرت مجدد قلعہ گوالیار میں محبوس تھے یا فشکر شاہی کے ہمراہ تھے۔ ان میں ایک مکتوب یا دشاہ جہاں گیر کے نام ہے، اس میں دعا کے اسرار اور علا وصلحا کی تعریف کی گئی ہے۔ تھے۔ ان میں ایک مکتوب یا در شاہ جہاں گیر کے نام ہے۔ اس میں وہ شرائط بیان کی گئی ہیں جو تورتوں کی بیعت کے سلسلے میں اسلام نے مقرد کی ہیں اور مروجہ بدعات کی تقصیلات بتائی گئی ہیں، جن میں ہندوستان کی بہت سی عورتیں مبتلا اسلام نے مقرد کی ہیں اور مروجہ بدعات کی تقصیلات بتائی گئی ہیں، جن میں ہندوستان کی بہت سی عورتیں مبتلا مرض چیکی اور بعض دیگر امراض کی صورت میں سیتلا دیوی کی منت ماننا، بزرگوں کی قبروں پر جانا، وہاں نذرہ نیاز دینا اور جانور ذرج کرنا، بیروں کی صورت میں سیتلا دیوی کی منت ماننا، بزرگوں کی قبروں پر جانا، وہاں نذرہ نیاز دینا اور جانور ذرج کرنا، اس بدعات کی نام کے روزے رکھنا ہوا ہے۔ حضرت مجددان کے شکہ یونا نوغیرہ کوشیح سیحسنا اور قابل ممل گردانیا، ان بدعات کی نام کے روزے رکھنا ہوا ہو ہو جسیحسنا اور قابل ممل گردانیا، ان بدعات کا دائر ہوگرک تک بجسیلا ہوا ہے۔ حضرت مجددان کے شکلا ہوا ہو تحکمت اور قابل ممل کردانیا، ان بدعات کی خوات کے مقررت کی کھنا ہوں کے مسلمان محکرت میں دخوالف تھے۔

### مکتوبات کی علمی ہمہ گیری:

کتوبات امام ربانی کوعلم وفضل کے دلآ دیز مجموعے کی حیثیت حاصل ہے۔ان میں تحقیقی ،فتہی تبلیغی ہم کا مواد موجود ہے۔اسلوب نگارش بڑا زور دار ،موثر اور خطیبانہ ہے۔حضرت مجدد باطل کی تر دید اور اعلائے کلمۃ اللہ میں نہایت جری ہیں۔خلاف شرع امور کی پورے زور اور جوش سے تر دید کرتے ہیں۔ اس کا انداز ہ ایک متوب کی چند سطور سے ہوسکتا ہے جو انھوں نے ملاحس کشمیری کے نام تحریفر مایا۔ لکھتے ہیں:

نوشته بودند که شخ عبدالکبیریمنی گفته است که حق سجانه د تعالی عالم الغیب نیست \_ بے اختیار رگ فاروقیم درحرکت می آید وفرصت تاویل و تو جیدنی د مد \_ قائل این سخنان شخ کبیریمنی باشدیا شخ اکبرشامی ، کلام محمر علیه و آله الصلو ق والسلام در کار است ، نه کلام حمی الدین ابن عربی د صدر الدین قونیوی دعبدالرزاق کاشی \_ ماراب نص کاراست ، نه به فص \_ مارافتو حات مدنیه از فتو حات مکیه ستغنی ساخته است \_

لینی لکھا گیا ہے کہ شخ عبدالکبیریمنی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ عالم الغیب نہیں ہے۔ اس بات سے میری
رگ فاروتی ہے اختیار حرکت ہیں آگئی اور اس نے تعبیر وتو جیہ کا کوئی موقع باتی نہر سہنے دیا۔ اس تسم کی باتیں
کہنے والا شخ کبیریمنی ہویا شخ اکبرشامی، ہمارے نزدیک اس کی کوئی حیثیت نہیں۔ ہمیں صرف حضرت محمد عُلَیْوَاً
کے کلام سے تعلق ہے۔ محی الدین عربی، صدر الدین قوینوی اور عبدالرزاق کا شی کے کلام کو ہم کوئی اہمیت نہیں
دیتے۔ ہمیں نص سے غرض ہے، نہ کہ فص (فصوص الحکم) سے۔ ہم کوفتو حات مدنیہ (حدیث) نے فتو حات مکیہ
(ابن عربی کی کتاب) سے قطعی بے نیاز کر دیا ہے۔

اندازه کیجے بیالفاظ حقیقت وصدافت، جذبه و جوش اور تا ثیروخطابت کے لحاظ سے کتنے زور دارہیں۔

#### تجديدوين:

آ خرمیں بیرط کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ تجدید دین کا کیا مطلب ہے اور اسلام میں مجد د کا تصور کیا ہے؟ ابوداود میں ایک صدیث ہے، جس کے الفاظ بیہ ہیں:

ان الله يبعث لهذه الامة على رأس كل مائة من يجدد لها امر دينها و . (الله تعالى اس امت ميس برصدي ميس اليا شخص پيدا كرے گاجودين كى تجديد كرے گا۔)

یعنی امت محمد مید میں اللہ تعالی ہر صدی میں ایسا محض پیدا کرتا رہے گا جولوگوں کو مختلف برائیوں کے ادتکاب سے روکنے، بدعات و محدثات سے دامن کشاں رہنے اور نیکی کے پھیلانے کی تلقین کرے گا۔کہا جاتا ہے کہ مندرجہ ذیل اکابردین اپنے اپنے زمانے کے مجددو مصلح تھے:

<sup>•</sup> ابوداود، آخر كتاب المهدى اول كتاب الملاح \_ باب مايذكر في قون الماتة ..

عمر بن عبدالعزیز (۱۰۱ه) پہلی صدی ہجری کے، امام شافعی بینی محمہ بن ادریس (۲۰۴ه) دوسری صدی ہجری کے، امام باقلانی احمہ بن طیب (۲۰۴ه) یا امام اسفرائنی احمہ بن طیب (۲۰۴ه) یا امام اسفرائنی احمہ بن محمد (۲۰۴ه) چوتھی صدی کے، امام غزالی (۵۰۵ه)، پانچویں صدی ہجری کے، امام نخر الدین رازی (۲۰۱ه) چھٹی صدی ہجری کے، ابان وقتی العید (۲۰۷ه) ساتویں صدی ہجری کے، امام بلقینی سرائ الدین (۲۰۱ه) تا ہے۔ اللہ بن الدین (۱۱۹ه) تویں صدی ہجری کے مجدد تھے۔ شخطی الدین الدین کاروقی کودسویں صدی ہجری کے مجدد تھے۔ شخطی الدین کاروقی کودسویں صدی ہجری کے مجدد (مجدد الف ثانی) کہا جاتا ہے۔

تجدید دین کے بارے میں علائے کرام نے مختف کابوں میں تفصیل سے بحث کی ہے۔ اصل بات سے کہ ذمانے کے حالات کے مطابق اللہ تعالی ہر دور، ہر ملک اور ہر علاقے میں ایسے مصلحین بیدا کرتا ہے جو اس دور کی مجرا ہیوں کی نشان دہی کرتے اور لوگوں کو ان سے روکتے ہیں۔ ان کی تعدادا کیک یا ایک سے زا کد ہو سکتی ہاور ان کا نیج تبلیغ اور طریق تجدید وقت و ماحول کے مطابق الگ الگ ہوتا ہے۔ یہ بحد دوین اور مصلحین صدی کے شروع یا آخر ہی میں پیدا نہیں ہوتے بلکہ جب مگراہیوں کا زور بڑھ جاتا ہے تو اللہ تعالی ان کے ضدی کے شروع یا آخر ہی میں دعوت و تبلیغ کا سامان فراہم کر دیتا ہے۔ اس تنم کے اور پی جب وقت کا تقاضا آخیں حضرات صدی کے شروع میں بھی پیدا ہو سکتے ہیں اور صدی کے وسط میں بھی۔ یعنی جب وقت کا تقاضا آخیں آواز دیتا ہے، وہ میدان میں میں اتر آتے اور فرائض تبلیغ انجام دینے پر کمر بستہ ہوجاتے ہیں ہو۔

#### وفات:

حضرت مجددالف ٹانی نے تر یہ ٹھ سال عمر پاکر بروز سہ شنبہ ۲۸ برصفر ۱۰۳۰ اھ/۳۰ رنومبر ۱۲۲۳ و کوسر ہند میں وفات پائی۔ نماز جنازہ ان کے صاحب زادہ گرامی خواجہ محمد سعید نے پڑھائی، جوزبدۃ المقامات کے مصنف خواجہ محمد ہاشم مشمی کے بقول'' افقہ فقہائے وفت'' متھ۔ زبدۃ المقامات میں مرقوم ہے کہ خواجہ محمد سعید پڑھائیا نے اپنے والدگرامی حضرت مجدد الف ٹانی پڑھائیا کی نماز جنازہ کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعانہیں کی، جیسا کہ بعض لوگ کرتے ہیں۔ الفاظ یہ ہیں:

حضرت مخدوم زادهٔ بزرگ خواجه محمد سعید دامت برکانه نماز جنازه پیروپدر بزرگ وارخودرضی الله عنه نمودند و بعدازنماز برائے دعا توقف نفرمودند که مقتصل سنت چنیں نیست و در کتب فقه معتبره مرقوم است که بعداز نماز جنازه ایستاده دعا کردن مکروه است، هر چند کهٔ کمل بعضے امام دریں ایام چنیں است ❷۔

#### ان الفاظ کا ترجمہ ریہ ہے:

- تفصیل کے لیے دیکھیے عون المعبود شرح ابوداؤد، جسم، ص ۸ کا تا ۱۸۲۔
  - زيدة القامات بص٢٩٣ \_

حضرت مخدوم زادہ خواجہ محمد سعید بُرُہُ اللہ نے اپنے مرشد و پدر بزرگ وار رحمتہ اللہ علیہ کی نماز جنازہ پڑھا کی اور نماز کے بعد دعائے لیے نہیں تھہرے، کیوں کہ بید دعا خلاف سنت ہے اور فقہ کی متند کتابوں میں لکھا ہے کہ نماز جنازہ کے بعد کھڑے ہو کر دعا کرنا مکروہ ہے۔ تاہم بعض ائمہ مساجد ان ونوں بھی اس (خلاف سنت) نعل کا ارتکاب کرتے ہیں۔

### ۴۱ \_ شیخ اسدالله هرگامی

شیخ اسد الله بن اساعیل بن حضر علوی حینی ہرگامی، ۹۹۳ ھر/ ۱۵۸۱ء کو ہرگام میں پیدا ہوئے جواعمال خیر آباد میں ایک خاصا بڑا گاؤں تھا۔ ان کے والد مولانا مفتی اساعیل ہرگامی مشہور عالم تھے، ان ہی سے تعلیم پائی علم فقہ بھی ان ہی سے حاصل کیا۔ حنی المسلک تھے۔ اس دور کے علمائے صالحین میں ان کا شار ہوتا تھا۔ تصوف وطریقت سے بھی لگاؤتھا۔ تمام عمر درس و تدریس اور افاد ہ طلبا میں صرف کر دی۔ ۲۰۱۵ مراح ۲۵۷اء کو ہرگام میں فوت ہوئے اور جلالی پورنامی ایک قرید میں وفن کیے گئے ۔

### ۴۲ \_مفتی اساعیل ہرگامی

مفتی اساعیل بن خفر علوی حینی ہرگامی، ۹۳۵ ھر/ ۱۵۳۸ ء کو ہرگام میں پیدا ہوئے۔ وہیں نشو ونما پائی اور اپنے والد شخ خضر ہرگامی سے علم حاصل کیا، جو اس عبد کے علاے دین میں سے تھے۔ دیگر اسا تذہ کے سامنے بھی زانوئے تلمذ نہ کیا۔ حتیٰ کہ دیار ہند کے بہت بڑے عالم، شخ ، فقیہ، اصولی اور علوم عربیہ کے ماہر گردانے گئے۔ ان کے بیٹے شخ اسد اللہ ہرگامی نے شخ عبدالسیع بن عبدالرطن عباسی لا ہر پوری سے اخذ طریقت کیا۔ مفتی اساعیل ہرگامی بھی شخ عبدالسیع سے مستفیض ہوئے۔ شخ عبدالسیع ان کے بھانچ ہوتے تھے اور اس زمانے کے معروف صاحب طریقت بزرگ تھے۔ ان کے علاوہ شخ عبدالقدوس بن عبدالسلام جون پوری سے بھی استفادہ کیا۔ عمر بحراپنے گاؤں ہرگام کی مندافیا پر فائز رہے اور درس وافادہ اور ذکر الہی میں زندگی برکر دی۔ اس عالم وفقیہ نے ۱۹۳۰ھ میں وفات پائی اور اس نواح کے ایک قریباسمعیل پور میں وفات پائی اور اس نواح کے ایک قریباسمعیل پور

## ٣٧ ـ شيخ اساعيل بن محمود سندهي

شیخ اساعیل بن محمود سندهی کی کنیت ابوالفرح اور لقنب سراج الدین تھا۔ ابوالفرح سراج الدین بر ہان

نزبة الخواطر، چ۵،ص ا۷۔

<sup>📗 🖫</sup> خروج ۵، ص اعمه

پوری کے نام سے معروف تھے۔ بہت پڑے صوفی ، صالح عالم دین اور فقیہ نام دار تھے۔ صغری ہی میں مشہور صاحب طریقت و تصوف شخ عیسی بن قاسم سے لزوم اختیار کرلیا تھا اور اس میں کامل دلچیں رکھتے تھے۔ شخ اساعیل نے ۱۰۳۷ھ/۱۹۲۸ء کو بر ہان پور میں فاری زبان میں ایک کتاب تصنیف کی جس کا نام مخزن الدعوات رکھا۔ یہ کتاب اس مواد پر مشتل ہے جو انھیں اپنے شخ سے حاصل ہوا۔ کتاب دعوتی انداز کی ہے گ۔

## ۳۴۶ \_ شیخ اساعیل لا ہوری

شیخ اساعیل بن فتح الله بن عبدالله بن فیروز لا ہوری ، جلال الدین اکبر کے عبد میں پیدا ہوئے ۔ کھو کھر خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ پانچ سال کی عمر کو پنچے تو مرض طاعون میں جتا ہوگئے۔ ان کے والد فتح الله نے الله نے اس حالت میں ان کوشنخ عبدالکر یم لا ہوری کے سپر دکر دیا۔ بڑے ہوئے تو حصول علم میں لگ گئے اور تمام دری کتابیں کلمل کرلیں۔ یہاں تک کہ عالم کبیر اور محدث وقت مانے گئے۔ فارغ انتحسیل ہونے کے بعد لا ہور سے دس میں کر اور میں مشغول ہو کئے۔ فارغ بنا تھا اور وہاں درس وافادہ میں مشغول ہو گئے۔ طویل مدت تک وہاں مقیم رہے۔ پھر لا ہور منتقل ہوگئے۔

لا ہور کے اس عالم دین کا حلقہ درس بڑا وسیع تھا۔ان کے تلاندہ میں شخ عبدالحمید لا ہوری، شخ تیمور لا ہوری، شخ جان محمد لا ہوری اور خلق کثیر شامل ہے۔ ۵رشوال ۱۰۸۵ھ/۳۳ر دسمبر ۱۶۷۴ء کو لا ہور میں وفات پائی اور وہیں دفن کیے گئے کے۔

### ۴۵۔اساعیل محدث بیجا پوری

شیخ اساعیل محدث بیجا پوری، شیخ سمش الدین محمد ملتانی بدری کی اولا دسے تھے اور اپنے عہد کے عالم کبیر تھے۔ حدیث اور فقد میں شہرت رکھتے تھے۔ سلطان ابراہیم عادل شاہ کے دور حکومت کے بزرگ تھے اور اس کے زمانے میں بیجا پور میں ہوئی اور ڈن بھی اس کے زمانے میں بیجا پور میں ہوئی اور ڈن بھی اس شہر میں کیے گئے گ۔

# ۴۷\_شیخ افضل محمدا کبرآ بادی

شیخ افضل محمد بن یوسف بن عبدالله تنسی انصاری اکبرآ بادی، فقه واصول اور علوم عربیه کے ماہر علما میں

<sup>🛭</sup> نزمة الخواطر، ج٥،ص ٢٧\_

<sup>🛭</sup> خزينة الاصفيا ـ زنهة الخوا لر ، ج٥، ص ٤٢ ـ

دوضة الاوليا\_نزبة الخواطر،ج٥،ص٣٥\_

سے تھے۔ ان کے والد شخ یوسف بھی نامور عالم تھے۔ شخ انصل محد نے کتب نقد اپنے والد سے پڑھیں اور علم طریقت بھی ان ہی سے حاصل کیا۔ بعض کتب درسید اپنے عم محترم جلال الدین سے پڑھیں۔ ان کی وفات کے بعد مفتی ابوالفتح عبد الغفور تھا نیسری، قاضی جلال الدین ملتانی اور ملا مبارک ناگوری کی خدمت میں گئے اور ان سے حصول علم کیا۔ قاضی عیاض کی شفا، شخ جعفر حیثی سے پڑھی۔ بعد از ال درس وتدریس میں مشغول ہو گئے۔ نہایت قانع ، عفیف و متوکل علی اللہ اور مستغنی المراج عالم وین تھے۔ ۱۲رصفر ۱۰۰ سے ۱۸۲۸ اکتوبر ۱۵۹۴ کوا کبر آگرہ) میں انتقال کیا اور وہیں تدفین ہوئی ۔

### ۷۲ \_ قاضى الله داد • بلگرامي

قاضی اللہ داوحنی بلگرامی، بلگرام میں پیدا ہوئے اور وہیں تربیت پائی۔ قاسم اللہ بن جمہ بن ابوبکر صدیق بڑا ہوئے کی اولا دے ہے۔ عمر کی چند منزلیں طے کیں تو حصول علم کے لیے مختلف اساتذہ کی خدمت میں سے کتب درسیہ شخ عبدالرحمٰن عباسی لا ہر پوری سے پڑھیں۔ جب فقہ اور اصول وغیرہ میں مہارت پیدا ہو گئی، تو واپس بلگرام تشریف لے گئے اور مند تدریس کوزیت بخش ۔ ان کا شار معروف فقہائے وقت اور مشہور فضلائے عصر میں ہوتا تھا۔ شیوخ فرشور یہ سے تعلق رکھتے ہے۔ فرشوری خاندان بلگرام اور اس کے گروونوا آمیں پھیلا ہوا تھا اور اس کے افراد عہد قدیم سے مختلف مناصب شرعیہ اور عہد ہ قضا پر فائز تھے۔ اپنی علمی برتری اور تدین و تقویٰ کی وجہ سے شہر بلگرام اور ویگر علاقوں میں ووو مان فرشوری کونہایت احترام و تحریم کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ بلگرام میں بید حضرات محلّہ سید دائر ہ میں سکونت پذیر تھے۔ ان میں قاضی اللہ داد بلگرای معمد معقولات ومنقولات میں خاص شہرت کے مالک تھے۔ گیار صویں صدی ہجری کے یہ عالم و فقیہ بلگرام کی مند تدریس پر بھی فائز تھے اور عدل و قضا اور افتا کا منصب بھی ان کے پاس تھا۔ تہذیب المنطق پر ان کی تعلیقات و منقولات ومنقولات میں خاص شہرت کے مالک تھے۔ گیار صویں صدی ہجری کے یہ عالم و فقیہ بلگرام کی مند تدریس پر بھی فائز تھے اور عدل و قضا اور افتا کا منصب بھی ان کے پاس تھا۔ تہذیب المنطق پر ان کی تعلیقات و حواثی ہیں ہی۔

### ۴۸\_مولانا الله دادسلطان بوري

مولانا الله دادسلطان پورى، ورحقيقت علاقه سندھ كے ايك قريد "نبووه" سے تعلق ركھتے تھے ۔مشرقی

- 🛭 اذكارابرارم ۲۵،۳۲۸ زنهة الخواطر، ج۵،ص ۲۲،۸۷۳
- عربی اور فاری تذکرہ نگاروں نے اے البداد لکھا ہے۔لیکن ہم اللہ داد کھیں گے، کیوں کہ اصل لفظ اللہ داد ہی معلوم ہوتا ہے۔
- حفرت قاسم رحمہ الله حضرت ابو بكر صديق رضى الله عنه كے لوتے تھے۔ مدينه منوره كے فقہائے سبعہ ميں سے تھے اور مشہورتا بعی تھے۔ عن اھ مشہورتا بعی تھے۔ عن اسلام ت
  - 🛭 مَآثُر الكرام ص ٢١٩٠ ٢١٨ ـ نزية الخواطر، ج٥، ص ٨٣٠٨ ـ

پنجاب کی سابق ریاست کپورتھلہ کے ایک مقام سلطان پور میں پیدا ہوئے اور وہاں کے مشہور عالم دین مخد ونم الملک عبداللہ سلطان پور ہی میں درس و افتا کی الملک عبداللہ سلطان پور ہی میں درس و افتا کی مند آ راستہ کی۔منقول ہے کہ تصنیف و تالیف کا بھی شوق رکھتے تھے۔ اپنے زمانے کے فقیہ، شیخ اور عالم دین تھے۔ مغل بادشاہ جلال الدین اکبر کے عہد میں کافی عرصہ پنجاب کی مندصدارت پر متمکن رہے۔ بعدازاں الد آباد میں قاضی مقرر کردیے گئے تھے۔

مولانا الله دادسلطان پوری ملاعبدالقادر بدایونی کے معاصر تھے۔ وہ منتخب التواریخ میں ان کے بارے میں لکھتے ہیں کہ شرافت اور حسب ونسب میں نہا ہت ممتاز اور سربر آ دردہ ہیں۔ ابتدا میں علم کے غرور اور جوانی کی تر نگ میں انتہائی متئبر ومغرور تھے، لیکن اب دنیا کا کافی تجربہ ہو چکا ہے اور غرور و تکبر، نقر و انکسار میں بدل گیا ہے۔ پچھ عرصہ پنجاب کی صدارت کے عہدے پر فائز رہے۔ اب کافی عرصہ ہے الد آباد انکسار میں بدل گیا ہے۔ پھو عرصہ پنجاب کی صدارت کے عہدے پر فائز رہے۔ اب کافی عرصے سے الد آباد میں جو کے نے شہر کی قضاء ت کے منصب پر مامور ہیں، لیکن بادشاہ کی خدمت ہی میں رہتے ہیں۔ الد آباد میں جو معمولی معاش ملی ہے، اس پر قانع ہیں۔ دنیا داروں کے درواز وں پر دستک نہیں دیتے۔ بڑے نیک اور عبادت گزار ہیں۔

تذکرۂ نگاروں نے لکھا ہے کہ وہ بہت ی کتابوں کے مصنف تھے لیکن ان کی تصنیفات میں سے نام صرف کشف النمہ ومنہاج الدین کا لکھا ہے۔ ۲ ۱۰۰ھ/ ۱۹۹۸ء میں فوت ہوئے ہے۔

# ۴۹ \_ شیخ امین بن احمد نهروالی

شخ امین بن احمد نہروالی گراتی رفیع القدر عالم اور جلیل القدر محدث تھے۔ وسعت علم وفضل میں بگانہ روزگار تھے۔ صاحب مجمع البحاری تھے ہیں طاہر پٹنی کے شاگر دہتے۔ اخذ حدیث ان بی سے کیا تھا۔ گزار ابرار کے مصنف شخ محم غوثی مانڈوی لکھتے ہیں کہ ۱۹۸۳ھ/۱۵۷۵ء میں مانڈو گئے، وہاں ایک سال قیام پذیر ہے۔ بعد ازاں اجین تشریف لے گئے۔ وہاں مختلف شیوخ سے ملے، اجین میں ان کا قیام علمی اعتبار سے بہت مفید رہا۔ اس شہر میں افھوں نے درس وافادہ کا سلسلہ جاری کیا اور نہایت قناعت وعفاف اور زہد وعبادت کے ساتھ رہا۔ اس شہر میں افھوں نے درس وافادہ کا سلسلہ جاری کیا اور نہایت قناعت وعفاف اور زہد وعبادت کے ساتھ سے خدمت انجام دیتے رہے۔ ان سے تشکان علوم کی بہت بڑی تعداد نے استفادہ کیا۔ اجین سے قاضی عبدالعزیز بن عبدالکریم بن را ہی محمد اجینی گراتی سے ملاقات کے لیے برہان پور گئے۔ و ہیں کیم رہیج الاول عبدالعزیز بن عبدالکریم بن را ہی محمد اجینی گراتی سے ملاقات کے لیے برہان پور گئے۔ و ہیں کیم رہیج الاول

<sup>🗨</sup> منتخب التواريخ يد تذكرهٔ علائے ہند،ص٢٦ پزېمة الخواطر، ج٥،ص٨٦ \_

و اذ كارابرار، ص ۴۸۴،۲۸۳ نزيمة الخواطر، ج۵، م ۸۳ \_

# ۵۰\_شخ بابوبن شخ جيو گجراتي

شخ بابو بن شخ جیوسینی بخاری پنی مجراتی ، ارض مجرات کے مشہور شہر پٹن میں پیدا ہوئے اور اساتذ ہ عصرے علم حاصل کیا۔ فراغت کے بعد درس وافادہ میں مصروف ہوگئے۔ بہت سے لوگوں نے ان سے استفادہ کیا۔ عالم وفقیہ، زاہد و عابد، صاحب فضل و کمال اور علاقہ مجرات کے علائے مشاہیر میں سے تھے۔ ان کے درس و تدریس کا غلغلہ عرصے تک سرزمین مجرات میں بلند ہوتا رہا اور تشدگان علوم ان کے چشمہ علم سے اپنی پیاس بجھاتے رہے۔ انھوں نے ۲۰۰۱ھ/ ۱۹۹۸ء میں وفات پائی ۔

## ۵۱ \_ شیخ بایزیدانصاری سهارن بوری

شخ بایزید بن بدلیج الدین بن رفیع الدین انصاری سہارن پوری، سہارن پور میں پیدا ہوئے۔ وہیں اپنے والدشخ بدلیج الدین کی خدمت میں تعلیم و تربیت کی منزلیں طے کیں۔ پھر عازم سر ہندہوئے، وہاں شخ محمہ معصوم سر ہندی سے اخذ طریقت بھی کیا اور دیگر علوم کی بھی تخصیل کی۔ طویل عرصے تک ان سے مسلک رہ تا آئکہ مختلف علوم ظاہری اور معرفت وسلوک میں حصہ وافر حاصل کیا۔ شخ محمہ معصوم نے ان کو اپنا خلیفہ مقرر کر دیا تھا۔ سر ہند سے واپس سہارن پور گئے اور وعوت وارشاد اور درس و تدریس کو مشغلہ قرار دے لیا۔ جلیل القدر عالم، فقید، مندین، عفیف انتفس، متوکل علی اللہ، کامیاب مدرس، میچ الفکر مصلح وقت تھے۔ ان سے بہت سے نامور علانے استفادہ کیا۔ یہ معلوم نہیں ہوسکا کہ س مہینے کی کس تاریخ کووفات پائی۔ البتہ تذکروں میں فہور ہے کہ سوموار کے ون ۱۹۸۹ء میں اس عالم فافی سے عالم جاودانی کو صدھارے۔ جائے وفات سہارن پور ہے ہے۔

# ۵۲ شخ بایزید بلگرامی

شیخ بایزید بن کمال الدین بن عبدالدائم عثانی بلگرامی حنی المسلک تھے۔ جید عالم دین ، فقہ اور اصول فقہ کے ماہر تھے۔اصول بزدوی پر چوں کہ گہری نظر رکھتے تھے، لہذا بزدوی دان (یعنی عالم بزدوی) کے عرف

اذ كارابرارس ٢٣٢،٢٣١ \_ نزية الخواطر، ج٥،٥ ٢٥ ٨٨٨ \_

مولوی رحمان علی نے تذکر وَ علائے ہند میں اُنھیں شُخ بایزید بربان پوری لکھاہے۔الفاظ سے ہیں: ' شُخ بایزید بربان پوری کے مواد میں ان میں مورد شرقہ فلافت از شُخ مجر معصوم سر ہندی قدس سرہ داشت' (ص۲۲۲)۔ نزمیة الخواطر ، ۵۰ میں میں ان ان میں ان می

91

سے معروف تھے۔ تمام عمر درس وافادہ میں صرف کر دی۔ ان کے عصر اور شہر میں ان کے پایہ کا کوئی عالم نہ تھا۔ تاریخ وفات کاعلم نہیں ہوسکا،البنۃ ۲۷•اھ/ ۱۷۵۲ء کے بعد زندہ تھے ●۔

# ۵۳\_شنخ بدرالدین سر هندی

شخ بدرالدین بن ابراہیم سر ہندی مسلکا حنی ہے۔ مشرقی پنجاب کے مشہور شہر سر ہندیں پیدا ہوئے اور ویں نشو ونما پائی۔ مجد دالف ثانی شخ احمد سر ہندی اوران کے فرزندگرای شخ محمد صادق سے تعلیم حاصل کی۔ ان کی قابل ذکر تصنیف حضرات القدل ہے۔ اس میں اپنی تعلیم کے بارے میں لکھتے ہیں کہ میں نے شرح المواقف، تفسیر بیضاوی، عضد بیر مع حاشیہ خیالی تجریر الفیان کی معتمد بیر شرح حاشیہ خیالی تجریر اقلید اور شرح المطالع مع سید شریف شخ محمد صادق سے پڑھیں۔ یہ بھی لکھتے ہیں کہ میں سترہ سال شخ محمد اقلید س اور شرح المطالع مع سید شریف شخ محمد صادق سے پڑھیں۔ یہ بھی لکھتے ہیں کہ میں سترہ سال شخ محمد سرہندی مجدد الف ثانی کی خدمت میں رہا۔ اس اثنا میں ان سے اخذ طریقت کیا اور بہت سے فیوض حاصل کیے۔ شرہندی مجدد الف ثانی کی خدمت میں رہا۔ اس اثنا میں ان سے اخذ طریقت کیا اور بہت سے فیوض حاصل کے۔ شخ بدرالدین کی تصنیف حضرات القد س دوجلدوں میں ہے۔ اس میں انھوں نے اپنی تصانیف کا بھی ذکر کیا ہے، جن میں آبید سنوات الاتقیا ہے، جو مشائخ کے حالات و سواخ پر مشتل ہے۔ ایک الروائ ہے جو اصطلاحات صوفیہ کی شرح اور بزرگان نقشبندیہ قادر بہے کے اشغال و اذکار سے متعلق ہے۔ دوسری تصانیف یہ انسان کرامات الاولیا، مجمع الاولیا، ترجمہ نوح الفیب از شخ عبدالقادر جیلانی، ترجمہ بجۃ الاسرار ترجمہ دوستہ النواظر میں نے دارشوں نے دارشوں نے دارشوں نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی انہ المیان ہیں انہ میں انسان المول نے دارشوں نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی انسان ہوں نے دارشوں نے دارشوں نے دارشوں نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی ان انسان المول نے دارشوں نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی انسان ہوں کیا کے دارشوں نے دارشوں نے دارشوں نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی انسان المول نے دارشوں نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی انسان انسان المول نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی ان انسان المول نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی انسان المول نے دارشوں کے کہنے سے کیا۔ ترجمہ عرائی ان انسان کی کو انسان کی میالدوں کیا۔ ترجمہ عرائی انسان کی کو انسان کیا کی کو کیا کیا کیا کیا کیا کیا کو کو کیا کیا کی کو کیا کی کو کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کو کیا کیا کیا کیا کی کر انسان کی کو کو کی کو کو کر کیا کیا کیا کی کو کی کو کر کی کر کر کی کو کر کی کو کر کیا کیا کو کر کر

## ۵۴-قاضي بدرالدين صديقي بدايوني

قاضی بدرالدین صدیقی بدایونی، شخ وقت اور عالم وفقیه تھے۔ ان کا شارعلوم عربیہ اور فقہ واصول فقہ کے جبیدعلا میں ہوتا تھا۔ شاہ جہان کے عبد میں بدایوں کی مسند قضا پر فاکز ہوئے اور عمر بھراس پر فاکز رہے۔ تبحر علمی میں ضرب المثل تھے۔ ۲۰ اھ/ ۱۷۵۰ء کو وفات پائی۔ قاضی علی محمد بدایونی نے ''قد خسف بدری'' سے تاریخ وفات نکالی ہے۔

# ۵۵ ـ شیخ بر بان الدین بر بان پوری

یشخ برہان الدین برہان پوری علاقہ خاندیس کے ایک قربیمیں پیدا ہوئے، جس کا نام' دمعمولی' تھا۔ پرورش بھی برہان پور میں ہوئی۔والد کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق ڈٹاٹٹڑ اور والدہ کی طرف سے حضرت

- نزبة الخواطر، ج٥،٥٥ م ٨٩،٨٨ بحواله شرائف عثاني \_
- عفرات القدى ـ تذكر وعلائے ہند، ص۲۶۲ ـ بزیمة الخواطر، ج۵، ص۹۰ \_
  - 🛭 نزہۃ اکخواطر، ج۵،ص ۹۰۔

حسین جائی کی اولاد سے تھے۔ والدہ کا اسم گرای فاطمہ تھا۔ نیکی اور تدین وتقوی کے ماحول میں تربیت پائی،
کھانے پینے اور لباس کے معاطر میں اعتدال واقتصاد کا عمدہ نمونہ تھے۔ اس وور کے بزرگ شخ عیسیٰ بن قاسم
شطاری کے زاویہ میں فروکش تھے اور فقرا اور اہل اللہ کی خدمت میں مصروف رہتے تھے۔ علم وفضل کی مختلف
شاخوں پرعبور رکھتے تھے، لیکن تصوف وطریقت اور ارشاد و تلقین کو شب و روز کا معمول قرار دے لیا تھا۔
امراوسلاطین سے میل جول اور تعلقات قائم کرنے سے گریزال رہتے، بلکہ اہل دولت اور ارباب حکومت میں
سے کوئی ان کے پاس آتا تو عام طور پر ملنے سے انکار کردیتے۔

فافی خان خالب بین لکھتا ہے کہ سلطان اورنگ زیب عالم گیر جب اپنے بڑے بھائی داراشکوہ ہے لائی کے لیے آگرہ کی طرف روانہ ہوا تو ہیئت بدل کراچا تک شخ بر ہان الدین کی خدمت میں حاضر ہوا۔
اس کو ہیئت بدلنے کی اس لیے ضرورت محسوس ہوئی کہ شخ ملوک وسلاطین سے ملنا بیند نہ کرتے ہے۔ شخ نے پوچھا''آپ کا نام کیا ہے؟'' کہا:''اورنگ زیب!'۔شخ خاموش ہو گئے، اور بادشاہ کی طرف بالکل عنان توجہ مبذول نہ فرمائی۔ بادشاہ نے اپنی طرف سے شخ کا یہ عدم التفات دیکھا تو اٹھ کر چلا گیا۔ دوسرے روز چرآیا، مبذول نہ فرمائی۔ باختاہ وں اوراپنے لیے کوئی اور شکے تا ہوں اوراپنے لیے کوئی اور مگے تا ہوں اوراپنے لیے کوئی اور مگے تا ہوں اوراپنے الیے کوئی اور

شخ کی یہ بات من کراورنگ زیب باہرنکل گیا اور ایک خادم جس کوشنے اچھا سمجھتے تھے، بادشاہ کے پیھیے گیا اور اسے اشارے سے سمجھایا کہ'' جب شخ نماز کے لیے اپنے حجرے سے باہرنگلیں تو حاضر خدمت ہو کر یہ عرض کرو کہ میں دعا کے لیے حاضر ہوا ہوں اور فاتحہ رخصت کا طالب ہوں۔'' چنانچینماز کے وقت بادشاہ حاضر ہوا اور غاضر ہوا ہوں اور فاتحہ رخصت کا طالب میں سے روگر دال ہوگیا ہے اور میں اس سے روگر دال ہوگیا ہے اور میں اس سے لڑائی کی غرض سے نکلا ہوں اور دعائے خیر اور فاتحہ رخصت کا طلب گار ہوں۔''

بادشاه کی بیعرض من کرشنے نے فر مایا:

از فاتحه ما نقیران کم اعتبار چه می شود؟ شاکه بادشاه بید بنیت عدالت و رعیت پروری فاتحه بخوانید، ما بهم

دست برمیدارم۔

یعیٰ ہم اونیٰ درجے کے فقیرلوگ ہیں، ہمارے فاتحہ پڑھنے سے کیا ہوتا ہے۔ آپ بادشاہ ہیں جوعدل و انساف ادر رعیت پروری کی غرض سے نکلے ہیں۔ آپ فاتحہ پڑھیں، ہم بھی آپ کے پیچھے ہاتھ اٹھا کیں گے۔ نظام الدین برہان پوری نے شخ کے اس فرمان کوعالم گیر کے لیے کامیابی کی خوش خبری سے تعبیر کیا اور کہاریآپ کے لیے فتح کی نوید ہے۔

عاقل خاں رازی (مؤلف واقعات عالم گیری) شخ کے معتقد و مرید تھے، انھوں نے ان کے مفرید تھے، انھوں نے ان کے مفروت ترات الحجوم ان کا مجموعہ

فقہائے ہند (جلد چہارم)

مرتب کیا ہے،جس کا نام روائح الانفاس ہے

شیخ بر بان الدن بربان بوری تصنیفی ذوق بھی رکھتے تھے۔ان کی تصانیف میں شرح اساء اللہ الحسنی اور شرح اسنت باللہ شامل ہیں۔اس عالم وفقیہ نے ۸۰سال سے زائد عمر پاکر ۱۰ ارشعبان ۱۰۸۳ الم اس الامرام ۱۲۷ اور میں انتقال کیا اور وہیں فن کیے گئے ۔

' منتخب الباب کے منصف خانی خان کے بقول شخ بر ہان الدین کا انقال عالم گیر کے تیسویں سال جلوس میں ہوا۔ اس حساب سے من ججری ۱۰۸۹ھ/ ۱۲۷۸ء بنتا ہے۔

### ۵۲\_شنخ بلال لا موري

شخ بلال بن عبدالله حنی قادری لا ہوری، اپنے عصر کے علائے مشاہیر میں سے تھے۔معروف فقیہ اور زاہد و عابد بزرگ تھے۔تصوف دطریقت میں شخ مشس الدین لا ہوری سے فیض یا فتہ تھے۔ار شاد و تلقین کی مسند پر فائز تھے۔ان کی نیکی اور عبادت و زہد کی اثر پذری کا بیرعالم تھا کہ بادشاہ ہند شاہ جہان ایک سے زیادہ مرتبہ ان کی خدمت میں حاضر ہوا۔ لا ہور کے اس فقیہ نام دار نے ستر برس عمر پاکر ۲۸ رشعبان ۴۲ ۱۰ اھ/ ۱۸ مرجوری ۱۲۳۷ء کولا ہور میں انتقال کیا ہے۔

### ۵۷۔شنخ بہلول دہلوی

شیخ بہلول دہلوی دراصل شکار پور کے رہنے والے تھے، وہاں ہے دہلی آئے اور مفتی جمال الدین دہلوی ہے اخذعلم کیا۔ پھر گجرات گئے، وہاں کے مشہور اسا تذہ شیخ عبداللہ بن سعد اللہ اور شیخ رحمت اللہ بن قاضی عبداللہ ہے علم حدیث کی تحصیل کی اور طویل عرصہ ان کی صحبت میں رہے۔ گجرات سے پھر عازم دہلی ہوئے اور شیخ تمیص بن ابوالحیات سادھوروی ہے کسب فیض کیا اور بعد از ال درس وافادہ کا سلسلہ شروع کردیا۔ عالم کبیر، محدث وقت اور مشہور فقیہ سے آتفیر اور حدیث پر گہری نظر رکھتے تھے۔ زہد و تعبد اور صلاح عمل میں ضرب المثل تھے۔

- منتخب اللباب، ج٢،ص ٥٥٣ تا ٥٥٨ ـ مرآة العالم (تلمى) ورق ٣٥٣ بـ ـ تاريخ بربان پور بص ١٣٠ تا ١٣٠ ـ مآثر الامرا، ج٢- "معارف" (اعظم گڑھ) مئى ١٩٥١ ـ احوال و آثار عبدالله خویقکى ،ص ٣٩، ٥٠ ـ فرحت الناظرين (شخصیات) ص٣٣ تا ٣٥ ـ مزبهة الخواطر، ج٥،ص ١٩٠١ ـ
  - نزمة الخواطر، ج۵،ص۹۹\_عمل صالح، ج۳،ص۹۲۳،۲۲۹\_

فقہائے ہند (جلد چہارم)

1+1

میں بےمثل تھے اور دنیا اور اہل دنیا سے بے نیاز تھے۔ چوں کہ ستعقل طور پر دہلی کو اپنامسکن قرار دے لیا تھا، لہذا دہلوی مشہور ہوئے۔

اس عالم دین اور گیارھویں صدی ہجری کے ہندی فقیہ نے ۱۳رر جب ۷۰۰ھ/۳۱ر جنوری ۱۵۹۹ء کو دہلی میں وفات یا گی**۔** 

#### .

# ۵۸\_شیخ پیرمحد سلونی

شخ پیرمحد کا سلسلہ نب ہے ۔ پیرمحد بن عبدالخنی بن ابوالفتی بن اللہ داد بن من اللہ بن بہاءالہ بن عمری بون پوری سلونی ۔ شخ پیرمحہ سلونی مشہور مشائخ ہند میں سے سے ۔ 194 ھے ۱۵۸۸ء کوسلون میں پیدا ہوئے ۔ عمر کی پھر منزلیں طے کیس تو حصول علم کی غرض سے ما تک پورکا سفر کیا اور اس کے لیے اپنی تمام مسائل وقف کر دیں ، یہاں تک کہ بحث و اہتفال میں اوٹے ور ہے کو پنچے ۔ قیام ما تک پور کے زمانے میں ایک روز اسپ مدر سے کو جارے سے کہ راستے میں شخ عبدالکر یم بن سلطان ما تک پوری سے ملاقات ہوئی ۔ شخ عبدالکر یم نے پوچھا: ''کون کہ کتا ہیں پڑھتے ہو؟'' کہا: ''ہوائے الفقہ اور تشیر بیضاوی ۔'' شخ نے فرمایا: ''میر بیاس آ جاؤ ، جو پہو تھا: ''کون کہ کتا ہیں پڑھاوں گا۔'' ہوائے الفقہ اور تشیر بیضاوی ۔'' شخ نے فرمایا: ''میر بیاس آ جاؤ ، جو پہو تھا: ''کون کہ کتا ہیں پڑھاوں گا۔'' ہوائے الفقہ اور تشیر بیضاوی ۔'' شخ نے فرمایا: ''میر بیاس آ جاؤ ، جو پہو تھا: ''کون کی کتا ہیں پڑھاوں گا۔'' ہوائے الفقہ اور تشیر بیضاوی ۔'' شخ نے مراکز کی خدمت میں پنچے اور درس کے جائے استاذ کی خدمت میں پنچے اور درس کے لیے ان کے حضور دو زانو ہو کر بیٹھے تو نہ شاگر دیا ہی جو براکر یم کے درمیان کیا جوان کے اور میں مورت حال سے براتعجب ہوا اور شاگر دیے اس کی وجہ دریافت کی ۔ اضوں نے وہ وہ واقعہ بیان کیا جوان کے اور درس سے معذرت وعفو کی درخواست کی ۔ بعد از ان پیرمحم سلونی ، چھ میپنے شخ عبدالکر یم کے فرمت میں حاضر رہے ۔ اس سے با قاعدہ مدایہ اور بیضاونی ، چھ میپنے شخ عبدالکر یم سے وابست کی۔ بعد از ان پیرمحم سلونی ، چھ میپنے شخ عبدالکر یم سے وابست کی ۔ بعد از ان پیرمحم سلونی ، چھ میپنے شخ عبدالکر یم سے وابست کی معزلیں طور یقت وہ در ایس طور سے ہوں مقتم ہوئے ۔ تصون وطریقت کی منزلیں طور کے اور ان سے معذرت و موان خواست کی۔ بعد از ان پیرمحم سلونی ، چھ میپنے شخ عبدالکر یم کے وابس سے کی محتم ہوئے ۔ تصون وطریقت کی منزلیں طور کے کونوں کونوں کونوں کیا وابی سلون کھنج دیا۔

شخ پیر محمد اس زمانے کی نہایت مؤثر شخصیت تھے اور دعوت و ارشاد میں مشغول رہتے تھے۔ ان کے وعظ ونفیحت اور توجہ خاص سے بے شار غیر مسلم حلقہ بگوش اسلام ہوئے۔ اس دور میں ہندو دک کا ایک گردہ، جو سناسیوں کے نام سے مشہور تھا، ہندوستان کے مختلف علاقوں میں گھوم رہا تھا۔ دوران سفر شخ پیر محمد سے بھی ان کی گفتگو ہوئی۔ شخ نے ان سے کہا: ''جم بتوں کی عجادت کرتے ہو؟'' انھوں نے جواب دیا: ''جم بتوں کی بوجا

ستنب التواريخ \_ تذكره علمائے ہند، ص ٣٣٠،٣٣ \_ زنبة الخواطر، ج٥، ص ٩٣ \_

کرتے اوران کے سامنے تجدہ ریز ہوتے ہیں۔''بین کرشخ نے ان کواسلام کی دعوت دی اوراس کی اچھائیاں بیان کیس،جس سے متاثر ہوکروہ لوگ مسلمان ہو گئے۔

شیخ پیرمحمسلونی نے تمام عمر تلقین وارشاد کوا پنا اوڑھنا بچھونا بنائے رکھا اورسید علاءالدین سندھیلوی اورسید بدرالدین ہریلوی ایسے بہت سے مشائخ نے ان سے استفادہ کیا۔

بادشاہ ہنداورنگ زیب عالم گیرکوان کی نیکی اور صالحیت کاعلم ہوا،تو اس نے دوگا وں بطور جا گیرعطا کیے جوبطور وراثت ان کی اولا دواعقاب میں منتقل ہوتے رہے۔

اس عالم دین نے ۲۲ رمحرم ۹۹ •اھ/ ۱۸رنومبر ۱۲۸۷ء کوسلون میں وفات یائی اور وہیں دُن ہوئے ❶\_

## ۵۹\_شیخ پیرمحمه لکھنوی

یخ پیرمحمہ بن اولیا جون پوری، ایک گاؤل میں بیدا ہوئے، جس کا نام اٹاوال تھا اور اٹھال منڈیا ہول میں جون پور کے قریب ایک پر رونق اور بڑا گاؤل تھا۔ شخ بیرمحمہ کی تاریخ ولا دت ۲۲ رمضان ۱۰۲۷ھ/ ۲ رحمبر ۱۸۸ اور جس سے جوزم ہو گئے تھے۔ باپ کی وفات کے بعد چپا کی گود میں تربیت پائی۔ بجین کی حدود سے باہر قدم رکھا تو حصول علم کے لیے مائک پورکا قصد کیا اور وہال کے اساتذہ سے تعلیم حاصل کی۔ وہیں شخ عبداللہ سیاح دئی سے ملاقات ہوئی۔ ان کے ہاتھ پر بیعت ہوئے۔ پھر کھنو کے سے لیا قات ہوئی، اور کتب درسیہ قاضی عبدالقا در عمری کھنوی سے پڑھیں۔ بعد ازال شخ عبداللہ سیاح دئی سے ملاقات ہوئی، افھوں نے تاکید کی اور تھم ویا کہ طریقت وسلوک کی راہوں پر گامزن ہونے سے پہلے سخیل علم اور فئی کتابوں پر عبور حاصل کرنا ضروری ہے۔ چنانچہ شخ بیر محمد مزید تعلیم کے لیے دہلی گئے اور علامہ حیدر کے حلقہ کورس میں شامل ہو کر باقاعدہ تعدر کے حلقہ کرس میں شخ عبداللہ سیاح سے پھر ملاقات ہوئی تو افعوں نے تمام طرق تصوف اور سلامل طریقت کی اوبازت مرحمت فرمائی۔ اساتذہ کے سامنے بھی زانو سے تلکمذ تہہ کیا۔ دہلی میں شخ عبداللہ سیاح سے پھر ملاقات ہوئی تو افعوں نے تمام طرق تصوف اور سلامل طریقت کی اوبازت مرحمت فرمائی۔

شیخ پیرمحمد کھنوی سے خلق کثیر نے استفادہ کیا۔ اپنے دور میں درس و تدریس کے ماہر اور سربرآ وردہ بزرگ تھے۔

شخ پیرمحد کھنوی، صاحب قلم بھی تھے اور تصنیف و تالیف ہیں ایک خاص مقام کے مالک تھے۔ ان کی تصانیف جلیلہ ہیں صدر الدین شیرازی کی شرح الہدایہ پرسراج الحکمۃ کے نام سے حاشیہ اور ہدایۃ الفقہ پرحواثی شامل ہیں۔ نیز فقہی مسائل سے متعلق فناوی بھی ان کے سلسلہ تصانیف کی ایک کڑی ہیں۔سلوک وتصوف اور احکام طریقت کے بارے میں بھی ان کی کتابوں کا پتا چاتا ہے۔

<sup>)</sup> خزيمة الاصفيا، ج١،ص ٨٠٠ ـ زبهة الخواطر، ج٥،ص ٩٦،٩٥ ـ فرحت الناظرين (شخصيات) ص ٨١ ـ

دیار ہند کے اس عالم وفقیہ نے ۱۱۷ جمادی الاخریٰ ۸۵ • اھ/ ۵ رسمبر ۱۹۷۵ء کولکھنو میں وفات پائی اور دریائے گوشتی کے کنارے فن کیے گئے ۔ بعض مؤرضین نے ان کی تاریخ وفات قر آن مجید کے الفاظ لا محسوف علیهم ولا همر یحزنون سے نکالی ہے ۔

# ۲۰\_شنخ بیرمحمه جیندی

شیخ پیرمحمہ حیثدی ،مشرقی پنجاب کی ایک سابق ریاست جیند کے باشند سے تھے۔عالم وفقیہ اور متدین بزرگ تھے۔ دیو بند کے ایک صاحب علم بزرگ کے شاگر دیتھے۔عربے تک ان کی خدمت میں رہنے کا شرف حاصل کیا اور علم ومعرفت سے بہرہ اندوز ہوئے۔ درس و تدریس ان کا اصل مشغلہ تھا۔ سلطان اور نگ زیب عالم گیران کی بہت تکریم کرتا تھا اور ان کے علم وفضل پر اس کے اعتاد کا بیرحال تھا کہ تھیجے وتحقیق کی غرض سے اپنے ہاتھ سے کتابیں لکھ کران کی خدمت میں بھیجتا ہے۔

# ۲۱\_شخ تاح الدين تجراتي

شیخ تاج الدین کا نسب نامہ ہے ہے: تاج الدین بن اساعیل بن محود بن ابراہیم بن اساعیل بن کھود بن ابراہیم بن اساعیل بن یقوب بن شہاب الدین قادری بہاری ٹم پٹنی گراتی۔قاضی ابوصالح نصر بن عبدالرزاق بن شخ عبدالقادر جیلانی کی اولاد سے تھے۔اپنے والد شخ اساعیل سے اخذ طریقت کیا اور گجرات کوروانہ ہوئے۔وہاں مستقل طور سے پٹن شہر میں سکونت اختیار کر کی تھی۔الہذا پٹنی گجراتی کہلائے۔نامور عالم اور محدث تھے۔ حدیث اور فقہ میں عبور رکھتے تھے۔کتب حدیث پرعبور کا بیام تھا کہ صحاح ستہ کے حافظ تھے۔ان کے چار بیٹے تھے۔ جمال، احمد، اسحاق اور ابراہیم پٹنی تھے۔وہی علم وضل کے اعتبار سے باپ کے قائم مقام ہوئے۔

شخ تاج الدین مجراتی پٹنی نے اار جمادی الاولی ۱۰۰۵ھ/ ۳۰رنومبر ۱۵۹۸ء کو پٹن میں وفات

• مخزن برکت (سوائح حیات شیخ پیرمحد کلصنوی)۔خزیمة الاصفیاء، ج ا،ص۲۸۳،۳۸۲ ـ تذکرهٔ علائے ہند،ص۳۳، ۳۵ ـ مرأة العالم، درق ۳۵۹ ب\_نزمة الخواطر، ج۵،ص ۹۱، ۹۷ ـ فرحت الناظرين (شخصیات) ص۲۷ ۵۷ ـ احوال و آثار عبدالله خویفکی، ص۳۹ تا ۲۱۳ ـ

<sup>🛭</sup> نزبة الخواطر، ج٥،ص ٩٨،٩٧\_ فرحت الناظرين (شخصيات) ص ٨٦\_

ابیه دیره نی ۴۴۲ مرآ قاحری نزیمة الخواطر، ج۵،ص ۹۸ \_

## ٦٢ \_ شيخ تاج الدين د ہلوي

شخ تاج الدین بن زکریا بن عیسیٰ دہلوی حنی المسلک سے ادرصوفی کے عرف سے معروف سے معروف سے منطق، فلسفہ اور تصوف کے فاضل و ماہر سے۔ اپنے والدیشخ زکریا اور شخ عبدالملک بن عبدالغفور پانی پی کے شاگر دستے۔ عرصے تک شخ عبدالملک کی خدمت میں رہے، جن کا لقب امان اللہ تھا، یہاں تک کہ علوم ومعارف سے پوری طرح بہرہ مند ہو گئے۔ بادشاہ ہند جلال الدین آگبر کے دربار میں آئے تو اس نے ان کو اپنے خاص مشیروں اور ندیموں میں شامل کرلیا۔

منتخب التواریخ میں ملاعبدالقادر بدایونی لکھتے ہیں کدا کبرے دل میں الحاد وزندقد کی تخم ریزی شخ تائ الدین نے بھی کی۔ بیتاج العارفین کے لقب سے معروف تھے۔ تو حیداورتصوف کے سلسلے میں ابن عربی سے بہت متاثر تھے۔ ابن عربی کی تصانیف سے زیادہ تر ایسی باتیں بیان کرتے ، جن ہے آزاد خیالی کی راہ ہموار ہوتی ہو۔ قرآن کی آیات اور احادیث نبوی کی ایسی ایسی تاویلات کیس کہ بادشاہ حیران رہ گیا۔ بادشاہ کے حضور انھوں نے سجدہ ریز ہونے کی تجویز پیش کی۔

ملاعبدالقادر بدایونی لکھتے ہیں کہ تاج الدین رات رات ہر اہل تصوف کے شطحیات اور مزعومات بادشاہ کے سامنے بیان کرتا رہتا۔ وہ شرعی پابندیوں کا قائل نہیں تھا اور گراہ صوفیا کی طرح وحدت الوجود کا پکا حامی تھا۔ اس کی باتوں کا بتیجہ بجز الحاد اور اباحت کے کچھ نہ تھا۔ اس نے وحدۃ الوجود کے غیر اسلامی نظر بے اور ابن عربی کی فصوص الحکم کے اس طرح کے دیگر مسائل اچھی طرح بادشاہ کے ذہن نشین کر دیے۔ مثلاً ''ترجیح رجاء الحذوف'' اور'' ایمان فرعون '' اکبر کے وہنی فتو راورا حکام شریعت سے اس کی بے زاری میں تصوف کے ان نظریات کو بہت وخل ہے۔ تاج الدین کی باتوں کے نتیج میں اکبر کا پیمقیدہ ہوگیا تھا کہ کافر دوزخ کی آگ میں ڈالے تو ضرور جا کیں گے گر بیمذاب ان کے لیے دائی نہیں عارضی ہوگا۔ تاج الدین نے بیمسئلہ آیات قر آنی اور احادیث نبوی کی تاویلیں کر کے اچھی طرح بادشاہ کے ذہن میں بٹھا دیا تھا۔ اور جب اس نے بادشاہ کوتصوف کے اس چکر میں بری طرح ڈال دیا تو اپنی تعلیم وتلقین کا آخری اور اہم نکتہ جوسب سے زیادہ خطرناک اور ضرر درساں تھا، بیان کیا ، اور وہ تھا '' انسان کا مل'' کا تصور۔

رو رور ہاں میں بیان یا میں دہاوی نے اکبر کے سامنے ''انسان کامل'' کا ایک تصور پیش کیا، اور پھراس انسان کامل کو خلیفہ وقت سے تعبیر کر کے خود اکبر کواس کا مصداق قرار دیا۔ انسان کامل کے بعد عین واجب (ذات خداوندی) کا درجہ باقی تھا۔ اب شخ کی کمند تحقیق ، انسان کامل کی منزل کوعبور کر کے عین واجب تک جا پنچی ۔ حوالی موالی نے بھی ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر باتیں کیس اور خرافات واختر اعات کا ایک طویل سلسلہ شروع کر دیا۔ چنا نچہ بادشاہ کے لیے سجدہ تجویز کیا گیا اور اس کا نام'' زمین ہوں' رکھا گیا۔ بادشاہ کے ادب واحتر ام کواتنا بڑھایا گیا کہ اس

فرض عین اور چبرہ شاہی کو'' کعبہ مرادات وقبلہ حاجات'' قرار دیا گیا۔ کسی نے زبان ہلائی تو جواب میں ہندوستان کے بعض مشائخ کے حضور، ان کے بعض مریدوں کے طرزعمل کو پیش کر کے، اس کا منہ بند کر دیا گیا۔

شخ تاج الدین وہلوی کا نام ان اولین لوگوں میں شامل ہے، جضوں نے اکبر کو الحاد کی راہ پر لگایا اور اے اسلام سے برگشتہ کر کے بے دینی اور زندیقیت کی خطرناک وادی میں ڈالنے کے لیے اہم کر داراوا کیالیکن اس کے کچھ عرصہ بعد بادشاہ نے تاج الدین کی طرف سے نظر کرم پھیرلی، اور توجہ بٹالی تھی اور اس کے نزدیک بیہ مطرود ومقہور قرار پاگئے تھے۔ان کی تصانیف میں سے شرح اللوائح اور نزہۃ الا رواح کی شرح شامل ہیں ۔

## ٣٣ ـ شيخ تاج الدين صديقي حجونسوي

شخ تاج الدین بن منہاج الدین صدیقی جھونسوی اللہ آبادی، عالم و فاضل، علم نو کے ماہراور مشہور فقیہ تھے۔ ان کے اسلاف در حقیت دبلی کے رہنے والے تھے، وہاں سے شخ پورہ منتقل ہو گئے تھے اور وہیں سکونت اختیار کر کی تھی۔ شخ بتاج الدین نے بعض ابتدائی کتابیں اپنے م محترم شخ نصیرالدین جھونسوی سے پڑھیں۔ پھر جون پور گئے، وہاں شخ نور اللہ بن طا انصاری جون پوری کا سلسلۂ درس جاری تھا، اس بیں شامل ہو گئے۔ ان سے منارالاصول تک کتب درسیہ پڑھیں جھول طب کی طرف رجحان ہواتو حاجی محمد مداری سے طب کی کتابیں پڑھیں اور اس میں اس درجہ مہارت پیدا کی کہ اس موضوع میں صاحب تصنیف ہوئے ۔ علم حیوانات و نباتات پڑھیں اور اس میں اس درجہ مہارت پیدا کی کہ اس موضوع میں صاحب تصنیف ہوئے ۔ علم حیوانات و نباتات سے متعلق کچھ رسائل کھے اور اس ضمن میں ایک بہترین ومفید کتاب تاج المجربات کے نام سے تالیف کی ، جوسو اجزا پر مشتمل ہے۔ وہ او نیچ درج کے معالج اور طبیب تھے۔

منقول ہے کہ آگر چہ وہ کتب درسید کی تحییل نہ کر پائے ،لیکن اللہ نے ان کو ہرعلم اور ہرمروجہ فن میں ملکہ راسخہ عطا فر مایا تھا۔نہا ہے فر بین ، تیز فکر ، نقاد اور صاحب مطالعہ تھے۔ مسلسل مطالعہ سے مشکل علوم ان کے لیے آسان ہو گئے تھے اور پیچیدہ مسائل کو سلجھانے میں بدطولی رکھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ ہرعلمی میدان میں ان کی تصانیف کا پتا چاتا کی تگ و تاز کے نقوش نمایاں نظر آتے ہیں اور فقہ ،سلوک ، نصوف، طب اور نحو میں ان کی تصانیف کا پتا چاتا ہے۔ علم نحو میں انھیں بالحصوص ورک حاصل تھا اور اس موضوع سے متعلق وہ مرجع اہل علم تھے۔ شخ تاج الدین صدیقی کی ایک خصوصیت بھی کہوہ مختلف سلاسل سلوک سے تعلق رکھتے تھے۔سلسلہ سہرور دیداورسلسلہ چشتیہ کا حصول اس دور کے مشہور مشائخ سے کیا تھا۔ اشغال واذکار سے بہرہ ور تھے اور ارشاد وتلقین کی مسند پر فائز سے گرساع وغیرہ سے گریز کرتے اور ان چیزوں کوسلوک وتصوف کے خلاف قرار دیتے تھے۔

گیارھویں صدی ججری کے اس ہندی عالم دین نے جمعرات کے روز ۵ار ذی الحجہ ۱۳۰۰ھ/ ۲۱ر

ا كتوبر ٢٦١ اء كووفات يا كى ◘\_

<sup>🗨</sup> منتخب التواريخ بص ٣١٩ \_ تذكرهٔ على ع بهندم ٣٥ ،٣٥ ٢ مرزبية الخواطر، ح٥ ،ص ٩٩ ، ٩٩ \_ رود كوثر ،ص٩٢ \_

<sup>🕻</sup> زبية الخواطر، ج٥،ص١٠١،٣٠١ بحواله سخ ارشدى \_

#### \_\_\_ **\_**\_\_

# ۲۴ ـ قاضى ثناءالدين مجھلىشېرى

قاضی ثناءالدین جعفری مجھلی شہری، شیخ عصر اور نقیہ وقت تھے۔حضرت جعفر طیار ٹرٹائٹڈ کی اولا دسے تھے۔ مخصلی شہریں ان کی وفات کے بعد کثیر تعداد میں ان کے اعقاب واخلاف نمایاں حیثیت سے انجرے اور اس خاندان میں بڑی وسعت پیدا ہوئی ہے۔

### ۲۵\_قاضی ثناءالله جون بوری

قاضی نثاء اللہ جون پوری کا سلسلہ نسب ہے ہے: نثاء اللہ بن ہدایت اللہ بن محمد منعم بن ابوالحسن بن محمد بن قاضی خواجگی عمری جون پوری۔ جون پور میں پیدا ہوئے ، اور وہیں پرورش پائی۔ شخ اور عالم و فقیہ تھے۔ گیار عویں صدی ہجری کے فقہائے ہند میں متاز حیثیت کے مالک تھے۔شہر جون پور کے منصب قضا پر متعین تھے۔ ∠رشوال ۲۷-۱ھ/ ۵/مئی ۲۲۳اء کو جون پور میں وفات پائی ۔

#### \_\_\_ಚ\_\_\_

#### ۲۲ ـ مولانا جان محمد لا ہوری

مولانا جان محرصوفی لا موری، شخ اساعیل مدرس لا موری کے شاگر دیتھے۔ حنی المسلک سے۔ شخ صالح اور جیر عالم سے ۔ فقہ، اصول اور علوم عربیہ کے ماہر سے ۔ مسجد قصاب میں ان کے درس و تدریس کا سلسلہ جاری تھا، جو اس زمانے میں شہر سے باہر واقع تھی۔ پر ہیزگاری کا بیام تھا کہ اپنے ہاتھ سے کما کر کھاتے ، کسی کی احتیاج سے حت گریز اس تھے۔ اس عالم وفقیہ نے ۸۲ اھ/ ۱۹۲۱ء کولا مور میں وفات پائی اور اس شہر میں وفن موسے €۔

نزبة الخواطر، ج۵، ص۱۰۰

کنی نور، ج۲، ص ۱۰ می ۱۰ تاریخ شیراز بهند جون پور، ص ۷۵۲ \_ ' تاریخ شیراز بهند جون پوریس قاضی ثناء الله جون پوری کی تاریخ وفات تو کرشوال ہی مرقوم ہے، مگرین وفات ۱۳ ساال هله سے جو سیح نہیں ۔ غالبًا بیہ کتابت کی غلطی ہے۔ ان کاس وفات ۷۲ اھ/۱۲۲۳ء ہے۔ نزبہۃ الخواطر، ج۵ص ۱۰ س

ازبة الخواطر، ج۵،ص۵۰۱۔

## ٢٧ ـ شيخ جعفر بن جلال الدين تجراتي

تیخ جعفر بن جلال الدین بن محمد سین بخاری احمد آبادی مجراتی کو بدرعالم کہا جاتا ہے۔ ۱۲ ارشعبان ۱۲۳ ای کر متبر ۱۲۱۳ کو پیدا ہوئے اورعلم وطریقت کی گود میں پرورش پائی۔ اپنے والد شخ جلال الدین بخاری مجراتی (متوفی ۱۵۵ ای ۱۹۲۱ء) اور دیگر علائے عصر سے اخذ علم کیا۔ بلاشبدان کے والد (شخ جلال الدین) مجراتی (متوفی دور دیگر علوم وفنون میں والدسے زیادہ عالم اور مجمد علم دین متضی بین شخ جعفر، تفسیر، حدیث، تصوف اور دیگر علوم وفنون میں والدسے زیادہ عالم اور صاحب فعنل متھ۔ اپنے وادا (شخ محمد) کی وفات کے بعد والد کی زندگی ہی میں مندارشاد وقد ریس پر متمکن ہو گئے تھے۔ شخ جلال الدین مجراتی، شاہ جہان کے عہد میں منصب صدارت پر فائز تھے۔ ان کی وفات کے بعد بادشاہ نے اس منصب کے لیے ان کے اس میٹے (شخ جعفر) سے درخواست کی مگر انھوں نے انکار کر دیا۔

کابت میں اتن تیز تھے کہ پورے قر آن مجید کی کتابت فلکی گھڑی کے حساب سے ۵ ساعت میں کر لیتے تھے۔ خط نتھیاتی اور ننخ کے ماہر تھے۔

ان کی تصانیف میں سے ایک کتاب روضات ہے جوسادات کے حالات پرشمنل ہے اور چوہیں جلدول میں پھیلی ہوئی ہے۔ علاوہ ازیں تفییر اور حدیث کے موضوع سے متعلق بھی رسائل موجود ہیں۔ ایک دیوان ہے جوان کے کلام پر محیط ہے۔

یشخ جعفر گجراتی علوم ومعارف، احوال وسوانخ، مشائخ واسلاف کی اصطلاحات اور فنون متعارفه میں اپنے والد سے بہت آ گے تھے۔ درس و تدریس اور افاد ہ طلبا میں ان کی مسائی ہمیشہ جاری رہیں۔ اچھے شاعر بھی تھے اور صفاتخلص کرتے تھے۔ ان کے چندا شعاریہ ہیں:

رازِ مادر زمانه افتاد است برمهارا فسانه افتاد است می کند یار آنچه می خواهد دور گردول بهانه افتاد است است صفّا میان ماه وخال شاهد ما یگانه افتاد است

جز من که گرفته ام دو زلفش سنس در شب تار مار نه گرفت بادشاه کے حضورآئے، گونا گول شاہی عنایات، نقدانعام، خلعت اور ہاتھی سے سر فراز ہوئے۔ بیہ ہندی عالم دین ۹ رزی الحجه۵ ۱۰۸ه اھ/۲۲ رفرری ۱۹۷۵ء کواس عالم فانی سے راہی ملک بقا ہوئے۔ احما ً بادییں مدفون ہیں €۔

<sup>. •</sup> مرآ قاحمدی فرحت الناظرین (شخصیات) ص ۲۰ ما ۲ به زبه الخواطر، ج۵ می ۲۰ استذکرهٔ مخدوم جهانیا<u>ن جهال گش</u>ت -ته روعلائے بندر ص ۱۲ اس

## ٨٧ \_ شيخ جعمر بن على شجراتي

شخ جعفر کا سلسلہ نسب ہے جہ جعفر بن علی بن عبداللہ بن شخ بن عبداللہ بن شخ بن عبداللہ عيد رون شاہ بندی تجراتی ۔ شخ جعفر بن علی نتا عبداللہ بن شخ بندی تجراتی ۔ شخ جعفر بن علی نقی مسلک کے اعتبار ہے شافعی حضری ثم ہندی تجراتی ۔ شخ جعفر بن علی نقی مسلک کے اعتبار ہے شافعی صفاور جعفر صادت کے نام ہے مشہور تھے ۔ 94ء کو شہر تر بھم شی بیدا ہوئے ۔ ان کے تمام آباواجداد ذی علم بزرگ سے لہذا کہنا علی ہے کہ شخ جعفر نے علم وضل کی گوداور نیکی اور تقوی کے ماحول میں پرورش پائی ۔ عرصے تک والدگرای شخ علی کی عوجت میں رشح اوران سے مختلف فنون پر مشتل کتابوں کی محیل کی ۔ ان سے تجوید کے ساتھ قرآن مجید بھی حفظ کیا اور تبلیغ وارشاد کے میدان میں اتر نے کے لیے جن منزلوں سے گزرنا ضروری ہے، وہ بھی ان بی کی خدمت میں طوری ہے، وہ بھی ان بی کی خدمت میں الدین، شخ زین الدین بن سے بنوی ان بی کی خدمت میں باطوی اوران پر چیا زاد بھائی شخ عبدالرحمٰن سقاف بن مجرع برورس سے کسب علم کیا اور تفیر، مدیث، وقد بھوف ، علوم عربیہ، حساب و ریاضی ، فرائض و میراث اور ہیت وفلکیات میں مہارت حاصل کی ۔ شان دار زندگی ہر کرتے اور شام کے از او تھا کہ افسال اورخوش بوش عالم دین تھے ۔ اللہ تعالی نے بڑی فہم وفراست اورخوب صورتی کی نعت سے نوازا تھا ۔ بلنداخلاق اورعمہ ہکردار کے عالم سے عوام وخواص میں مقبول اورعم وفراست میں مشہور تھے نظم ونٹر میں کائل اورانشا پردازی میں فصاحت و بلاغت کا بہترین نمونہ تھے ۔ جوام وخواص میں مقبول اورعم وفراست میں مشہور تھے ۔ اور حرمین شریفین کے علائے کرام سے اخذ علم کیا۔ واپسی میں ایخ آبائی شرتر یم کا قصد کیا تو میں دائرہ بہت و میچ ہو چکا تھا ۔ اثنا کے سفر میں جس شہراور قریے ہے گزرہوتا ، لوگ انتہائی عزت و تحریم ہے شرقیم اور استقبال کے لیا المرآ یا تھا۔ پیش آتے ۔ تر بم کے قریب بہنچ تو انسانوں کا ایک بچوم خیر مقدم اور استقبال کے لیا المرآ یا تھا۔

عرصے تک تریم میں قیام پذیررہے۔ پھر دل میں علوم عقلیہ اور علم تصوف کے حصول کا جذبہ موج زن ہوا تو ہندوستان کے لیے رخت سفر باندھا، اس لیے کہ ہندی علاجہاں علوم نقلیہ لیحی تقییر و حدیث اور فقہ کے سلسلے میں عالم اسلام کے حلقہ اہل علم میں شہرت رکھتے تھے، وہاں علوم عقلیہ اور تصوف وغیرہ میں بھی درجہ کمال پر فائز تھے۔ ویار ہند میں وارد ہوئے تو سب سے پہلے سورت کو اپنا مسکن تھہرایا۔ وہاں ان کے پچا شریف محم سکونت پذیر تھے۔ اور اس نواح میں ان کے علم وفضل کا شہرہ اور درس و تدریس کا غلغلہ بلند تھا۔ ان کے چشمہ علم فضل کی ضورت بی براب ہوئے۔ پھر سرز مین دکن کا قصد کیا۔ وہاں کے حکمران عزبر سے ملاقات ہوئی تو وہ ان کے علم فضل کی فراوانی سے بہت ہوں میں شامل کرلیا۔ در بار دکن سے بہت سے خوب سیراب ہوئے۔ ان میں علمی بحث و تحصی کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ بعض مسائل میں باوشاہ کے سامنے شخ علم وفضل کی فراوانی کے بہت سے بعض ان علما کی بحث ہوئی تو شخ کا پلہ بھاری رہا اور سب نے ان کی فراست اور علمی فوقیت کو تسلیم کیا۔ بادشاہ نے اس کی کو وی کیا اور فاری کے مطرف بیا وہ ان کے مطرف بین میں اس زمانے میں فاری کی بندوستان کے اصحاب علم میں اس زمانے میں فاری کو بنیادی اہمیت عاصل تھی اور شخ اس سے نا آشنا تھے، جنانچہ شخ نے اس کی کو موں کیا اور فاری سیمنے کی طرف بنیادی اہمیت عاصل تھی اور فی اس سے نا آشنا تھے، جنانچہ شخ نے اس کی کو موں کیا اور فاری سیمنے کی طرف بنیادی اہمیت عاصل تھی اور فی اس سے نا آشنا تھے، جنانچہ شخ نے اس کی کو موں کیا اور فاری سیمنے کی طرف بنیادی اہمیت عاصل تھی اور فی اس سے نا آشنا تھے، جنانچہ شخ نے اس کی کو موں کیا اور فاری سیمنے کی طرف

عنان توجہ مر تکز فر مائی ، تھوڑی ، ہی مدت میں اس میں مہارت حاصل کر لی۔ جب لوگوں کو یہ معلوم ہوا کہ شیخ جعفر بے فاری میں بھی واقفیت بہم پہنچا لی ہے تو بعض حضرات نے ان سے فر مائش کی کہ اپنے جد امجد شیخ عبداللہ کی کتاب، العقد النبوی کا فارس میں ترجمہ کر دیں۔ شیخ نے ان کی فر مائش قبول کی اور بہترین انداز سے کتاب کو فاری کے قالب میں ڈھال دیا۔

علاقہ دکن میں شخ جعفر کواپ علم وضل کی وجہ سے بہت ہی احترام واکرام کامستی سمجھا جاتا اور وہاں کے حکمران عبر کی وفات تک ان کو بے حد لاکن تعظیم گردانا جاتا تھا۔ عبر کے بعد اس کے بیٹے فتح خاں نے زمام اقتدار ہاتھ میں لی تو اس نے شخ کے اجلال وتو قیر میں اور بھی اضافہ کر دیا۔ واقعہ یہ ہے کہ جب تک دکن کی یہ حکومت قائم رہی اور اس سرز مین پر ان کا پرچم اقتد ارلہرا تا رہا، شخ کے عظمت و وقار میں کوئی کی واقعہ نہیں ہوئی ، لکین جب سے حکومت ختم ہوگئی اور اس کے ارباب بست و کشاد منتشر ہو گئے تو شخ اینے عممحترم شخ محمد عبدروں کے پاس سورت نشقل ہو گئے۔ سورت میں ان کے علم وفضل کی شہرت پہلے ہی پہنچ چکی تھی اور اہل علم ان سے بہت متاثر تھے۔ وہاں گئے تو ہر حلقے میں ان کی پذیرائی ہوئی اور مال و دولت سے بھی سرفراز کیے گئے۔ سورت میں ان کی پذیرائی ہوئی اور مال و دولت سے بھی سرفراز کیے گئے۔ سورت میں ان کی پذیرائی ہوئی اور مال و دولت سے بھی سرفراز کیے گئے۔ سورت میں ان مولی نے مستقل طور سے سکونت اختیار کر لی تھی۔

شخ جعفر کوتصوف وطریقت ہے بھی لگاؤ تھا۔ کہتے ہیں مختلف فنون میں ان کی تصانیف بھی تھیں اور ایک دیوان بھی تھا، جوان کے مجموعہ اشعار پر مشتمل تھا۔

ان کی ملاقات مغل حکمران شاہ جہان ہے ہوئی تو اس پران کی گونا گوں صلاحیتوں اورعلمی قابلیت کا بہت اثر ہوا۔ سرز مین گجرات کے علاقے بھڑوچ میں اس نے ان کو کئی گاؤں بھی عطا کیے۔ شخ جعفر نے شاہ جہان کے بیٹے داراشکوہ کے کہنے پراس کی کتاب سفینۃ الاولیا کا، جوفاری زبان میں ہے، عربی میں ترجمہ کیا۔ اس شافعی المسلک عالم وفقیہ نے ۲۲۰ اھ/۱۲۵ عیں وفات یائی • ۔

## **19\_شنخ جعفر خسینی پیٹو**ی

شیخ جعفر پیوی کا سلسلدنسب بیہ ہے: جعفر بن ابوالحن بن باتی بن مبارز بن ابراہیم حینی پیُوی۔اصلاً پینہ کے رہنے والے تھے۔ فقہ واصول اورعلوم عربیہ میں مہارت رکھتے تھے۔سلوک وطریقت سے بھی لگاؤ تھا۔اس سلسلے میں رشید بیہ کے مصنف شیخ محمدرشید بن مصطفیٰ عثانی جون پوری سے استفاضہ کیا۔طویل عرصے تک ان کی خدمت میں رشید یہ کے مصنف شیخ محمدرشید ممدوح ان کی خدمت میں رہے ، یہاں تک کہ کہولت کی منزل سے بھی آ گے نکل گئے۔اس عمر میں شیخ محمد رشید ممدوح نے انھیں نکاح کرنے کا تھم دیا اور اپنے شہر (پیٹنہ) لوٹ جانے کو کہا۔ نیز فرمایا کہ عباوات و معاملات میں اتباع سنت کا خاص طور سے خیال رکھا جائے۔ چنانچہ واپس پیٹنہ چلے گئے اور عمر بحر درس وافادہ میں مصروف رہے۔

أُ: شرورً الروى ازهلى \_ جديقة احديب \_ نزمة الخواطر، ج٥ص ١٠٤٠ ٨٠١ \_

فقهائ مند (جلد چهارم)

11+

اس عالم دین اور نامور فقیہ نے جمعرات ۳ ررمضان السبارک ۷۵-اھ/ • ارمارچ ۱۹۲۵ء کو وفات یا کی اورپیٹنہ کے قریب،شریعت آباد میں دفن کیے گئے 🗗۔

### ٤- ﷺ جعفر بن عزیز اللہ جون پوری

شخ جعفر بن عزیز اللہ جون پوری کا لقب نور الدین تھا۔ سہ شنبہ کے روز ۸رر جب ۱۰۲۴ھ/۱۲۳۸ جولائی ۱۹۱۵ء کو جون پور میں پیدا ہوئے۔ اکثر کتب درسیہ شخ محمہ رشید جون پوری (صاحب رشیدیہ) سے براھیں۔ دیگر علما وشیوخ سے بھی اخذعلم کیا۔تصوف وسلوک میں بھی مہمارت پیدا کی۔ اس شمن میں اپنے عممحتر م شخ نور محمد مداری سے فیض حاصل کیا اور تصوف کے سلسلۂ مداریہ سے مسلک ہوگئے۔ درس و تدریس کی مسند بھی آراستہ کی اور ان کے چھمہ علم سے شخ محمد افضل عباس اللہ آبادی، شخ محمد کاظم عباس سید پوری، شخ محمد ماہ دیوگا می اور علما و فضلا کی بہت بڑی جماعت نے اپنی علمی تفتی بجھائی۔

شیخ جعفر جون پوری، زاہد وعابد، عفیف و قافع ، طیم و متواضع اور عالم باعمل تھے۔ کھانے پینے اور الباس
میں کسی قتم کے تکلف اور تھنٹ کے عادی نہ تھے۔ دنیا اور دنیا داروں سے آنھیں کوئی رغبت اور لگاؤنہ تھا۔ ارباب
اقتہ اراور اصحاب مال و دولت کے درواز ہے پر بھی دستک نہ دی۔ شب و روز در ان و تدریس اور وظائف و اور اد
میں مصروف رہتے۔ پورے بیس (۳۲) سال ہنگامہ تدریس بپا کیے رکھا۔ تھنیف و تالیف کے ذوق سے بھی
بہرہ ورہتے۔ چنانچے شیخ عبدالباقی صدیقی جون پوری (متوفی قریباً ۱۹۸۲ھ/۱۵۲۱ء) نے فن مناظرہ کی کتاب شریفیہ
پر دو شرحیں سپر دقلم کیس۔ ایک آ داب الباقیہ شرح الشریفیہ اور دوسری ابحاث الباقیہ شرح الشریفیہ۔ ابحاث
پوری (متوفی ۱۹۸۳ھ/۱۲۷۲ء) کی کتاب رشیدیہ کے جواب میں کھی ہی۔ رشیدیون مناظرہ کی مشہور کتاب
پوری (متوفی ۱۹۸۳ھ/۱۲۷۶ء) کی کتاب رشیدیہ کے جواب میں کھی تھی۔ رشیدیون مناظرہ کی مشہور کتاب
ہے۔ شخ جعفر نورالدین جون پوری نے شخ عبدالباقی جون پوری کی ابحاث الباقیہ کے جواب میں نورالانوار کے
ہے۔ شخ جعفر نورالدین جون پوری نے شخ عبدالباقی جون پوری کی ابحاث الباقیہ کے جواب میں نورالانوار کے
اور لکھا ہے کہ ان کے علم وضل کا دائرہ بہت و سیع تھا۔

شیخ جعفر جون پوری ملقب برنورالدین نے سہ شنبہ ۱۸رجمادی الاولی ۱۹۳۰ه/ ۱۹۵مر کی ۱۹۸۲ء کونماز ظہر کے بعد جون پوریس وفات پائی اور وہیں دفن ہوئے۔ بعض مورضین نے ان کی تاریخ وفات 'بہارعلم گزشت' سے نکالی ہے اور بعض نے ''صدحیف ملازعلم رفت' سے کے۔

تاریخ شیراز ہند، جون بور، ص ۲۵۲،۷۵۱ \_اس کتاب میں ان کی تاریخ وفات ۳ ررمضان ۵ • ااھ ۱۹ رابر بل ۱۹۹۳ء مرقوم ہے، جوضیح نہیں \_ان کی تاریخ وفات ۳ ررمضان ۷۵ • اھ/ • اربار چ ۱۶۲۵ء ہے \_ نزمیۃ الخواطر، ج۵ م ۹ • ۱ • ۱۱ بحوالہ شنج ارشدی \_

نزہة الخواطر،ج۵،ص۹۰۱،۱۰۱-تاریخ شیراز ہند جون پور (ص۷۲۲، ۷۲۵) میں بھی حضرت''نورالدین مداری'' کے عنوان کے تحت (شکرف دائم،ص۲۱ کے حوالے ہے) شخ جعفر کا ذکر کیا گیا ہے۔تاریخ ہائے ولا دت ووفات سیح ورج نہیں کی گئیں۔

## ا ۷ ـ شخ جلال الدين گجراتي

شخ جلال الدین بن محمہ بن جلال الدین بخاری محمود عالم کے نام سے معروف تھے۔ ۱۵ ہر جماد کی الاخری ۱۹۰۰ اھے ۱۵ اور مولا ناحسین بستانی جمادی الاخری ۱۹۰۱ ھے ۱۵ اور مولا ناحسین بستانی سے حصول علم میں مشغول ہو گئے۔ بعد ازاں شخ عبد العزیز کے سامنے زانو نے کمہذ تہد کیا، جو ان کے والد کے شاکردوں میں سے تھے۔ پھراپ والد گرامی شخ محمہ بن جلال الدین گجراتی سے طریقت وسلوک کی تعلیم حاصل کی۔ شاگردوں میں سے تھے۔ پھراپ والد گرامی شخ محمہ بن جلال الدین گجراتی سے طریقت وسلوک کی تعلیم حاصل کی۔ جب علوم طاہری اور تصوف و طریقت کی منزلیں طے کر چکے تو شاہ جہان بادشاہ نے انھیں اکبر آباد (آگرہ) میں بلیا، اور کا رشعبان ۱۵۰ ای ۱۳۲۱ کو صدارت کا عہدہ عطا کیا۔ شاہ جہان ایک دین پرور بادشاہ تھا اور ان کی نفشیت مخرادی کا وجود انہائی غنیمت کی نفشیلت علی کا بہت معترف تھا۔ وہ عام طور پر کہا کرتا تھا کہ اس دور میں شخ جلال الدین گجراتی کا وجود انہائی غنیمت ہے۔ اس نے ان کو آٹھ ہزاری منصب سے سرفراز کیا جواس دور کا بہت برنا سرکاری اعزاز تھا۔

شیخ جلال الدین گجراتی نے ۲۰ رر بھے الثانی ۵۵۰اھ/ ۱۵ رمئی ۱۹۳۷ء کو لا ہور میں وفات پائی اور ان کی میت احمد آباد لے جائی گئے۔وہاں اپنے والدشیخ محمد بن جلال الدین حسینی گجراتی کے قریب دفن کیے گئے ہے۔

#### ۲۷۔علامہ جمال اولیا کوروی

علامہ جمال اولیا بن مخدوم جہانیاں بن بہاء الدین بن سالار عالم کوروی ۱۵۲۳ه و ۱۵۲۱ء کوشہر کورہ میں بیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی علم فقد کی تعلیم اپنے والدگرای شخ مخدوم سے حاصل کی۔ بعد ازاں اور دھ گئے۔ وہاں قاضی ضیاء الدین عثانی نیوتی سے اخذ علم کیا اور تصوف کے مخلف سلسلوں میں ان سے مستفیض ہوئے۔ پھراپ شہر کورہ آکروری و تدریس میں مشغول ہو گئے۔ شخ وقت اور عالم کیر تھے۔ صوفی المشرب تھے۔ نفتہ اصول فقد اور عالم کیا۔ سیدمجمہ بن ابوسعید کالپوی فقہ اصول فقد اور عالم کیا۔ سیدمجمہ بن ابوسعید کالپوی (متوفی ۲۱ رشعبان اے ۱۵ ارا اربیل ۱۹۲۱ء) بھی ان کے تلامہ میں سے ہیں، سیدمجمہ کالپوی نے ان سے متعدد کتب درسیہ پڑھیں، جن میں مطول اور بیضاوی شامل ہیں۔ علاوہ ازیں مشہور مدرس شخ لطف اللہ کوروی، متعدد کتب درسیہ پڑھیں، جن میں مطول اور بیضاوی شامل ہیں۔ علاوہ ازیں مشہور مدرس شخ لطف اللہ کوروی، متاحب رشید ہوئ کم رشید جون بوری، شخ کیلیں اور خلق کشر نے ان کے سامنے زانو نے تلمذ تہہ کیا۔ مدت تک ہنگامہ تدریس بیا کیے رکھا۔

یشخ جمال اولیا ان حضرات میں سے ہیں جضوں نے وسیع حلقہ درس قائم رکھنے کے باوجود زہد و عبادت اور خدمت خلق کو ابنام عمول تُضہرایا۔ برصغیر کے اس نامور عالم وفقیہ نے چوہتر (۳۷) سال عمر پاکر ۲۸ یا ۲۹ رمضان ۲۷۰ اھ/سیاس فروری ۱۹۳۸ء کوسفر آخرت اختیار کیا ہے۔

مرة جاحم فزية الاصفيا- زبهة الخواطر، ح٥ص ١١١، ١١١ ـ تذكرة على عبدرص ٢١٢ ـ

<sup>🕡 🗀</sup> الخواطر، ج٥ص١١١،١١١ـ

## ۳۷\_شخ جمال الدين كشميري

شخ جمال الدین بن موئی شہید کشمیری، سرز مین کشمیر میں پیدا ہوئے اور شخ فتح اللہ تھائی کشمیری ک صحبت اختیاری ۔ سالہا سال ان کی خدمت میں رہنے کا شرف حاصل کیا ، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کے فضل خاص سے ان کا شارعلائے رہائیین اور فضلائے عصر میں ہونے لگا۔ پختہ ذبن اور رائح فکر علیا میں سے تھے اور اللہ نے ان پرعلم ومعرفت کے دروازے واکر دیے تھے۔ متی منکسر المزاج اور متواضع بزرگ تھے۔ لباس وطعام میں کی فتم کے تکلف کے عادی نہ تھے۔ بوریا نشین اور سادہ مزاج عالم دین تھے۔ صدر مجلس بننے اور آگے بڑھنے سے ہمیشہ گریزاں رہے۔ بوری زندگی درس و تذریس، رشد و ہدایت، لوگوں کو اسلام کی سیدھی راہ پر لگانے اور شریعت کے مطابق زندگی بسر کرنے کی تلقین میں صرف کر دی۔ مشہور عالم و مدرس شخ کمال الدین کشمیری کے بھائی تھے اور یہ دونوں بھائی علم وفضل کے بلند مرتبے پر فائز تھے۔ ان کے اوصاف حمیدہ سے متاثر ہوکر شخ فتح اللہ حقانی کشمیری نے اپنی دونوں بیٹیاں ان دونوں بھائیوں (جمال الدین اور کمال الدین) کے عقد میں دے دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلانے اخذعلم اورکسب فیض کیا ۔ دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلانے اخذعلم اورکسب فیض کیا ۔ دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلانے اخذعلم اورکسب فیض کیا ۔ دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلانے اخذعلم اورکسب فیض کیا ۔ دی تھیں دے دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلانے اخذعلم اورکسب فیض کیا ۔ دی تھیں دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلانے اخذعلم اورکسب فیض کیا ۔ دی تھیں دی تھیں۔ شخ جمال الدین کشمیری سے بے شارعلی الدین کشمیری سے بے شارعلی کے دوران کھیں۔ شارع کی کھیں کے دوران کھیں کیا ۔ دی تھیں کی کھیں۔ دی تھیں کھیں کے دوران کی کھیں کی کھی کے دوران کی کھیں کے دوران کی کھیں کوران کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے دوران کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے دوران کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے دوران کے دوران کی کھیں کی کھیں کے دوران کی کھیں کے دوران کی کھیں کے دوران کے دوران کے دوران کی کھیں کے دوران کے دوران کی کھیں کی کھیں کے دوران کی کھیں کے دوران کیا کے دوران کے دوران کی کھیں کھیں کے دوران کھیں کے دوران کے دوران کی کھیں کے دوران کے د

سرز مین تشمیر کے گیار هویں صدی جمری کے اس عالم دین کی تاریخ ولا دت اور تاریخ وفات کاعلم نہیں

ہوسکا۔

#### سم\_مولانا جمال الدين لا موري

مولانا جمال الدین لا ہوری قرآن مجید حفظ کرنے کے بعد شخ اساعیل بن ابدال شریف حسنی او پی ،
شخ اسحاق بن کا کو لا ہوری اور شخ سعد اللہ کے حلقہ تلاندہ میں داخل ہوئے۔عبد اکبری کے عالم کبیر ، اور اپنے
علاقے کے مشہور مدرس تھے۔ لا ہور کے محلّہ تلامیں فروکش تھے۔ ان کے درس وافادہ کی شہرت دور دور تک بھیلی
ہوئی تھی۔ تدریس میں اس عبد کا کوئی عالم ان کا حریف اور مد مقابل نہ تھا۔ تمام مروج علوم وفنون میں یگائۂ
روزگار تھے۔ آدھی عمر نشر علوم میں صرف ہوئی۔ مختلف علاقوں اور شہروں سے تشنگان علوم ان کی خدمت میں
ماضر ہوتے اور اپنی علمی تشکی کا سامان فراہم کرتے ۔خوش گفتار اور بلند اخلاق بزرگ تھے۔ انداز گفتگو اور حسن
بیان میں بے مثال اور ظرافت و ملاحت میں عدیم النظیر تھے۔ عوام وخواص میں بوی عزت و تکریم کی نظر سے
بیان میں بے مثال اور ظرافت و ملاحت میں عدیم النظیر تھے۔ عوام وخواص میں بوی عزت و تکریم کی نظر سے
تھے جاتے تھے فیضی نے سواطع الالہام کے نام سے بے نقط تفیر تکھی تو ان سے بہت مدد لی۔ انھوں نے اس
تفیر کی ہوری اصلاح کی اور اس کی عبار توں کومر بوط بنایا ۔

<sup>🕡</sup> تذكرهٔ علائے ہندہ ص ٣٣ \_ حداكق المحقيه بص ٦٢٣ \_ زبية الخواطر، ج ٥ بص ١١٣ \_ تاريخ تشميراعظمي ،ص ١١٨ ، ١١٩ \_

منتخب التواريخ (اردوترجمه) ص ١٢٠ ـ مرآة العالم \_ تذكرهٔ علمائے مند، ص ٣٣ ـ نزمة الخواطر، ج٥، ص ١١١ ـ فرحت

الناظرين (شخصيات)ص ١٠٨

### 24\_مولانا جمال الدين بربان بوري

مولانا جمال الدین بر بان پوری ، جلیل القدر عالم اور اپنے دور کے محدث تھے۔ ہمیشہ درس و تدریس میں مصروف رہے۔ ہر بان پور میں شیخ ابراہیم کی مسجد میں ان کا سلسلئر درس و تدریس جاری تھا۔

شیخ طاہر بن یوسف سندھی (متوفی ۴۰۰ه/ ۱۵۹۷ء) بر ہان پورتشریف لائے تو ان سے حدیث کا درس لیا۔ پوری صیح بخاری ان ہی سے پڑھی۔ بر ہان پور میں وفات پائی اور ابراہیم بن عمر سندھی کے قبرستان میں دنن ہوئے گے۔

### ۲۷۔شیخ جمیل الدین سہارن پوری

شیخ جمیل الدین بن رفیع الدین بن عبدالستار انصاری سہارن پوری، سہارن پوریس پیدا ہوئے۔اپ برادر کیرشخ بدلیج الدین سہارن پوری مرید و تلمیذ مجدد الف ٹانی سے فقد کی تعلیم حاصل کی۔سلسلہ نقشبندیہ میں اخذ طریقت ان بی سے کیا اور مدت تک ان کی صحبت میں رہے یہاں تک کہ درجہ کمال کو پنچے۔

ان کا شارگیارھویں صدی ہجری کے اصحابِ فضل و صلاح ہندی علما میں ہوتا تھا۔ ۵۵•اھ/ ۱۹۴۵ء میں وفات یا کی €۔

#### ے۔ ملاجو ہر نانت کشمیری

<sup>•</sup> اذكارابراريم ٣٩٩\_ زنهة الخواطر، ج ٥،ص ١١٦، ١١١\_

<sup>🕡</sup> مآة جهال نما يزبهة الخواطر، ج٥، ص ١١٨\_

ٹو بی گرکھٹی شرح جامی اور بہت سے حضرات شامل ہیں۔

ملا جو ہرنانت دیار کشمیر کے متوکل علی اللہ، عابد و زاہد اور مشہور عالم تھے۔ ۲۷-۱ه/ ۱۲۱۷ء کو کشمیر میں وفات ہائی اورمقبرہ شیخ حسین خیاز کےمشرقی جانب دفن کیے گئے۔

تذكرهٔ علائے ہند فارس (ص٣٣) اوراس كے تتبع ميں اردوتر جمہ (ص١٥٣) ميں انھيں (غالبًا ہندو

سمجھ کر) جو ہرناتھ لکھا ہے جو محیح نہیں۔ حدائق الحفیہ (ص۳۰) میں جو ہرنات مرقوم ہے، جوغلط ہے۔

دراصل بدلفظ" نانت" ہے، جو تشمیر کی ایک برادری ہے۔ چنانچہ تاریخ تشمیر اعظمی میں درج ویل

الفاظ میں ان کے حالات مندرج ہیں:

ملا جوہر کنائی از نجائے ایں شہر بود۔ دراصل از قوم نانت است۔ اکثر عمر صرف مخصیل علم نمودہ۔ شاگرد و ہدریں ہدرسہ سلطان قطب الدین کہ متصل مسجد صراف کدل بر کنار شرقی جوئے مار بود۔ اواخرعمر راہ حرمین محترمین گرفت، بعدادائے حج اسلام بخصیل سندواجازت حدیث از فحول دا کابرعلا ومحدثین مکه عظمه کرده و خدمت مولا ناعلی قاری را در یافت بلکه بفتحبت حضرت شیخ ابن حجر کمی ہم رسید، و اجازت بسند معنعن حاصل ساخت \_ چوں په کشمیرمعادوت فرموده گوشه انزوا اختیار کردو بعبادت وعزلت بشتغال نموو، وبجهت قوت حلال کسب پیشم پیشه گرفت، وبسیار به قناعت می گزرانید وتو کل وانز وارا بدرجه اکمل رسانید، و درس علوم دینیه جم می گفت، درواقعه وبائے عامه درسال بزار دبیست وشش رحلت فرمود، رحمة الله عليه رحمة داسعة بعض اولا دامجادش بكمالات صوري ومعنوى فائز شدند\_مزاراليثال طرف شرقي مقبره حضرت اخوند ملاحسين خباز به كمال بے تكلفي واقعست 🗨 ـ

اس عبارت کا ترجمہ یہ ہے:

ملا جو ہر کنائی، اس شہر ( کشمیر ) کے شرفا ونجا میں سے تھے۔ دراصل نانت برادری کے فرد تھے۔عمر کا زیادہ تر حصے تحصیل علم میں گزرا۔ مدرسه سلطان قطب الدین کے، جو کہ مسجد صراف کدل کے متصل، دریائے مار کے مشرقی کنارے واقع تھا،شاگر داور مدرس تھے۔ آخر عمر میں حرمین شریفین تشریف لے گئے تھے۔مناسک قج ادا کرنے کے بعد مکہ معظمہ کے فحول اور ا کابر علما ومحدثین سے سند وا جاز ۂ حدیث حاصل کیا ادر ملاعلی قاری سے ملے، بلکہ شیخ ابن حجر کلی کی خدمت میں بھی حاضری دی اور بدسند مضعن اجازہ حاصل کیا۔ واپس کشمیرتشریف لائے تو موشرہ علیحدگی اختیار کرلیا اور عبادت وعزلت نشینی کوشعار مظہر ایا۔ رزق حلال کے لیے پشم کا نیخ کا پیشہ اختیار کرلیا تھا۔ نہایت قناعت کی زندگی بسر کرتے تھے، گوشہ شینی اور تو کل علی اللہ میں درجہ کمال کو پہنچے ہوئے تھے۔لیکن اس کے ساتھ ہی علوم دیدیہ کے درس ویدریس کا سلسلہ بھی با قاعدہ جاری تھا۔ ۱۹۱۷ھ/ ۱۹۱۷ء کو رطت فرمائی، جب کہ بورے علاقے میں عام وبالجھلی ہوئی تھی، رحمۃ الله علیہ۔ ان کی اولاد میں سے بعض حضرات صوری ومعنوی اعتبار ہے مرتبہ بلندیر فائز ہیں۔ ملا جو ہر نانت قبرستان ملاحسین خباز کے مشرقی جانب

تاریخ تشمیراعظمی عن ۱۰۱۳۰۰ ۱۰

مدفون ہیں۔ان کی قبرسادگی اور بے تکلفی کانمونہ ہے۔

سرزین کشمیریں جن علائے عظام نے اسلام کی تبلیغ اور دین کی ترویج کے لیے زندگیاں وقف کر دیں ان میں ملا جو ہرنانت کا اسم گرامی خاص طور سے قابل ذکر ہے۔ انھوں نے بے شارلوگوں کو دین کی تعلیم دی اور مدت تک درس و تدریس کے ذریعے قال الله و قال الرسول کی دل نواز صدابلند کرتے رہے۔

### ۷۸\_امیر جو ہراحد نگری

جوہردئی احد گری ، دیار ہند کے مشاہیر اور کبار امرا میں سے تھے۔شافعی المسلک تھے اور حسن سیرت کا اعلیٰ نمونہ۔ بہت ہی نیچے تھے۔قصہ یہ ہے کہ جوہر چھوٹی عمرہی میں سرزمین ہند میں آگئے تھے۔ ان کو اور ان کے بھائی کو دکن کے حکمر ان بر ہان نظام شاہ نے خرید چھوٹی عمرہی میں سرزمین ہند میں آگئے تھے۔ ان کو اور ان کے بھائی کو دکن کے حکمر ان بر ہان نظام شاہ نے خرید لیا تھا۔ اس نے جوہر میں قابلیت وحشامت کے آثار دیکھے تو قرآن مجید کے ایک معلم کے سپر دکر دیا، جس سے انھوں نے قرآن پڑھا اور حفظ کیا۔ بعد از ال شہواری ، تیراندازی اور شمشیر زنی وغیرہ میں مہارت پیدا کی۔ ملک عبر نے ان کی گونا گول خوبیوں کی بنا پر انھیں اپنی میٹی کی ملکیت میں دے دیا تھا۔ اب انھوں نے ارتقا کی منزلیس طے کرنا شروع کیں اور رفتہ رفتہ دوسواسپ سواروں کے امیر مقررہ ہوگئے۔

<sup>•</sup> تاریخ تشمیرانظمی، ص۳۰۱،۳۰ ایزبیة الخواطر، ج۵، ص۱۱۹ حدائق الحفیه، ص۳۰، یذ کرهٔ علیائے ہند، ص۳۳ ادبی دنیا تشمیر نمبر

<sup>🗗 -</sup> خلاصة الاثر - نزبهة الخواطر، ج ٥،ص ١١٩٠،١٩ \_

#### \_\_\_Z\_\_\_

## 9 \_ مولانا حاجی محد تشمیری

مولانا حاجی محمد سمیری اصلا ہمدان سے تعلق رکھتے تھے۔ان کے اسلاف میں سے کوئی ہزرگ شخ علی ہمدانی (متوفی ۲ رذی الحجہ ۲۸ کھے ۱۹ رجنوری ۱۳۸۵ء) کے ساتھ ہمدان سے سمیراآ کے ،اور پھر وہیں ستقل سکونت اختیار کرئی۔ حاجی محمد شمیر میں بیدا ہوئے اور وہیں تربیت پائی۔عمر کی پچے منزلیں طے کیس تو دل میں طلب علم کا جذبہ موجزن ہوا۔حصول علم کی غرض سے عازم دبلی ہوئے اور وہاں کے اسا تذہ سے تعلیم حاصل ک طبیعت تصوف وطریقت کی طرف مائل ہوئی تو اس دور کے شخ کبیر خواجہ باتی باللہ دبلوی (متوفی ۱۲ جادی الاخری طبیعت تصوف وطریقت کی خدمت میں حاضری دی اور ان کے حلقہ ارادت میں شامل ہونے کا شرف حاصل کیا۔ جب حدیث، فقہ اور طریقت میں درجہ کمال کو پہنچ گئے تو دبلی سے واپس کشمیرتشریف لے گئے۔ وہاں دری وافادہ کی مندا راستہ کی اور قال اللہ اور قال الرسول کا روح پر در غلغلہ بلند کیا۔

مولانا حاجی محمد کشمیری اس درجه پاک باز بزرگ سے کہ بھی دنیا داروں کے دروازے پر دستک نہیں دی اور ابنا دامن دنیا طلبی کے میل ہے آلودہ نہیں کیا۔

مولانا حاجی محمد تشمیری درس و تدریس اور تصوف وطریقت کے ساتھ تصنیف و تالیف کا بھی اعلیٰ ذوق رکھتے تھے۔ ان کی تصانیف میں سے شرح حصن حصین، شرح شائل تر ندی، فضائل قر آن کے موضوع پر ایک کتاب، مصباح الشریعة اور شرح الاوراد قابل ذکر ہیں۔

سرز مین کشمیر کے اس جید عالم وفقیہ اور نامور صاحب سلوک بزرگ نے جمعرات کے روز ۲۹رصفر ۲۰۰۱ ھے کووفات پائی۔''نوز دہم بودزشہر صفر'' ما ہُ تاریخ وفات ہے **0**۔

#### • ٨ ـ مولا نا حبيب الله سندهي

مولانا حبیب الله سندهی این عبد کے شخ اور فاضل بزرگ تھے اور این عبد کے فول علاے احناف میں گردانے جاتے تھے۔ اعمال بھکر میں ہتکور نام کا ایک قرید تھا۔ اس قرید میں شخ عباس بن جلال سندهی کا ایک مشہور مدرسے تھا۔ مولانا حبیب الله سندهی اس مدرسے کی مسند تدریس پر فائز تھے۔ خاصی مدت اس مدرسے میں ان کا سلسلہ درس جاری رہا اور بے شار علا وطلبانے ان سے استفادہ کیا۔ مولانا حبیب الله سندهی گیار تھویں صدی ججری کے سرایا خلوص ، عبادت گزار علوم وفنون میں ماہر اور اینے اقر ان ومعاصرین میں برگزیدہ شخص تھے ۔

<sup>🛚</sup> تذكرهَ علائع بند،ص ٢٢ محبوب الالباب-تاريخ تشميراعظى \_نزبية الخواطر، ج٥،ص ١٢٦،١٢٥ ــ

اذ کارابرار، ص ۲۰۹۱، بضمن یاد مخدوم عباس بزنهة الخواطر، ج۵، ص ۱۲۸ ...

### ۸۱\_مفتی حسام الدین دہلوی

## ۸۲\_سیدحسن بلگرامی

سید حسن بن نوح بن محمود حسینی واسطی بلگرامی ، شیخ وقت ، نامور عالم اور معروف فقیه تھے۔ فقد کی ایک دری کتاب قند دری پر حاشیہ سپر دقلم کیا۔ ۱۰۰۸ھ/۱۲۰۰ء تک زندہ تھے۔ ان کی وفات ۹ رشعبان کو ہوئی لیکن سے معلوم نہیں ہوسکا کہ کس سن میں ہوئی **ہ**ے۔

#### ۸۳\_سیدحسین بلگرامی

سید حسین بلگرامی بھی سیدنوح بن مجمود حسین واسطی کے بیٹے تھے۔سید حسن بلگرامی کے بھائی تھے۔جلیل القدر عالم اور فقیہ تھے۔ ان کا شارا پنے زمانے کے نامور فقہا میں ہوتا تھا۔ بغیر کسی معقول وجہ کے گھر کی چار دیواری سے باہر نہ نکلتے۔اصل مشغلہ کتابت اور عبادت تھا اور اس میں بہت مشہور تھے۔ تاریخ وفات کاعلم نہیں ہوسکا۔البتہ ۲۰۰۸ھ/۲۰۰۶ء تک زندہ تھیں۔

### ۸۴\_شیخ حسین هروی

شیخ حسین بن باقر گیار هویں صدی ججری کے فاضل ہندی عالم تھے اور حدیث وسیرت میں بالخصوص مہارت رکھتے تھے۔ انھوں نے شائل تر ندی کی دوشرعیں جلال الدین اکبر کے دوبیرؤں کے لیے قلم بند کیس۔ کہل شرح فاری نثر کی صورت میں شنرادہ سلیم کے لیے تصنیف کی۔ دوسری شرح بصورت نظم شنرادہ مراد کے لیے تصنیف کی۔ دونوں نبایت عمدہ اور بہترین شرحیں ہیں گ۔

- 🛭 تشمل التواريخ \_ نزيمة الخواطر، ج ۵، م ۱۲۸\_
- نربة الخواطر، ج۵، ص۱۳۱ مش التواريخ
- ما ترالكرام، ص ١٣-زبة الخواطر، ج٥، ص ١٣٠ـ
  - منتخب التواريخ \_ زنهة الخواطر، ج ۵، م ۱۳۳۰\_

#### ۸۵\_مولا ناحسین خباز تشمیری

مولا ناحسین خباز تشمیری ،سرزمین تشمیرمیں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔ شخ محمہ قادری سے اخذعلم کیا اور کافی عرصہ ان کی خدمت میں رہنے کی سعادت سے بہرہ اندوز ہوئے۔ پھر دہلی کا عزم کیا اور شخ عبدالشہیداحراری ہے مستفیض ہوئے اور ایک مدت تک ان کی مصاحبت اختیار کیے رکھی۔ بعدازاں شخ باقی باللہ کی خدمت میں حاضری دی۔ ان سے استفاضہ کیا اور طویل عرصہ ان کی صحبت میں گزارا۔ پھر مراجعت فرمائے کی خدمت میں حاضری دی۔ ان سے استفاضہ کیا اور طویل عرصہ ان کی صحبت میں گزارا۔ پھر مراجعت فرمائے کشمیر ہوئے اور بقیہ عمر عبادت الٰہی اور علیا وطلبا کے افادے میں صرف کردی۔

مولا ناحسین خباز ارض کشمیر کے نامور شیخ ،او نیچ درجے کے عالم دین ،معروف فقیہ اورصاحب فضل و صلاح بزرگ تھے۔بعض کتابوں کےمصنف بھی تھے۔۵۲ اھ/۱۲۴۲ء کوکشمیر میں فوت ہوئے **0**۔

#### ٨٦ \_ قاضى حسين ستر تھى

قاضی حسین بن ابوانحس ستر کھی معقولات و منقولات کے ماہر تھے اور شیخ عبدالرزاق بن خاصة الصالح الم معلول کے در ہے۔ شیخ الم ۱۹۵ء) کے شاگر دیتھے۔ ان سے طویل عرصے تک فیض حاصل کرتے رہے۔ شیخ عبدالرزاق نے ان کے علم وفضل اور صالحیت سے متاثر ہوکراپٹی ایک بیٹی ان کے عقد میں دے دی تھی۔ قاضی حسین ستر کھی سے شیخ جعفر بن نظام الدین عثانی المیٹھوی (متونی ۱۹۳۵ھ/۱۹۳۹ء) نے علم حاصل کیا **گ**۔

#### ۸۷\_مولا ناحميدالدين سندهي

مولا ناحمیدالدین بن عبدالله بن ابراہیم عمری سندھ کے ایک مشہور شہر بدر بیلہ میں پیدا ہوئے اور عمر کا کچھ حصہ و ہیں گزارا۔ مخصیل علم بھی اس شہراوراسی نواح کے علم ہے کرام سے گی۔ پھر ہجرت کر کے مکہ مکرمہ تشریف لیے گئے اوراسی ارض مقدس میں مستقل سکونت اختیار کر لی۔ حرمین شریفین میں وہاں کے جیداور مشہور اسا تذہ سے علم حدیث حاصل کیا، جن میں شخ ابوائس شافعی بمری، شخ احمد بن جربیمی کی، مدینہ منورہ کے خطیب شخ نورالدین علی بن عراق، شخ عجم الدین محمد بن احمد علی مصری، شخ محمد سالم طبوا وی، شخ محمد علقی شافعی مصری اور شخ عبدالقادر حنفی مصری خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔

مولا ناحمیدالدین اپنے دور کے شخ ، امام ، عالم کبیر اور محدث تھے۔ انھوں نے مکہ مکرمہ میں مسندعلم و فضل آ راستہ کی اور بے شارعلا وطلبانے ان کے چشمہ علم سے اپنی علمی تشکی بجھائی۔ان کے درس و مدریس کا حلقہ

تاریخ تشمیراعظی ، ۱۳۳،۱۳۳ خزیمهٔ الاصفیا \_ نزبهٔ الخواطر، ج۵،ص ۱۳۱،۳۵ ا\_

و نزبية الخواطر، ج۵،ص ۱۳۷، ۱۳۷\_

بہت وسیع تھا، جس میں عرب وعجم کے مشہور اصحاب علم مستفید ہوئے۔ ان حضرات علاے عظام میں شیخ محمد بن احمد علی اسلام علی میں شیخ محمد بن احمد علی ابوالو فائیمنی، شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے اسامے گرامی بالخصوص لاکق تذکرہ میں۔

عبدالقادر حضری نے النورالسافر فی اخبار القرن العاشر میں ان کے بھائی شخ رحمت اللہ سندھی مہاجر کی

کے حالات کے ممن میں ان کا تذکرہ کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ شخ رحمت اللہ سندھی کے ایک بھائی حمیداللہ سندھی
تھ، جوعلم وصلاح سے متصف، حسن اخلاق کے حامل، متواضع، ذی فضل، عقل وخرد سے مالا مال جہم و فراست
کے مالک، نجابت و شرافت کے پیکر اور جلیل القدر انسان تھے۔ اللہ نے ان کو بے حد عزت و جاہ اور عظمت و وجابت سے نواز اتھا۔ وہ نوسال مکہ مکر مدیس سکونت پذیررہے اور بالآ خر ۹۰ سال عمر پاکر ۹۰۰ اھے/ ۱۹۲۱ء کو اس ارض مقدی میں وفات پائی اور اپنے عظیم القدر بھائی شخ رحمت اللہ کے قریب قبرستان معلیٰ میں وفن ہوئے۔

خلاصة الاثر میں محمد بن فضل اللہ مجی رقم طراز ہیں کہ شخ حمیداللہ سندھی، صاحب معارف ونون تھے۔ اعلاً اقلیم سندھ کے باشندے تھے اور وہیں وقار وعظمت کے جلو ہیں نشو ونما پائی۔ رفیع المنزلت عالم دین تھے۔ بعد کوح مین شریفین تشریف لے گئے تھے۔ وہاں بہت سے علا وافاضل کی صحبت میں رہنے کی سعادت حاصل کی، جن میں خودان کے بھائی شخ رحمت اللہ سندھی اور حافظ ابن حجر عسقلانی کے شاگر دشنے عبدالرحمٰن ابوالفضل زین اللہ ین شامل ہیں۔

شیخ حمیدالدین بے پناہ صلاحیتوں کے مالک تھے۔ مکہ مکرمہ میں بڑی تکریم واحتر اُم کے حامل تھے۔ متقی،خوش اخلاق،حسن سیرت سے بہرہ ور،خوف خدا رکھنے والے اور بلند مرتبہ عالم دین تھے۔نو سال مکہ مکرمہ میں مقیم رہنے کے بعد ۱۰۰۹ھ/۱۶۱۹ء میں اسی یاک سرز مین میں سفر آخرت کوروانہ ہوئے ہے۔

#### ۸۸\_مولانا حیدرتشمیری

مولانا حیدر کشمیری، خواجہ فیروز کشمیری کے فرزند تھے۔ بے حد ذبین، سریع الفہم اور قوی الحفظ ۔ سات سال کی عمر میں قرآن مجید حفظ کرلیا تھا۔ ابتدائی کتابیں معروف کشمیری عالم شخ نصیب الدین سے پڑھیں۔ پھر مولانا جوہر نانت محدث کشمیری کے سامنے زانو ہے للمذتہہ کیا اور ان سے علوم مروجہ کی بہت کی کتابوں کی تحصیل کی اور علم وفضل کی دولت سے بہرہ ور ہوئے۔ جب ارض کشمیر کے مشاہیر علاسے فیض یاب ہو چکے تو دبلی کا قصد کیا۔ وہاں محدث شہیر شخ عبدالحق دبلوی مُرافیہ کا سلسلہ تدریس جاری تھا، اس میں شریک ہو گئے اور شخ محدول سے اخذ علم کیا۔ بعدازاں اپنے وطن کشمیر کو معاودت فرمائی اور دلجمعی اور مستقل مزاجی سے تدریس وافادہ میں انور السافر، بضمن شخ رحت اللہ سندھی۔ خلاصة اللائر۔ تاریخ معموی، ص ۲۵۔ تخذ الکرام، ص ۲۳۴۔ زبیة الخواطر،

ن ۱۳۸،۱۳۵ سا

مشغول ہو گئے۔ان کا حلقہ ورس بڑا وسی تھا۔ اپنے دور کے نامور مدرس، محدث اور فقیہ تھے۔ تمام علوم پر گہری نظر رکھتے تھے اور خلبا سے لطف و مہر بانی سے پیش آئے تھے۔لوگوں سے منقطع اور علیحدہ ہو کر صرف تدریس کو اصل مشغلہ قرار دے لیا تھا۔ بعض فرمال روایان کشمیر نے مولانا حیدر سے کئی مرتبہ عہد ہ قضا قبول کرنے کی درخواست کی مگر انھوں نے اس منصب کو قبول کرنے سے انکار کر دیا اور اس پر درس و افادہ کو ترجیح دی۔ جب ایک حکمران کی طرف سے قبول منصب کا اصرار زیادہ بڑھا تو رات کی تاریکی میں شہر چھوڑ کر چلے گئے۔ پھر جب بیا چلا کہ دوسرے عالم کو قاضی مقرر کر دیا گیا ہے تو واپس آگئے۔

غرض مولا نا حیدرسرز مین کشمیر کے وہ عالم ومدرس تھے جنھوں نے تمام عمر درس وند ریس میں صرف کر وی اور بے شارعلا وطلبا کو دولت علم سے مالا مال کیا۔ ۱۵۵۷ھ / ۱۲۴۷ء کورحلت فر مائی 🗗۔

\_\_\_\_<u>;\_\_\_</u>

#### ۸۹\_خواجه بهاری لا هوری

خواجہ بہاری لا ہوری، اپنے دور کے مفسر، محدث، فقیہ اور مقی بزرگ تھے۔ ابتدا میں تخصیل علم کی نیت سے اپنے وطن حاجی پور سے گودہ پور گئے جواس ز مانے میں ایک قصبہ تھا۔ وہاں شخ جمال الاولیا کی خدمت میں حاضری دی اور ان سے کچھ علوم حاصل کیے۔ اس کے بعد عازم لا ہور ہوئے۔ لا ہور اس عبد میں مولا نا محمہ فاضل بدخشی لا ہوری (متو فی ۱۹۵۰ھ/۱۹۲۰ء) کے غلغلہ تدریس سے گونج رہا تھا، خواجہ بہاری بھی ان کے حلقہ درس میں شامل ہو گئے۔ ان بی سے وستار فضیلت حاصل کی اور ان بی کے گھر میں سکونت اختیار کرلی۔ بچھ عرصہ بعد حضرت میاں میر کے زمر ہ ارادت میں داخل ہو گئے اور ان کے خلیفہ مقرر ہوئے۔

خواجہ بہاری لا ہوری نے ۲۰ • اھ/ ۱۷۵۰ء کو لا ہور میں وفات پائی اور و ہیں وفن ہوئے 👁۔

## ۹- قاضی خلیل الرحمٰن گور کھ پوری

قاضی خلیل الرحمٰن گور کھ پوری حنی المسلک تھے۔ اپنے عصر کے افاضل اور کبار علما میں سے تھے۔ صالح ،عفیف اور اور نہا کی دیا نت دار اور بہتر صالح ،عفیف اور اور نج کردار کے مالک تھے۔ منصب قضا پر فائز تھے اور اس سلسلے میں انتہائی دیا نت دار اور بہتر شہرت کے مالک تھے۔ گور کھ پور کے والی فدائی خال کے ہاں ان کو خاص قربت حاصل تھی اور اس نے ان کی گھرت کونا گول صلاحیتوں سے متاثر ہوکر ان کو اپنا ندیم ومثیر مقرر کرلیا تھا۔ پھر سلطان ہند اور نگ زیب عالم گیر سے متاثر ہوکر ان کو اپنا ندیم ومثیر مقرر کرلیا تھا۔ پھر سلطان ہند اور نگ زیب عالم گیر سے تاریخ تشمیر اعظی میں ۱۳۳۰ النواطر، ج ۵، میں ۱۳۹۰ تذریح اور مال کے ہند میں ۵۲۔ حدائق الحمقیہ میں ۸۰، ۹ میں نہۃ النواطر، ج ۵، میں ۱۳۹

• تذكرهٔ علائے ہند،ص ۵۸۔ حدائق الحنفیہ ،ص ۳۱۲ خزینۃ الاصفیا، جا،ص ۱۲۸، ۱۲۹ عمل صالح، ج۳،ص ۲۷۳۔

فقہائے ہند (جلد چہارم)

ITI

ان کا ذکر کیا اور خاص طور پران کی سفارش کی۔اور مگ زیب ان سے انتہائی تکریم سے پیش آیا اور اپنی قبولیت اور عنایات سے سرفراز کیا جتی کہ اضیں گور کھ پور کا والی مقرر کر دیا 🗗 ۔

#### ۹۱\_قاضی خوب الله جون پوری

قاضی خوب اللہ جون پوری، شخ محمد حفیظ حینی جون پوری کے نواسے تھے۔ جون پور میں پیدا ہوئے اور ہیں تربیت پائی۔ اپنے عصر کے جیدا ساتذہ سے تعلیم حاصل کی۔ فاضل اور شخ وقت تھے۔ علوم عربیدا ورعلم خویس بلندمر ہے کے حامل تھے۔ علم حدیث میں بالخصوص ورک رکھتے تھے۔ اٹھارہ سومر فوع احادیث زبانی یاد تھیں۔ اللہ آباد میں عہد و قضا پر فائز تھے۔ اچھے شاعر تھے۔ تمبا کو نوشی کے بارے میں ان کے دوشعر قابل ملاحظہ ہیں:

تنبا کو گرچہ ہست زیاں کار بسے زو فائدہ بیج مگہ ندید است کسے آخر بہ ازیں چہ خوب باشد ترا خاموش کند زہرزہ گفتن نفسے تاضی خوب اللہ جون پوری نے ۱۲۸۳م می ۱۱۰۰اھ/۲۸مرم کی ۱۲۸۹ءکووفات پائی ہے۔

#### ٩٢ \_مولا ناخوشحال تاشقندي

مولانا خوشحال بن قاسم بن مسكين تاشقندى، شخ اور فاضل كبير تقے۔ اپ عهد كے كبار فقها ميں سے تقے۔ ہندوستان آئے اور شخ وجيہ الدين مجراتی علوى كے حلقہ درس ميں شامل ہو گئے۔ ان سے تفير وفقہ، منطق وحكمت اور فلسفہ وغيرہ كي خصيل كى۔ پھر شخ وجيہ الدين مجراتی كے فاضل تلميذ مرزا جان شيرازى سے شرح ہداية الحكمة ، حكمة العين ، شرح التجريد اور حاشيہ قديمہ، شرح پختمينى اور تحرير اقليدس وغيرہ كتابيں پر هيں سي خصيل علم كے بعد احمد آبادكى مند قدريس پر فائز ہوئے اور تعيس (٢٣٣) سال علا وطلبا كو درس دينے ميں مصروف رہے۔ ان كے حلقہ درس سے بے شار اہل علم نے استفادہ كيا۔ جب ١١٠ه الم ١١٠ه كو بيرم خال كالز كاعبد الرجيم خال خانال محررہ واتو اس نے مولانا خوش حال تاشقندى كو ان كے علم وضل اور فہم وفراست كى وجہ سے اپ نہ المن شامل كرليا اور بہت ہے مال ومنال اور عطايا سے نوازا 🗗۔

<sup>•</sup> مراة جبال نما\_ان کااصل نام عبدالرحل تھا۔ ملاحظہ ہوفرحت الناظرين (شخصيات) ص ١٢٥\_ زبية الخواطر، ج٠٥، ص

<sup>•</sup> جلى نور، ج من ارزمة الخواطر، ج ٥، ص اسمار باستاريخ شيراز مند جون يور م ٢٣٠، ١٣٠ م

مأ ژرچیی، ج۳، ص۳۳ ۳۳ سرزید الخواطر، چ۵، ص۱۳۳

### ٩٣ ـ قاضى خوشحال كابلى

قاضی خوشحال کا بلی حنی علامہ وقت اور فاضل دورال تھے۔ اپ عنفوان شباب میں لا ہورآئے۔ اس زمانے میں شخ محمہ کیکی کا سلسلہ درس جاری تھا، ان سے علوم عربیہ اور علم نحو کی تحصیل کی۔ پھر عازم بخارا ہوئے اور وہاں کے شہرہ آفاق عالم شخ نوسف قراباغی سے فنون حکمیہ کی تعلیم حاصل کی۔ بعد ازاں ۱۰۲۱ء کو واپس ہندوستان آئے۔ ''ہندوستان سے تجاز تشریف لے گئے اور جج وزیارت کی نعمت سے متمتع ہوئے۔ پھر ہندوستان آگئے اور اکبر آباد (آگرہ) گئے۔ دولی کی مند قضا پر متعین ہوئے۔ جب شاہ جہان نے قاضی محمد اسلم ہروی کو فوج کے منصب قضا سے معزول کر دیا تو قاضی خوشحال کا بلی کو ان کی جگہ یہ عہدہ دیا گیا۔ پھر اور نگر زیب عمر کھر اور نگر اور کی سے مواتو اس نے ان کو لا ہور کا قاضی مقرر کر دیا، جس پر یہ عمر بھر متمکن رہے۔ ان کے حسن سلوک اور دیا نت داری سے عوام وخواص خوش تھے۔ جب موت کا پیغام آیا تو آ واز آئی:

گرائٹ کیا النّف سُ الْمُطْمَئِنَةُ ہُ الْرِجِعِی ٓ اِلٰی رَبِّ کِ رَاضِیکَة مَوْ خِیبَة ہُو اور ان کی روح عالم علوی کو پر واز کرگئی ہے۔

\_\_\_\_\_ , \_\_\_\_\_

#### ۹۴\_مولا نا دانیال جوراسی

مولانا دانیال حنفی عمری جورائی، شخ زین الدین کی نسل سے تھے، جوشخ نصیرالدین محمود اودھی دہلوی کے بھانج ہوتے تھے۔ علاقہ اودھ میں پیدا ہوئے۔ وہیں تربیت پائی اور عبدالسلام اعظمی دیوی سے تصیل کی۔ یہاں تک کہ علوم میں مہارت پیدا کر لی اور افقاو تدریس کی صلاحیت سے بہر و ورہو گئے۔ اس کے بعد طریقت و تصوف کی منزلیس طے کیس۔ عالم بیراور شخ عصر تھے۔ درس وافادہ میں مصروف رہتے تھے۔ ان کے تلامذہ میں شخ قطب الدین محمد سہالوی اور بہت سے علائے کرام شامل ہیں ہے۔

### 90\_مولا نا دا ؤدمشکو تی تشمیری

مولا ناداؤدمشكوتى تشميري بن ملك مسعودغوري، گيارهويس صدى ججري كے نام دار تشميري على ميں سے

- پیسورهٔ فجرگ آیات نمبر ۲۸،۲۷ میں۔ ترجمہ بیے:
- اے اطمینان والی روح تو اپنے پروردگار (کے جوار رحت) کی طرف چل ، اس طرح سے کہ تو اس سے خوش اور وہ تجھ سے خوش ۔
  - 🗗 مرآ ة العالم\_فرحت الناظرين (شخصيات)ص ٢٠٨، ٢٠٧ ـ زبهة الخواطر، ج ٥، ٩٠٣ ـ 🛚
    - 🛭 . نزبهة الخواطر، ج ۵ بس ۱۲۴۸، بحواله بحرز خاز \_ تذکره علائے ہند، ص ۲۶۵ \_

تصاور تغییر، حدیث، فقد اور علوم حکمیہ میں پرطولی رکھتے تھے۔ مشکو ق کے حافظ تھے، اس لیے خواجہ حیدر چرخی کشمیری نے انھیں داؤد مشکو تی کا لقب دے دیا تھا۔ خواجہ حیدر بن فیروز چرخی کے شاگر دیتھے، اور علوم دینیہ ان ہی سے حاصل کیے تھے۔ طریقت وتصوف میں وادئ کشمیر کے مشہور صوفیا بابا ابوالفقر انھیب الدین اور خواجہ خاوند محمود بخاری سے مستفیض تھے۔ کافی عرصہ ان کی خدمت میں رہے اور علم ومعرفت میں ان سے استفاضہ کیا۔ تصوف و مطریقت کے سلطے کی متعدد عربی اور فاری کتابوں کے مصنف تھے، جن میں ایک کتاب اسرار الا برار سے، جو کشمیری مشاکخ وعلم اور سادات و فقرا کے حالات کو محتوی ہے۔ ایک کتاب کا نام اثمار الاشجار ہے۔ ایک اور کتاب منطق الطیر ہے۔ اس عالم وفقیہ نے حالات کو محتوی ہے۔ ایک کتاب کا نام اثمار الاشجار ہے۔ ایک اور کتاب منطق الطیر ہے۔ اس عالم وفقیہ نے کا حالات کو محتوی ہے۔ ایک کتاب کا نام اثمار الاشجار ہے۔ ایک کتاب منطق الطیر ہے۔ اس عالم وفقیہ نے کا حالات کو مشمیر میں وفات یا کی گ

#### ۹۲ ـ ملا درویزه بیثاوری

ملا درویزہ پشاوری جنمیں اخوند بابا درویزہ پشاور کہا جاتا ہے، صالح عالم دین تھے۔ فقہ واصول اورعلم کلام کے ماہر تھے۔ طریقت وتصوف ہے بھی لگاؤ تھا اوراس ضمن میں سیدعلی ترندی غواص ہے مستفیض تھے، جو شخ نظام الدین بن عبدالشکور تھانیسری (متوفی ۲۲۰ اھ/ ۱۲۱۵ء) کے تلاندہ میں سے تھے۔

ملا درویز پیثاوری، احکام اسلام کے سخت نتیج سے اور اس ضمن میں مجادلہ و مناظرہ میں خاص شہرت رکھتے تھے۔ زنادقہ و ملاحدہ کے شدید بوخالف سے۔ شیعہ سے بھی ان کے مباحثوں کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔
بالخصوص عیسیٰ ملامتی اور بایزید ملحد سے (جو پیرروشن کے نام سے موسوم تھا) ان کے اکثر مباحثے ہوتے۔ دین کے درداور اسلام کی محبت سے ان کا دل معمور تھا۔ پیٹاور اور اس کے گردونو اح میں بہت مشہور سے اور درس و تدریس کا دریس کا دینے علقہ قائم تھا۔ تمام عمر علما وظلبا کو کمی فائدہ بہنچانے اور ان کی جنی عملی تربیت میں کوشاں رہے۔
مدریس کا درویزہ تصنیف و تالیف کا بھی یا گیزہ ذوق رکھتے تھے۔ مخزن الاسلام ان کی مشہور ترباب ہے جو پشتو

زبان میں ہے۔اس میں اسلام کے حقائق ومعارف اوراحکام شرع وضاحت ہے بیان کیے گئے ہیں۔لیکن یہ کتاب وہ اپنی زندگی میں مکمل نہ کر سکے۔اس کی تکمیل ان کی وفات کے بعد ان کے بیٹے مولانا عبدالکریم (متونی ۲۲-۱۳۷۲ء) نے کی۔انھوں نے مخزن الاسلام کی شرح بھی سپر دقلم فرمائی، جسے کلمات باقیات کے امرید مصوری این خدوم معین ملارین خروشگی۔ نام معرد میں اس شرح کردام ملک اس ماری نامید میں مصوری ا

نام سے موسوم کیا۔خواجہ معین الدین خویشگی نے بھی اس کی شرح کا تھی۔اس شرح کا نام الکلمات الوافیات ہے۔ یبال بیہ بتانا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ جن حضرات علما و مشاکخ نے افغانوں میں تبلیغ دین کی طرح

ڈالی،ان کے علاقے میں رشدہ ہدایت کی بساط بچھائی اور انھیں اسلامی تعلیم سے آشنا کیا،ان میں سیدعلی غواص ترزی المعروف حضرت پیر بابا اور ان کے مرید وشاگرد اخوند درویزہ پیثاوری کے اسائے گرامی خاص طور سے

• تاریخ تشمیراعظی، ص ۱۷۱، ۷۷۱. خزینة الاصفیا، ج ا،ص ۱۳۵، ۱۳۴۷ ینذ کره علا مبند، ص ۲۰ یزنهیة الخواطر، ج ۵، ص ۱۰ ۱۵ ۲۰ ۲۰ ساتق الحقصه بر ۳۲۳، ۳۲۳ \_ قابل ذکر ہیں۔ سیدعلی غواص سادات تریذ سے تعلق رکھتے تھے اور ان کا مولد و منشا قندس تھا۔ ان کے والد مغل حکمران نصیرالدین ہایوں کی فوج میں ایک منصب پر فائز تھے اور اس کے ساتھ وار دہندہوئے تھے لیکن سیدعلی غواص پر فقر و درویش کا رنگ غالب رہا۔ وہ مشاکخ وصوفیا سے استفاضہ کے لیے پانی پت اور اجمیر وغیرہ بھی گئے۔ خرقہ خلافت، طریقہ چشتیہ میں اجمیر کے سیدسالا رسے حاصل ہوا، اور مرشد نے کو ہتان کو مرکز تبلیغ تھہرانے کے خرقہ خلافت، طریقہ چشتیہ میں اجمیر کے سیدسالا رسے حاصل ہوا، اور مرشد نے کو ہتان کو مرکز تبلیغ تھہرانے کی ہدایت کی۔ ان کی دو گیلانی عقیدت مندوں نے اخصیں علاقہ افغان میں اقامت گزین ہونے پر آ مادہ کیا۔ اس وقت اس علاقے کی جو نہ ہی حالت تھی، وہ اخوند درویزہ نے اپنے مرشد سیدعلی غواص کی زبانی بیان کی ہے۔ ان کے الفاظ کا ترجمہ یہ ہے۔ فرماتے ہیں:

''اس علاقے کے لوگوں کو میں نے انتہائی سادہ دل، ہرآن دین کی طلب و تلاش میں سائی اور خدا رسیدہ پایا۔ دین کے معاملے میں جوان بوڑھوں سے آگے نکلے ہوئے، عورتیں مردوں سے بڑھ کر دین پر کاربند، بچے عالم طفولیت ہی میں نیکی و تدین کے متلاثی، اور ان کے کارند ہے بھی احکام شریعت پر عامل۔ ان لوگوں میں قبول حق کی صلاحیت تو موجود تھی گر پورے علاقے میں نہ کوئی درس کا سلسلہ تھا، نہ کوئی کمتب و مدرسہ۔ نہ کہیں علم تھا اور نہ علما و انقیا۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ شریعت سے بے بہرہ مشاک اور دین سے تبی دامن پیروں نے ان لوگوں کی سادگی سے فائدہ اٹھا کران کو غلط راہوں پر ڈال دیا۔''

افغانوں کی بیرحالت دیکھ کرسیدعلی خواص تر ندی نے ان کے علاقے میں قیام پذیر ہونے اور ان کی اصلاح و تربیت کا تہیر کرلیا۔ نیت چوں کہ نیک تھی ، اس لیے اللہ نے کامیا بی سے ہم کنار کیا اور اس نواح میں بڑی قبولیت حاصل کی۔ جہاں کہیں کسی بے علم اور شریعت سے بے بہرہ پیر کی اطلاع پاتے ، وہاں چہنچتے اور اس سے باقاعدہ مباحثہ و مجادلہ کرتے۔ تذکرة الا برار و الا شرار میں ایسے متعدد مدعیان ند بہب کے نام مرقوم ہیں ، جن سے سیدعلی غواص کے مقابلے ہوئے۔ ان کے سب سے اہم اور زور دار معرکے فرقہ روشنیہ کے پیرروشن سے ہوئے۔ پیرروش کا اصل نام بایز بدتھا۔ ان معرکوں میں اللہ تعالیٰ نے سیدعلی غواص کو کامیا بی عطافر مائی۔

غرض سیدعلی غواص نے پورے جوش وخروش اور بے حد محنت سے افغان علاقوں میں صحیح اسلام کی اشاعت کا آغاز کیا، جس کے بتیج میں خلق کثیران سے فیض یاب ہوئی۔ ان کی مساعی تبلیغ کا سب سے نمایاں اور اہم پہلویہ ہے کہ اخوند درویزہ پشاوری اور ان کے لڑکے شخ عبدالکریم ان کے حلقہ ارادت وعقیدت میں شامل ہوگئے۔ اخوند درویزہ نے اپنی کتاب مخزن الاسلام میں سیدعلی غواص کی بڑی تعریف کی ہے اور ان کی ان مساعی کو بہت سراہا ہے جواضوں نے ملاحدہ اور زنادقہ کے خلاف انجام دیں۔ سیدعلی غواص نے ۹۹۱ ھے ۱۵۸۳ء کو وفات پائی اور یوسف زئی علاقے میں بونیر اور سوات کی سرحد پر ذفن کیے گئے۔

ملا اخوند درویزہ پیثاوری اس نواح کے وہ بزرگ ہیں جوسیدعلی غواص ترندی کے سب سے نامور عالم

دین مریداور شاگرد تھے۔ افغانوں میں بیابی زیر کی وعلیت کی بنا پر خاص شہرت اوراحرّ ام کے مالک ہیں اور اس نواح میں افزار میں اور اس نواح میں افزار میں افزار میں افزار میں بھی کامل دسترس رکھتے تھے۔ حقیقت بیہ ہے کہ وہ ایک ولی اللہ بزرگ تھے، اور بحرتصوف کے شناور! لیکن اپنی ولایت کو پردہ تعلیم وقد ریس اور ملائیت میں مستور کررکھا تھا۔ خزیمۂ الاصفیا میں ان کی اس کیفیت کوان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے:

''جمال والايت خودرا در يردهُ تدريس وتعليم وملا كي يوشده مي داشت \_''

اخوند درویزہ کے بزرگ اصلاً علاقہ نگر ہار کے رہنے والے تھے، جے اب جلال آباد کہا جاتا ہے اور مشرقی افغانستان میں واقع ہے۔مغلول اور پوسف زئی قبائل کی کش مکش میں ان کے دادا وفات پا گئے تو یہ خاندان مہندول کے علاقے میں منتقل ہوگیا تھا۔ یہیں اخوند کی پرورش ہوئی۔ ابتدا میں آخیس زہدوریا ضت سے دلچین تھی، کیکن اس کے ساتھ ہی علوم ظاہری کی تکمیل بھی کی اور مروج علوم انبھاک اور توجہ سے پڑھے۔اخوند کے والدگرامی بھی صاحب علم بزرگ تھے۔''ادبیات سرحد'' میں ان کا نام اخون گدا کھا ہے، کیکن اخوند صاحب کے طلے مولا ناعبدالکریم تو علمی اعتبار سے اپنے داوااخوند گدا ہے بہت آگے نگل گئے تھے۔

برصغیری دین اور علمی تاریخ میں اخوند درویزه کے تعلیمی اور تبلیغی کارناموں کو بڑی اہمیت دی گئی ہے اور ان کی مسائی کو اجا گرکیا گیا ہے۔ ان کا سب سے اہم کار تا مہ فرقہ روشنیہ کے خلاف محاذ آرائی ہے۔ اس میں وہ کامیاب رہے اور ہرمیدان میں اس کے قائد ہیر روشن کو شکست دی۔ جس رفبار سے اس فرقے کے اثر اس بھیل رہے تھے اس کو دیکھتے ہوئے معلوم ہوتا ہے کہ اگر اخوند درویزہ اس کے خلاف نبر د آزما نہ ہوتے تو بہت ممکن تھا کہ تمام افغانوں یا کم از کم ان کے مشرقی قبائل کو بی غلط مذہبی نظام اپنی لیسٹ میں لے لیتا اور ان کی نہ ہی جیت اور دین غیرت اس سے تخت مجروح ہوتی۔ اخوند درویزہ اور ان کے خاندان کے اہل علم اور ان کے عقیدت مند میدان عمل میں اثر کے اور انھول نے علوم اسلامی کی ترویخ واشاعت کے لیے پشتو زبان میں کتابیں تکھیں اور ساتھ ہی ساتھ طریقہ روشند کی تقریروں ، مباحثوں ادر مناظروں کے ذریعے بھر پور مخالفت کی۔ بایزید کو اس کے مقدین ' بیر روشن' کے نام سے رکار تے تھے ، لیکن اخوند درویزہ نے اس کو ' بیر تاریک' کے نام سے موسوم کیا۔ محتقدین ' بیرروشن' کے نام سے رکار تے تھے ، لیکن اخوند درویزہ نے اس کو ' بیر تاریک' کے نام سے رکار تے تھے ، لیکن اخوند درویزہ نے اس کو ' بیر تاریک' کے نام سے موسوم کیا۔ اس کے مریدوں کے ساتھ مناظر سے کیا رہے کے۔ اس ضمن میں خزینہ الاصفیا میں صاف لفظوں میں مسطور ہے:

'' در رفع زنادقه و ملاحده و رفض بسیاری کوشید و هرجا که طحدے یا رافضی شنیدے نزد او رسیدے وبا اونداکره کردے واور المزم ساختے۔''

اخوند درویزہ کے مرشد، سیرعلی غواص تر ندی بھی زنادقہ و ملاحدہ کے سخت مخالف تھے۔ اب مرید نے بھی اس کے بھی ان کے خلاف محاز قائم کرلیا اور اس میں اس درجہ شدت اختیار کی کہ جہاں جہاں بایزید جاتا، یہ بھی اس کے تعاقب میں وہاں بینچتے، اس سے مباحثہ کرتے، یہاں تک کہ اس کو لا جواب کر دیتے۔ وہ مارے خجالت و شرقب میں اپنے مرشد کے ساتھ بھی جاتے اور تنہا بھی۔ اپنی شرفتہ کے خاموش ہوجا تا اور تنہا بھی۔ اپنی

تصنیف مخزن الاسلام میں وہ اس کا تذکرہ ان الفاظ میں فرماتے ہیں:

چول حضرت پیردست گیرای فقیر، شخ المشائخ و اولیاء، سیف السنّت ـ سیدعلی ترمذی درمیانان افغانان یوسف زئی درموضع بونیر بوده، از بایز پدخبر یافته، دفع دعویی اورابرخود فرض دید..... پس این فقیر جم جمراه برنتم، اورادعوای مجل و شرمسار ساختم که خن گفتن و دم زدن درحضور نتوانست، تالقب اورا پیرتاریک کردم، و مذا

بجرات ومرات گاہے باحضرت پیرو باخیلہ گاہی وگاہے بہ تنہائی خود حاضری شدم وایں ملحد را تجل ساختم۔ لیکن پیرروثن اور اس کے فرقے کے ملحدانہ افکار کی مخالفت میں اخوند درویز ہ کو وہ کامیا بی نہ حاصل

مین پیرروس اوراس کے فرنے کے محدانہ افکاری مخالفت میں احوند درویزہ تو وہ کامیابی نہ حاسم ہوتی تھی ،جس کی وہ تو قع کرتے تھے،اس کی ایک وجہ تو پیتھی کہ اس علاقے میں کوئی ایسی اسلامی حکومت قائم نہ تھی جور فع شراورتر و تئے خیر کا مناسب انتظام کرتی ۔ دوسرے اس نواح میں علوم اسلامی کی اشاعت کا کوئی اہتمام نہ تھا۔ اخوند ممدوح فرماتے ہیں کہ افغان دین سے محبت رکھتے ہیں اور اس کے طالب ومتلاشی ہیں،کیکن دینی علم سے تہی دامن ہیں جس کا نتیجہ یہ ہوتا کہ میں اگر جابل افغانوں میں ہے کسی ایک شخص کورو کتا تو دوسرا بایزید کے بیاس جا پہنچتا۔ اس صورت حال کو دیکھ کر اخوند نے فیصلہ کیا کہ مسئلے کا اصل حل علوم دینی کی نشر واشاعت ہے،

افغاناں چوں درطلب مولی محبت تمام دارندودین راجویان اند،امابہ سبب نادائی و جابلی کہ ازعلوم دین محروم اند،حق رااز باطل نمی دانند..... پس این فقیر می خوامد کہ متن عقا کد به لفط افغانی بیار دتا ہر کہ آس را در باید و باور دار ہرگز گمراہ نہ کرد۔

چنانچەانھوں نے پشتو اور فارسی زبان میں کئی کتابیں مرتب کیس۔وہ خود لکھتے ہیں:

اسموضوع سے متعلق ان کی مشہور تصنیف مخزن الاسلام ہے، جوپشو زبان ہیں ہے۔اس کتاب ہیں انھوں نے عقائد وعبادات سے متعلق اہم اور بنیادی مسائل عربی اور فاری کتابوں سے اخذ کر کے تحریر کیے ہیں اور اس حقیقت پرزورویا ہے کہ جو تحض سنت نبوی پر عامل نہ ہواور تفییر، حدیث اور فقہ کے علوم سے آگاہ نہ ہو، اسے ہرگز پیریا پیشوانہیں بنانا چاہیے۔

مخزن الاسلام کا بیشتر حصداخوند درویزه کا اپناتح مریکرده ہے اور احکام شریعت کا تمام مواد ان ہی کے رشحات قلم کا نتیجہ ہے۔ ان کے صاحب زاد ہے مولا ناعبدالکریم پیثاوری نے دوابواب کا اضافہ کیا ہے، جو حقائق ومعارف کے بارے ہیں۔

اخوند درویزه کواس امر کا پورا پورا احساس تھا کہ بایزید کی بے راہ روی اس بات کا نتیجہ ہے کہ دہ طریقت کی غلط تر جمانی کرتا ہے اورشریعت پرطریقت کوتر ججے دیتا ہے۔ان کے الفاظ میہ ہیں: '' دریں ایام ہر کہ افغانال در بلائے درآ مدہ است،از بیری ومریدی درآ مداست۔''

توری میں امروز عن اونیانوں میں جو برائیاں آئی ہیں وہ پیری مریدی کی دجہ ہے آئی ہیں۔ یعنی اس دور میں افغانوں میں جو برائیاں آئی ہیں وہ پیری مریدی کی دجہ ہے آئی ہیں۔

مخزن اسلام سے ظاہر ہوتا ہے کہ انھوں نے مروجہ پیری مریدی اور طریق تصوف میں اصلاح کی بے

حد کوشش فرمانی۔ اس عمن میں ان کی جامع اور مشہور تھنیف ارشاد الطالبین ہے، جو فاری زبان میں ہے۔ اس کے آغاز میں وہ صاف الفاظ میں رقم طراز ہیں کہ اس دور کے مشائخ وصوفیا کے احوال واقوال، قرآن وحدیث کے مشرح احکام سے متصادم ہیں۔ مختلف قتم کے الحاد و زندقہ نے لوگوں کے ذہن وفکر پر تسلط جمالیا ہے۔ سنت کے عالم اور عامل ان دیار میں اجنبی ہوکررہ گئے ہیں اور صوفیائے عصر آئمہ دین کی روایات سے ہوئے اور روگردال ہیں۔ اس باب میں ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں:

اما بعد یکے از مریدانِ کمترینه حضرت شخ الاسلام داسلمین ، وارث علوم انبیا والمسلین ، شخ علی ترندی ، یعنی اضعف عباد الله الباری چی گوید که ...... چول انواع ایل الحاد تخلب نموده اند ، پس ..... معتقدان ومعتمد ان مذہب سنت و جماعت ، بل عالمان و عاملان مشرب شریعت راغریب الغربادیدم ..... از شهرت تعصب دینی روز بروز در سوز وگداز در آمدم - اما از روئے حقیق نظر کر دم که سبب تفرق امت به ہفتاد وسه گروه چه می باشد؟ جزام شیخو خت مردود کا مبتدعه چیز ب دیگر نیافتم زیرا که تمام افعال واقوال واحوال شیوخ این ایام را مخالف قرآن و حدیث و خالف دیدم -

اخوند درویزہ کے نزدیک امت کے اختلافات ادرعوام کی گرائی کا اصل سہب یہی دشینوخت مردودہ مبتدعہ و لیے بین اور ان کا علاج قرآن و مردودہ مبتدعہ و لین مشاکخ و اکابر کے غلط دعوے اور بین بر بدعت طور طریقے بیں اور ان کا علاج قرآن و حدیث کی اتباع اور ائکہ و شیوخ سلف کی بیروی ہے۔ انصوں نے روحانی مطلق العنانی اور خلاف شرع تصوف کی سخت الفاظ میں تر دید کی ہے۔ ان کی تصانیف میں بیشعر جو بایزید۔ بیرروش ۔ پر بظاہر صادق نظر آتا ہے، بار بار درج ہوا ہے۔

خیالاتِ نادانِ خلوت گزیں بہم برزند ، عاقبتِ کفرو دیں بہم بہر حال اخوندمدوح نے جب محسوں کیا کہ افغان اگر چددین و ندہب کے دلدادہ ہیں، گرقلت علم کی بناپران کی اکثریت کو جاہل صوفیا نے صراط متنقم سے دور کر رکھا ہے تو انھوں نے ان میں توسیع علم کی کوشش کی اور بڑی جدوجہد کے بعداس میں ان کو کامیا بی حاصل ہوئی۔ انھوں نے ان لوگوں کو خاص طور پر ہدف تقید کھہرایا، جوعلم کو'' حجاب اکبر'' سے تعبیر کرتے تھے اور کہا کہ اگر علم فی الواقع حجاب اکبر ہے تو اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ سی تعلیٰ کو کیوں دب زدنی علم ای دعا کا تھم دیا۔

اخوند دردیزہ کی تصانیف میں سے چار کتابوں کا پتا چلتا ہے۔ ایک مخزن الاسلام، دوسری ارشاد الطالبین، تیسری تلقین المریدین اور چوتھی تذکرۃ الابرار والاشرار۔ یہ کتابیں مطبوعہ شکل میں موجود ہیں۔ دہ پشتو کے شاعر بھی تھے۔ میر احمد شاہ رضوانی مرحوم نے اپنی کتاب بہارستان میں فضیلت صبر کے بارے میں ان کی ایک مثنوی درج کی ہے۔

اخوندمرحوم او نجے درجے کے مصنف، شائر ، مصلح اور مبلغ اسلام تھے۔ انھوں نے صرف بایزید ( یعنی

پیرروش ) کا مقابلہ بی نہیں کیا بلکہ جس جماعت اور گروہ کو بھی اسلام کے بنیاوی ارکان اور عقائد دینیہ کے بخالف پاتے اس کے خلاف محاذ قائم کر لیتے۔ان میں''فدایان'' کا گروہ بھی تھا، جو اساعیلیوں سے تعلق رکھتا تھا اور اس گروہ سے تعلق رکھنے والے پچھلوگ اب بھی نواح چتر ال میں موجوو ہیں۔ اس گروہ کی اخوند مرحوم نے شدید مخالفت کی۔ایک روایت کے مطابق اخوند کی موت کا باعث بھی یہی گروہ ہوا تھا۔اس کے سروار نے ان کو تر بوز کھلا ویا تھا، جس میں زہر ڈالا گیا تھا۔اس کی وجہ سے اخوند کی موت واقع ہوگئی۔

ا خوند درویزہ کے جوش اصلاح اور حمیت دینی کا اندازہ اس سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ انھوں نے اپنے پیرومرشد شخ علی غواص ترفدی کو بھی جن کا ان کے ول میں بے حداحتر ام تھا، غیر شرعی امور کے ارتکاب سے بلا جمجک ٹوک دیا تھا۔ شخ علی غواص سلسلۂ چشتیہ سے نسلک تھے اور اس سلسلے کے رواج کے مطابق ساع کے قائل تھے۔ اخوند اس پرمعترض ہوئے۔ ساع کو خلاف شرع قرار ویا اور مرشد کو اس سے منع فرمایا۔ شخ علی نے کہا میں مجھی ساع کرتا ہوں اور اس لیے کرتا ہوں کہ اس سے جھے پر بعض اسرار منکشف ہوتے ہیں، لیکن معترضوں کے باس خاطر سے اسے ترک کرنے کو تیار ہوں، چنا نچہ اخبار الا ولیا میں فدکور ہے کہ اس کے بعد شخ علی نے بھی۔ ساع نہیں کیا۔

اخوند عالم وین اور پابندشرع بزرگ تھے۔ بعض اوقات وہ اس درجہ یاد خدا میں متغرق ہو جاتے اور ذکر اللی میں ڈوب جاتے کہ کسی چیز کا آھیں کچھ پتانہ چلتا۔ اس قتم کا ایک واقعہ ''رود کوژ'' میں اخبار الاخیار کے حوالے سے مندرج ہے کہ ایک روز ایک خاتون سر پرتیل کا بھرا ہوا ملکا اٹھائے جا رہی تھی۔ اخوند کوشدید پیاس محسوس ہورہی تھی۔ خاتون سے کہا، بٹی! پانی پلاؤ تو ثواب ملے گا۔ خاتون حیا اور ادب کے جذبات سے اس قدر مرعوب ہوئی کہ بچھ نہ کہہ کی اور مٹکا اخوند کے سامنے رکھ ویا۔ انھوں نے بیپنا شروع کیا تو مٹکا خالی کر دیا۔ بعد کومنہ کا ذاکقہ بدلاتو پتا چلا کہ یہ یانی نہ تھا، تیل تھا۔

اخوند در دیزہ نے عہد شاہ جہانی میں ۴۸۰ اھ۱۹۳۸ء میں وفات پائی اور پیثاور میں موضع ہزار خانی کے قریب مدفون ہیں

اخوند درویزہ کے صاحب زاوے کا تام مولانا عبدالکریم تھا۔ یہ بھی عالم وفقیہ اور صاحب طریقت بزرگ تھے۔انھیں''محقق افغانستان'' کا خطاب حاصل تھا۔شعر بھی کہتے تھے۔اشعار میں بیخو وکواخوند کریمہ کہتے ہیں۔

اخوند كريمه في ٢٢٢ اهر٢٢١ اءكوانقال كيا اورعلاقه يوسف زئي مين وفن كيه كية \_

اخوند ورویزہ کے تلافدہ اور تربیت یافتہ لوگوں کا حلقہ بہت وسیج تھا۔ پیروی کشریعت، اتباع سنت اور بدعات وخلاف شرع امور کی مخالفت اور بیخ کنی میں بید حضرات اپنے استاؤ ومرشد کے نقش قدم پر چلے۔ان کی مساعی سے علاقہ سرحد میں علم وفضل کی شمع روشن ہوئی اور احکام شریعت پر عمل کی دیواریں استوار کرنے کے

اسباب پیدا ہوئے۔ ان حضرات میں مولانا جالاک شاہ میانہ وشیخو شاہ شاہ جہان پوری ویشخ علی وغیرہ شامل ہیں۔ اور واقعہ میہ ہے کہ'' ہر کہ بہصجت او پیوست، فضیلتے از علوم وینی یافت۔'' ان کی زبان پشتو تھی، لیکن فارسی اشعار بھی کہتے تھے اور ہندوستانی زبان میں بھی گفتگو کرتے تھے۔ ان کا سال وفات ۲۵۳ه اھ/۱۷۲۳ء ہے اور مدفن پشاور!

اخوند درویزہ کا سب سے بڑا کارنامہ بیہ ہے کہ انھوں نے افغانوں میں فرقہ روشنیہ اوراس کے بانی پیرروشن کا (جومیاں بایزید کے نام سے موسوم تھا) زورختم کیا اورروشن کے نام سے ،وہ جوتار کی پھیلا رہا تھا،
اس کے اثرات دور کیے۔اس کا اندازہ اس حقیقت سے ہوسکتا ہے کہ پیرروشن کے پوتے مرزا خان انصاری جو پشتو کے صاحب دیوان شاعر تھے ،کسی زمانے میں کہا کرتے تھے کہ میر سے اشعار کی شیر بنی پیرروشن خان (پیر روشن خان (پیر روشن کی برکت سے ہے،لیکن اخوند درویزہ کی تبلیغ دین سے متاثر ہو کر مرزا خان انصاری نے فرقہ روھنیہ کو روشنیہ کو ترک کر دیا تھا اور ان تمام باتوں سے تائب ہو گئے تھے جو انھوں نے خلاف شرع کہی تھیں یا جن برعمل کیا تھا۔
پشتو زبان میں علوم اسلامی کے متعلق جو کتابیں بصورت نثریا نظم کامھی گئیں وہ سب اخوند درویزہ کی تبلیغی مساعی کا تھے۔ ہیں۔

### ے9۔مولا نارضی الدین بھاگل بوری

مولا نارضی الدین بھاگل بوری، حنی المسلک تھے اور گیار ہویں صدی ہجری کے جلیل القدر علائے ہند میں ان کا شار ہوتا تھا۔ عالم وفقیہ اور شخ وفت تھے۔ علوم مروجہ میں درجہ متاز پر فائز تھے۔ علائے عصر میں مشہور اور فاضل بزرگ تھے۔ ان کے زمانے میں فناوئی ہندیہ، جوفناوئی عالم کیری کے نام سے معروف ہے ، اور نگ زیب عالم کیرک سعی وکوشش سے زیر تربیب تھا اور مشاہیر علائے ہندی ایک بڑی جماعت اس اہم خدمت فقہی پر مامور تھی۔ اور نگ زیب کے کانوں میں مولا نارضی لدین بھاگل پوری کی شہرت علمی پہنچی تو اس نے ان کو بھی اس خدمت پر متعین کردیا۔ قاضی محمد حسین محتسب اور مشہور مؤرخ بختا ور خال کی سفارش اور تعارف سے ان کو فقہ مقرر کیا۔

نومیہ وظیفہ مقرر کیا۔

مولا نارضی الدین بھاگل پوری، عالم دین ہونے کے ساتھ ساتھ فنون حرب میں بھی مہارت رکھتے تھے اور سیاست کی پیچیدہ گر ہوں کی عقدہ کشائی میں ان کو خاص درک حاصل تھا۔ ان اوصاف کی وجے ہے بادشاہ نے ان کو ۲۵۰ اھ/ ۱۲۲۸ء میں یک صدی منصب سے نوازا اور اپنے خاص مشیروں میں شامل کیا۔ پھر • ۱۰۹۰ ھے ۱۲۷۹ء میں ان کو''خان'' کے لقب سے سر فراز کیا اور اود بے پور کے شاہی نشکر میں شامل فر مایا، چنانچہ انھوں نے کفار ہند کے خلاف جنگیں لڑیں اور اپنی شجاعت و بسالت اور مجاہدانہ تنگ و تاز کا ثبوت دیا۔ بعد از ال بادشاہ کی طرف سے انھیں اقطاع برار کا والی مقرر کیا گیا، جہاں یہ امیر حسن علی خان کی جگہ بچھ عرصہ یہ خدمت انجام دیتے رہے۔ مولانا رضی الدین بھاگل پوری نے ۹۶ ۱۹۰ھ/ ۱۲۸۵ء میں سرزمین برارمیں و فات یائی ۔

### ۹۸\_سیدر فیع الدین بلگرامی

سیدر فیع الدین بن بدرالدین بن تاج الدین حینی واسطی بلگرامی، بلگرام میں پیدا ہوئے اور وہیں تربیت پائی۔حصول علم کے لیے مختلف مقامات میں گئے اوراپنے دور کے اسا تذہ سے خصیل علم کی۔اس کا تیجہ یہ ہوا کہ فضیلت علمی میں ممتاز طبر ہے اور فتو کی و تدریس کی صلاحیت سے بہرہ ور ہوئے۔ پھر بلگرام واپس آئے اور بلندمر تبہ علما میں گردانے گئے۔ فاضل عصر اور شخ وقت تھے۔ بلگرام کی مسند درس پر فائز اور منصب افتا پر متعین بند مرتبہ علما میں گردانے گئے۔ فاضل عصر اور شخ وقت تھے۔ بلگرام کی مسند درس پر فائز اور منصب افتا پر متعین سے نہیں خوش خط تھے اور مختلف کتابوں پر بہترین حاشیے بنا کرخوب صورتی سے لکھتے تھے۔ میر غلام علی آزاد بلگرامی نے مآثر الکرام میں ان کا تذکرہ کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے مطول اور تلوی وغیرہ کتابیں ویکھیں، جن پر ان کے حواثی تھے۔ تلوی کے خاشے پر بیالفاظ مرقوم تھے:

قد وقع الفراغ من تسويد هذه النسخة الشريفة المسماة بالتلويح في شرح التوضيح بمدرسة استاذى العلامة النافع للخاصة والعامة ، اعلم العلماء اكمل الاتقياء ، حامى اهل الشرح والايمان ، ماحى آثار الظلم والطغيان ، الحضرة العلية الشيخ حسين بن الشيخ داؤد متع الله الطالبين بطول بقائه في افضل الايام يوم الجمعة الثا من عشر من شهر ربيع الال وسنة خمس و تسعين و تسمعائة ، مالكه وكتابه رفيع الدين بن بدر الدين بن تاج الدين بن الحسين الحسيني والما مول من القارئين لهذه الكتاب والمستفيدين به أن يذكروا الكاتب المذنب في اوقاتهم الشريفة بدعاء الخير وسلامة الايمان والله سبحانه هو المستعان 2-

### 99\_مولا نارقیع الدین انصاری سهارن بوری

مولا نا رفیع الدین بن عبدالستار بن عبدالکریم انصاری سہارن پوری، سہارن پور میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔قرآن مجید حفظ کیا اور شیخ رکن الدین گنگوہی سے تحصیل علم کی۔تصوف سے دلچیس ہوئی تو ان

مآثر عالم گیری ص۹۴ رنبه الخواطر، ج۵،ص ۱۳۹ رسفیریاک و بندیس علم فقه بس ۱۸۲۰۲۸۱

مآثر الكرام، ص٢١٦، ٢١٢ ـ نزية الخواطر، ج٥، ص١٢٩، ١٥٠ ـ

ہی سے اخذ طریقت کیا اور خرقہ تصوف زیب تن فرمایا۔ بعد ازاں عازم برہان پور ہوئے۔ وہاں شخ عیسیٰ بن ، قاسم سندھی کی بساط مذرلیں وسلوک بچھی ہموئی تھی ، ان سے علم حدیث حاصل کیا۔ بعض دیگرعلوم بھی پڑھے۔ اس کے بعد اپنے شہرسہارن پورکومراجعت فرمائی اورمجلس ارشاد واصلاح کورونق بخشی۔تمام سلاسل تصوف سے منقطع ہوکررشد و ہدایت کی سیدھی اورمتنقیم راہ کے مطابق لوگوں کوفیض پہنچانے لگے۔

مولانا رفیع الدین انصاری سہارن پؤری، اپنے دور کے نام ور محدث اور فقیہ تھے اور تمام علوم عربیہ پر گہری نظر رکھتے تھے۔ عمر مجر درس و افادہ میں مصروف رہے اور بے شارعلا وطلبا کومستفید فر مایا۔ برصغیر کے اس عالم وفقیہ نے ۱۸رز سے الاول ۱۰۲۵ھ/۲۲۷م مارچ ۱۲۱۲ء کو انتقال کیا ۔

#### ••ا\_مفتى ركن الدين د ہلوي

مفتی رکن الدین بن جمال الدین بن نصیرالدین بن ساءالدین دہلوی کی جائے ولا دت دہلی ہے۔ ای شہر میں تربیت پائی اور والد مکرم شخ جمال الدین اور قاضی نور اللہ تستری لا ہوری کے سامنے زانو کے تلمذ تہہ کیا۔مسلکا حنفی تصے اور فقہ واصول کے ماہر علما میں گردائے جاتے تھے۔۹۸۳ ھے/۲۵۱ء میں اپنے وَالد کی جگہ مندا فتا پر فائز ہوئے اور تمام عمر اس منصب بلند پر متعین رہے ۔

## ا ۱۰ ـ شخ رکن الدین سنامی گنوری

شیخ رکن الدین سنامی گنوری، شیخ مجدالدین طاہر محد سنامی کی اولا دیے تھے۔ مولد ومنشا گنور ہے۔ حصول علم کی غرض سے مختلف مقامات کی خاک چھانی اور طویل سفر کیے۔ بہت سے علائے وقت اور مشائخ عصر سے اخذعلم اور کسب فیض کیا۔ بعدازاں اپنے وطن واپس تشریف لے گئے اور درس وافاوہ میں مصروف ہو گئے۔ تمام عمر ہنگامہ درس بیا کیے رکھا اور لا تعداد علا وطلبا کو دولت علم سے مستنفید فرمایا۔

شیخ رکن الدین بننامی گنوری، بے حد نیک، متدین، عبادت گزار اور قائم اللیل بزرگ تھے۔ اشراق تک معروف عبادت رہتے، پھر درس و تدریس میں مشغول ہو جاتے۔ زہد وعالی ظرفی میں بھی بہت آ گے بڑھے ہوئے تھے۔ ساتھ ہی کثیر الدرس اور کثیر الافادہ بھی تھے۔ اس ہندی عالم دین نے ۲۷۰اھ/ ۱۲۱۸ء کو رحلت فرمائی • ۔

نزبة الخواطر، ج٥،ص٠٥١ بحواله مرأة جہان نما۔

<sup>🔾</sup> نزبية الخواطر، ج۵،ص ۱۵۱،۱۵۱ ـ

<sup>🗗</sup> بية الخواطر، ج٥ م ١٥١، بحواله امرارييه

\_\_\_\_\_*\_\_\_* 

## ۱۰۲\_شیخ زین الدین اکبرآ بادی

شیخ زین الدین اکبرآ بادی کا سلسلدنسب سیہ ہے: زین الدین بن منور بن نور اللہ بن معز الدین بن اللہ داد بن قاضی محمد شرعی اکبرآ بادی۔ شخ زین الدین کی جائے ولا دت وتر بیت اکبرآ باد (آگرہ) ہے۔ علم و اللہ داد بن قاضی محمد شرعی اکبرآ بادی۔ شخ زین الدین کی جائے ولا دت وتر بیت اکبرآ باد (آگرہ) ہے۔ علم و افضل کی گود بیں نشو ونما پائی۔ بچپن بی میں حصول علم میں مشغول ہو گئے تھے۔ اکثر کتب درسیہ قاضی جال الدین ملتانی سے اور بعض ملامقیم سے پڑھیں۔ حصول علم کے بعد طبیعت ترک و تجرید اور علیحدگی وانز واکی طرف ماکل ہو گئی اور قناعت وعفت اور صلاح و تقویل کی زندگی بسر کرنے گئے۔ رؤسا واغنیا سے حتی الا مکان دور رہتے اور ان کے ساتھ ملاقات سے جہاں تک ہوسکتا گریز کرتے۔ اسے دور کے جید عالم اور نامور فقیہ تھے۔

تے ہو مدان میں الدین اکبرآ بادی نے کاررمضان ۱۰۰۵ھ/۲۲۷راپریل ۱۹۹۷ء کواکبرآ باد (آگرہ) میں میں اور آگرہ) میں وفات پائی اوراسی شہر میں اپنے زاویہ میں وفن کیے گئے ۔

\_\_\_\_*U*\_\_\_\_

#### ۱۰۳ حاجی سلطان تھانیسری

حاجی سلطان تھائیسری مشرقی پنجاب کے شہرتھائیسر میں پیدا ہوئے۔ وہیں پرورش پائی اور اپنے عصر کے اسا تذہ سے حصول علم کیا، یہاں تک کہ فقہ واصول اور عربی کے علوم مروجہ کے فاضل اور ماہر گردانے گئے۔ فارغ التحصیل ہونے کے بعد حجاز تشریف لے گئے اور سعادت آجے سے بہرہ اندوز ہوئے۔ پھر وارد ہند ہوئے تو ہندوستان کے بادشاہ جلال الدین اکبر سے تعارف وتقرب حاصل ہوا۔ اس نے ان کی علمی صلاحیتوں سے متاثر ہوکر اپنے درباری علا میں شامل کرلیا۔ شیخ سلطان تھائیسری جس طرح علوم عربیہ میں مہارت رکھتے تھے، ای طرح سنسکرت میں بھی عبور حاصل تھا۔ جب اکبرکوان کے اوصاف علمی کا پتا چلا تو انھیں مہا بھارت کا فاری میں ترجمہ کرنے کا تھی دیا۔

مبا بھارت سنسرت زبان میں ہے جوایک ضخیم کتاب ہے اور ہندوؤں کے نزدیک ندہبی نقط نظر سے مقدس اور متند کتاب سمجھا جاتا ہے۔ حاجی سلطان نے چارسال میں اس کو فاری زبان میں منتقل کر دیا۔ حاجی سلطان کا اس زمانے کا بیلطیفہ نتخب التواریخ میں مرقوم ہے کہ جب بیرمہا بھارت کا ترجمہ کر رہے تھے تو

اذ كارابرار بس ۱۵۳مه زنهة الخواطر ، ج۵ ،ص ۱۵۳

فقہائے ہند (جلد چہارم)

1

ایک شخص نے ان سے بوجھا:

ایں چیست کہ می نویسید ۔؟ بیآپ کیا لکھ رہے ہیں؟

کہا:

حرف ده ہزارسالہ رابز بانِ حال موافق می سازم۔

دس ہزارسال پہلے کی باتوں کوموجودہ زبان کے قالب میں ڈھال رہا ہوں۔

ایک ددراییا آیا کہ ہندوؤں نے ان پر ذبیحہ گاؤ کا الزام عائد کیا، جے اکبر نے ہندوؤں کے پاس خاطر ہے ممنوع قرار دے دیا تھا۔ بادشاہ کو یہ شکایت پنچی تو دہ نہایت خشمگیں ہوا۔ اکبرآ باد (آگرہ) سے نگل جانے کا حکم صادر کیا اور جلا وطن کر کے سندھ کے شہر بھکر بھیج دیا۔ بھکر کی زمام ولایت بیرم خال کے بیٹے عبدالرحیم خان خاناں کے ہاتھ میں تھی۔ وہ ان کے علم وفضل سے بہت متاثر تھا اور ان کی دل سے قدر کرتا تھا۔ بھکر میں وہ ان سے نہایت احرّام سے پیش آیا اور ان کی طرف خصوصیت سے عنان توجہ مبذول کی۔ جب اس نے اسیر گردھ کا قلعہ فتح کر لیا تو بادشاہ سے ان کی جلا وطنی ختم کرنے اور واپس بلانے کی سفارش کی۔ جب اس نے اسیر گردھ کا قلعہ فتح کر لیا تو بادشاہ سے ان کی جلا وطنی ختم کرنے اور واپس بلانے کی سفارش کی۔ چنانچہ بادشاہ نے اصیر اور کرنال کا منصب پر خاصی دار مقرر کیا۔ ۲۰۰۱ھ/ ۱۹۹۲ء میں وہ اس منصب پر کروڑ گیری عطا کیا۔ یعنی ان شہروں کے خراج کا تخصیل دار مقرر کیا۔ ۲۰۰۱ھ/ ۱۹۹۹ء میں وہ اس منصب پر نائز سے ۵۔

یہ پتانہیں چل سکا کہ وہ اس منصب پر کتنا عرصہ متعین رہے۔ان کی تاریخ وفات کاعلم بھی نہیں ہوسکا۔

## ۴-۱-علامه سیلمان کردی مجراتی

علامہ سلیمان ابو احمد کردی مجراتی ایک فاضل بزرگ تھے۔ حدیث اور فقہ کے ماہر علامیں سے سے گردستان سے ہندوستان آئے۔ یہ وہ زمانہ تھا جب کہ دہلی میں شخ عبدالحق محدث دہلوی کی بساط تر کیر سی ہوئی تھی اور علا وطلبا ان سے مستفید ہور ہے تھے۔ سلیمان کردی بھی ان کے حلقہ درس میں داخل ہوگئے۔ ان سے حدیث اور فقہ کی کتابیں پڑھیں اور ان میں عبور حاصل کیا۔ فارغ التحصیل ہونے کے بعد علاقہ محرات کو اپنا مسکن قرار دیا اور وہاں درس و تدریس کی مسند آراستہ کی جس سے بے شار لوگوں نے استفادہ کیا ہو۔

منتخب التواريخ-تذكره على على بندم م٠٨ رزبة الخواطر، ج٥م ١٥٨،١٥٨ ١٥٩.

و من قاحمدي نزيمة الخواطر، ج٥، ص١٥٩ و

تماساة

\_\_\_\_\_<u>\_\_\_</u>\_\_\_\_\_

#### ۵۰۱\_مولاناشا كرمحر د بلوي

مولا نا شاکرمحمہ بن وجیہ الدین (یا وجہ الدین) د ہلوی گیارھویں صدی ججری کے کبارعلائے حنیہ میں اسے تھے۔ شخ عبدالعزیز حسن چشتی کی نسل سے تھے۔ مولد و منشا و ہلی تھا اور شخ عبدالحق محدث و ہلوی کے تلمیذ تھے۔ علم ومعرفت میں درجہ کمال کو پہنچے۔ پھر د ہلی میں درس و تدریس کی مسند پر متمکن ہوئے۔ اس زمانے میں شہر د ہلی میں علم وضل اور تدریس و افادے میں کوئی ان کا حریف نہ تھا۔ شاہ جہان با دشاہ ان کی انتہائی تکریم کرتا تھا اور ان سے بے د تعظیم سے پیش آتا تھا۔

اس ہندی عالم دین نے آخرشعبان ۲۳ • اھ/۵ارجولائی ۱۹۵۳ء کووفات پائی 📭

#### ۲٠۱ ـ ملاشاه محمر بخشی

ملاشاہ محمہ بن ملاعبدی صوفی بدخشی سرز مین بدخشاں میں علاقہ روستاق کے ایک مقام ارکسال میں پیدا ہوئے اور وہیں تربیت پائی۔ بہت بڑے عالم اور فقیہ ہے، اس لیے ملا کے عرف سے معروف ہے۔ یعنی لفظ در ان ان ملم وفضل میں کمال کی وجہ سے ان کے نام کا جزبن گیا تھا۔ ۲۳۰ اھ میں لا ہور آئے۔ ان دنوں شخ محمہ میر لا ہور کی ان میں کمال کی وجہ سے ان کے نام کا جزبن گیا تھا۔ ملا شاہ محمد لا ہور آ کر ان کی خدمت میں لا ہور کی اس میر بڑاتی کا شہرہ طریقت وتصوف عروج پر تھا۔ ملا شاہ محمد بدخش نے ان سے وابسکی عاضر ہوئے اور سلوک کی منزلیس طے کیس۔ جب تک میاں میر زندہ رہے، ملا شاہ محمد بدخش نے ان سے وابسکی اختیار کیے رکھی۔ ان کی وفات کے بعد عازم کشمیر ہو گئے اور کوہ سلیمان پر متجد اور خانقاہ تغییر کی۔ باغیچ بھی وہاں لگایا۔ اس میں اقامت گزیں ہو گئے اور اپنے آپ کو وظائف واوراد کے سپر دکر دیا۔ ایک روایت کے مطابق اپنے شخ میاں میر کی زندگی ہی میں کشمیر میلے گئے تھے۔ ان کا ارادہ یہ تھا کہ گرمیوں میں کشمیر میں گاور اپنے شن واپس لا ہور آ جا کیں گے۔

کتب تاریخ میں مرقوم ہے کہ ہندوستان کا مغل حکمران شاہ جہان کشمیرجا تا تر اربار مال شاہ محمہ بذشی کی خدمت میں حاضر ہوتا اور ان محملفوظات و اقوال سے استفادہ کرتا۔ شاہ جہان کا بیٹا واراشکو بھی ان کے حلقہ ارادت میں واخل تھا اور اس کی بیٹی جہاں آرا بیگم بھی ان کی عقیدت مندتھی۔ بالفاظ دیگر ہندوستان کا حکمران خاندان ، ان سے کامل عقیدت رکھتا تھا اور ملک کے بعض اکا برومشاہیران سے باقاعدہ استفاضہ کرتے تھے۔ ماندان ، ان محمد برخشی عارف باللہ اور صاحب حال بزرگ تھے۔ انھوں نے قرآن مجید کی تفییر بھی کھی جو

اسراربد( کمال محسنهمل) \_ نزیمة الخواطر، ج۵،م ۱۲۱ \_

نکات تصوف پر مشمل ہے اور ناہمل ہے۔ اس تغییر کی بعض تعبیرات بڑی عجیب وغریب نوعیت کی ہیں۔ مثلاً قرآن مجید کی آیت: خَتَمَ اللّٰهُ عَلَی قُلُو بِهِمْ وَعَلَی سَمْعِهِمْ وَعَلَی اَبْصَادِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِیْمٌ وَ کے بارے میں وہ کہتے ہیں کہ بیاولیا ہے متعلق ہے، اور اس کے معنی یہ ہیں کہ اللّٰہ نے اولیا کے دلوں پر مہر لگا دی ہے کہ ان میں وساوس شیطانیہ اور افکار شیطانیہ داخل نہ ہو سکیں۔ ان کے کانوں پر بھی مہر شبت کر دی ہے تاکہ غلط اور بے ہودہ با تیں ان میں راہ نہ پاسکیس۔ ان کی آئے صول پر اپنی عظمت و کبریائی کے حسین وجمیل پر دے لئکا دیے ہیں اور ان کے لیے بہت ہی میٹھی اور پُر حلاوت شراب مہیا کی گئی ہے۔
حسین وجمیل پر دے لئکا دیے ہیں اور ان کے لیے بہت ہی میٹھی اور پُر حلاوت شراب مہیا کی گئی ہے۔
اس مالک وصوفی فقیہ اور عالم نے ۲۵ ایم ۱۲۲۲ اے کوسفر آخرت اختیار کیا گ

## ے•ا\_مولا نا شاہ محمدا<sup>حسیک</sup>تی

مولا ناشاہ محمر آھیکتی ، عالم کبیر اور مشہور بزرگ تھے۔ اپنے عصر کے علائے عرب وعجم سے تحصیل کی اور اساتذہ کی زندگی ہی میں ان کا شار نامور علا میں ہونے لگا۔ حج بیت اللہ کی سعادت حاصل کرنے کے بعد داخل ہند ہوئے اور گجرات (کا ٹھیاداڑ) میں عرصے تک درس و تذریس کی شم روشن کیے رکھی۔ پھر مختلف بلاد ہند کی سیاحت کے لیے روانہ ہوئے۔ اس اثنا میں مانڈ و بھی گئے۔ وہاں قاضی جمال الدین ترکستانی کی صاحب زاد کی سے عقد کیا اور سات سال علا وطلبا کو درس و بیتے رہے۔ اس دوران میں ان سے محمد بن حسن مانڈوی نے اصول فقہ کی کتابیں ، الکشف ، المنار اور تلوی کے پڑھیں۔ ان کے علاوہ خلق کثیر نے ان سے استفادہ کیا ہے۔

#### ۱۰۸\_مفتی شرف الدین لا ہوری

مفتی شرف الدین لا ہوری حنی المسلک تھے اور اپنے وقت کے عالم وفقیہ تھے۔شیریں کلام، فضیح المیان اور حسن اخلاق کے مالک ۔اورنگ زیب عالم گیر کے عہد میں لا ہورکی مندافقا پر فائز تھے جس پر پوری زندگی فائز رہے۔ ۱۰۵۷ھ/۱۹۷۹ء کو بعہد عالم گیری وفات یائی ●۔

<sup>•</sup> بیسور و بقره کی ساتویں آیت ہے اور اس کا ترجمہ بیہ ہے: ان کے دلوں اور کا نوں پر اللہ نے مہر لگا د کی اور ان کی آتھھوں پر برد ویز گیا۔ ان کے لیے بڑا عذاب ہے۔

شاہ جہان نامہ، ج۳،ص۳۲۳، ۳۲۵۔ تذکر وَ شعرائے کشمیر، ج۱،ص ۴۲۷، ۳۵۹ تحقیقات چشتی، ص۳۲۲، ۲۲۵۔
 مفتاح النواری می ۲۷۸ نرنبیة الخواطر، ج۵، ص۱۹۲، ۱۹۵ فرحت الناظرین (شخصیات) ص ۳۸۔

<sup>🗗</sup> نزبية الخواطر، ج٥،ص ٢٥ ا ـ

<sup>•</sup> منيا-زبهة الخواطر، ج٥، ص ١٦٥ فرحت الناظرين (شخصيات) -ص ٢٠٠٥

## ٩ • ١ \_ مولا ناشمس الدين بروتوي جون بوري

مولانائم الدین بن خیرالدین کا سلسله نسب یہ ہے بیم الدین بن نورالدین بن عبدالقادر بن زین الدین بن نظام الدین بن خیرالدین بن احمد بن جمال الدین بن تقی الدین صدیقی اودهی ثم بروتوی جون پوری ان کا مولد و منشا بروت ہے جو اس زمانے میں اعمال جون پور میں ایک قریہ تھا۔ مولا ناشم الدین نے علاک ایک جماعت سے تحصیل کی ، اوراپنے دور کے بہت بڑے عالم و فاضل ہوئے ۔ ان کی شہرت علمی سے متاثر ہوکر باوشاہ ہند جلال الدین اکبر نے ان کو اپنے ایک بیٹے پرویز کا اتالیق مقرر کر دیا تھا۔ مدت تک الله آباد میں سکونت پذیر رہے ۔ پھر جون پور کے منصب قضا پر مامور کر ویے گئے۔ لہذا اپنے شہر جون پورواپس آگئے۔ وہاں قضا کے ساتھ ساتھ درس و تدریس کا سلسله بھی جاری رکھا۔ صاحب شس الباز غدشخ محمود جون پوری نے بھی ان سے شرح علمی کتابیں پڑھیں۔ ان کے بھانچ شخ محمد رشید جون پوری نے جورشیدیہ کے مصنف شے ، ان سے شرح جائی ، حاشیہ کا فیم کی مواجد کی بحث تک ، قصیدہ بردہ ، یکھ حصد آ داب الحنفیہ کا ، پکھ حصد حسامی کا ، شرح وقایہ ، ہم ایہ اور تلوی وغیرہ کتابیں پڑھیں۔ اس دور کے ایک بزرگ شخ کرکن الدین نے ان حسم حسم حسم می کا ، شرح وقایہ ، ہم ایہ اور تلوی وغیرہ کتابیں پڑھیں۔ اس دور کے ایک بزرگ شخ کرکن الدین نے ان سے تمام کتب درسید کی خصیل کی۔

مولا ناسمُس الدین بروتوی جون پوری نے سے ۱۹۳۷ھ/۱۹۳۷ء میں وفات پائی اور جون پور میں اپنے مدر سے کے احاطے میں وفن کیے گئے ۔

#### ۱۱-مولانا شهباز بهاگل بوری

مولانا شہباز بھاگل پوری کا سلسلہ نسب ہے ۔ شہباز بن مجمہ بن خیرالدین بن علی بن اسمعیل بن اسماق بن سعدی بن یعقوب بن محمد بن اسمعود بن احمد خینی لا ہور ثم بھاگل پوری ۔ شخ کمال الدین حینی تر فدی کی اولاد سے تھے۔ دوری ھے اور دیورہ میں پیدا ہوئے جو اس زمانے میں اعمال بہار میں ایک قربیت اللہ اللہ بن المعال بہار میں ایک قرمت میں اللہ بن سرشخ مجمہ ماہ دیوری سے علم حاصل کیا۔ پھر طبیعت مائل بہ تصوف ہوئی تو شخ پلیین سلمانوی کی خدمت میں حاضر ہوئے ، ان سے اخذ طریقت کیا۔ تمیں سال کی عمر کو پہنچ تو دیوہ سے بھاگل پور منقل ہو گئے ۔ وہاں ورس و تدریس کا مشغلہ اختیار فرمایا ۔ بہیں مستقل سکونت اختیار کر لی اور مولانا شہباز بھاگل پوری کے نام سے شہرت تدریس کا مشغلہ اختیار فرمایا ۔ بہیں مستقل سکونت اختیار کر لی اور مولانا شہباز بھاگل پوری کے نام سے شہرت بائی ۔ بہت بڑے عالم وفاضل، فقیہ وشنخ اور عابد وزاہد تھے ۔ کثیر الفوائد عالم وین تھے۔ درس وافاوہ میں مصروف رہے ۔ طلبا رہے تھے۔ ان کے ہنگامۂ اشاعت علم نے ایک دنیا کومتا ترکیا ۔ مرض الموت میں بھی مصروف تدریس رہے ۔ طلبا

علی نور، ج۲، ص۸۸، ۸۵ مزبه الخواطر، ج۵، ص ۱۲۸، ۱۲۹ متاریخ شیراز بند، جون پور، ص ۸۳۸، ۳۳۹ متذکره علی نور، ص ۸۳۸ متذکره علی نور، ص ۸۳۷ متاکستذکره علی که میرون میرون

اردگر دبینے مشکو قربر ہور ہے تھے اور آپ حالت مرض میں نہایت انہاک و توجہ سے درس دے رہے تھے۔لیکن یہ عجیب انقاق ہے کہ ادھر مشکو ق کے درس سے فارغ ہوئے اور ادھر روح تفس عضری سے پرواز کر گئی۔ یہ جمعرات ۱۱رصفر ۱۰۵۰ھ/۲۸مرئی ۱۲۳ء کا واقعہ ہے۔ ایک روایت کے مطابق ۲۰۱ھ/۱۲۵ء کو وفات پائی۔ لیکن پہلی تاریخ وفات زیادہ قرین صحت اور لائق اعتناہے ۔

### ااا\_سيدشنخ بن عبدالله حصرمي

سید شخ کا نسب نامہ ہے ہے: شخ بن عبداللہ بن شخ بن عبداللہ بن شخ بن عبداللہ عن شخ بن عبداللہ عیدروس یمنی حضری استاذ وقت، عالم کبیر، محدث عصر، فقید نامدار اور عابد و زاہد بزرگ تھے۔ ۹۹۳ ھے/۱۵۸۵ کوموضع تر یم میں پیدا ہوئے۔ قر آن مجید حفظ کیا اور بعض دیگر علوم پڑھے۔ اپنے والد کرم علامہ عبداللہ حضری کے حفقہ شاگردی میں داخل ہوئے اور ان سے بہت سے علوم حاصل کیے۔ پھر دیگر علا سے استفادہ کرنے گئے۔ مشہور فقہائے عصر سے فقہ کی خصیل کی۔ اخذ علم کے لیے بمن، شخر ، مکہ مکرمہ، مدینہ منورہ، عدن وغیرہ مختلف بلاد وامصار کے مشاہیر اما تذہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے استفادہ کیا۔ کسب طریقت کے لیے بھی بعض مشائخ وصوفیا کے درواز سے پر دستک دی۔ ۲۵ اور ۱۲۱ عیں داخل ہند ہوئے اور بعض علما وشیورخ سے کسب علم اور اخذ فیض کیا۔ کبر عازم دکن ہوئے۔ وہاں وزیر ملک عنبر اور سلطان دکن نظام شاہ سے ملاقات ہوئی۔ وہ ان کی علمی قابلیت اور فیل و کمال سے بہت متاثر ہوئے و زیر اور سلطان ندکور نے آصیں پڑی عزت و تکریم سے نوازا۔ دکن میں تشکان علی حاسدوں کو اس سے بڑا دکھ بہنچا اور انصوں نے وزیر اور سلطان کے پاس جا جا کرشخ کے بارے گئے۔ کیکن بعض حاسدوں کو اس سے بڑا دکھ بہنچا اور انصوں نے وزیر اور سلطان کے پاس جا جا کرشخ کے بارے میں ایکن بیش حاسروں کو اس سے نکل جانے پر جمجور ہوگئے۔

اب انھوں نے دکن سے رخت سفر باندھا اور بیجا پور چلے گئے۔ بیجا پور میں سلطان ابراہیم عادل شاہ دادِ تھر انی دیتا تھا۔ وہ شخ کی گفتگو اور علم وفضل سے بڑا متاثر ہوا۔ اس نے ان کی بے حدعزت افزائی کی اور انتہائی تعظیم سے پیش آیا۔ اپنے حدو دِمملکت میں ہر جگہ ان کے لیے قدر ومنزلت کی فضا پیدا کی ۔ نتیجہ یہ ہوا کہ وہ جہاں گئے ، تکریم واکرام کے مشخص تھرائے گئے ۔ سلطان ان کی اصابت رائے کا اس درجہ قائل تھا کہ ہر معاسلے میں ان سے مشورہ لیتا اور ان کی رائے کے بغیر کوئی اہم قدم نہ اٹھا تا۔

سلطان ابراہیم عادل شاہ کے نزدیک شخ کے زیادہ اکرام واقبال کی وجہ سے ان کی ایک کرامت تھی اور وہ کرامت ریتھی کہ سلطان کی مقعد میں ایک زخم تھا جس کی بنا پر اس کا آ رام و راحت ختم ہو گیا تھا اورا شخنے بیٹھنے میں سخت دشواری ہوتی تھی۔ اس کے علاج سے اطباعا جز آ گئے تھے۔سیدعلی بن اسد اللہ مجراتی بیجا پوری

ن درمنشور يزنبة الخواطر، ج٥،ص ١٢٩ \_

فقہائے ہند (جلد چہارم)

1171

المعروف بہتھ علی (متوفی ۵رزی القعدہ کو اھ/سر جولائی ۱۹۲۰ء) نے کسی وجہ سے بددعا کی تھی کہ اس کا زخم درست نہ ہو۔ مگر جب سید شیخ بن عبداللہ حضری ہجا پور آئے اور انھوں نے سلطان کو اس حالت میں دیکھا تو سیدھا میٹھنے کا تھم دیا۔سلطان اسی وقت بیٹھ گیا اور بالکل تندرست ہوگیا۔

یہاں میہ بات قابل ذکر ہے کہ سلطان ابراہیم شیعی المسلک تھا۔ شخ اس کو تبلیغ کرتے رہے ، حتی کہ اس نے مسلک اہل سنت اختیار کرلیا۔ جب باشندگان ملک نے بیددیکھا کہ سلطان کوشنج سے عقیدت پیدا ہوگئی ہے تو وہ ان سے حسد کرنے لگے اور ان کے دریے آزار ہو گئے۔

شیخ موصوف نے بڑی عمرہ کتابیں جمع کی تھیں اور بے شار مال ودولت اکٹھا کیا تھا۔ وہ اس مال سے حضر موت میں بلند و بالاعمارت تقمیر کرنا، باغات لگانا اور متعدد اوقاف قائم کرنے کے خواہاں تھے۔ مگر وقت نے ان کومہلت نہ دی اوراس کے لیے جورقم انھوں نے ارسال کی تھی، وہ سمندر میں غرق ہوگئ۔

شخ موصوف سلطان ابراہیم عادل شاہ کی زندگی میں اس کے پاس مقیم رہے۔اس کی وفات کے بعد دولت آباد تشریف سلطان ابراہیم عادل شاہ کی زندگی میں اس کے پاس مقیم رہے۔اس کی وفات کے بعد دولت آباد تشریف سلے گئے۔وہال کے وزیر فتح خان بن ملک عنبر نے ان کا خیر مقدم کیا اور ان کواپنے مقرمین کے میں مقیم رہے۔ان جماعت میں شامل کیا۔وہ تاوم وفات کینی ام ۱۹۰۰ھ/۱۲۳۲ء تک نہایت احترام واعزاز سے وہیں مقیم رہے۔ان کی قبر دولت آباد کے قرب وجوار میں ہے ۔

#### ۱۱۲\_مولا ناشیرمحد بربان بوری

مولانا شرحمر حسنی تعادری بربان بوری معروف عالم و فقید سے۔ اورنگ زیب عالم گیر کے ایام و فقید سے۔ اورنگ زیب عالم گیر کے ایام ولایت میں جب وہ ولایت دکن کے منصب پر فائز سے، اس سے مسلک ہوئے اور سفر وحضر میں بھی اس سے علیحدگ اختیار نہیں کی۔ آخر عمر میں بربان بور میں سکونت پذیر ہو گئے سے۔ شخ عبدالقادر جیلانی می اولاد سے سے سے سے۔ ایک روایت کے مطابق کیم محرم ۱۹۰۱ھ/۱۷۲۱ء کو وفات پائی۔ قبر بربان بور میں ہے گے۔

\_\_\_ص

## ١١٣ شخ صبغة الله بيجابوري

شیخ صبغة الله بن صبیب الله بن احمد بن خلیل یجا پوری ۔ بیجا پوران کا مولد دمنشا تھا۔اینے والد گرامی شیخ -----

- النورالسافر\_المشروع الروى \_ نزيمة الخواطر، ج ۵، ص ۱۲،۱۷۱ ـ
- 🖸 شاه جبان نامه، جسم اس سرنهة الخواطر،ج٥،ص١٤١ ـ تاريخ بربان پور،ص ١٨٣٠،١٣٣ ـ

حبیب اللہ بیجا پوری سے اخذعلم کیا اور اس دور کے عالم وفقیہ گردانے گئے۔ بعد ازاں طریقت سے لگاؤ پیدا ہوا تو کسب طریقت بھی والد ہی سے کیا اور مرتبہ کمال کو پہنچے۔ ۲۳۱ و ۱۹۳۳ء میں والد نے وفات پائی تو ان کی جگہ مندمشخت پرمتمکن ہوئے اورعظمت وقبولیت سے نوازے گئے۔ شخ صبغۃ اللہ نے ۲۰رر جب ۲۰ مار ۲۲/۸ مارچ ۱۹۲۰ء کو پیجا پور میں انتقال کیا **0**۔

# ۱۱۴\_مفتی صدر جہان بھانوی کیتھلی

مفقی صدر جہان کا سلسلہ نسب ہے ہے: صدر جہان بن عبدالمقتدر بن شاہین بن محمد بن سراج الدین بن تاج الدین بن علیم الدین بن کمال الدین حیین تر فدی کیے تعلی ثم پھانوی موضع بھانی میں پیدا ہوئے جو اس زمانے میں قنوج کے قریب ایک گاؤں تھا۔ نشوونما بھی وہیں ہوئی۔ کچھ بڑے ہوئے تو حصول علم کے لیے گھر سے نکلے۔ شیخ نظام الدین حیینی خیر آبادی اور دیگر علمائے عصر کے سامنے زانوئے تلمذ تہد کیا۔ پھر شیخ عبدالنبی گلگوہی کے حلقہ درس میں داخل ہوئے اور ان سے سند حدیث لی۔ ان ہی کی سعی وسفارش سے لشکر شاہی میں مندافیا پر فائز ہوئے۔ پھر آخیں اکبری عہد مهم و کے اور این جمعروف فقیداور عالم دین تھے۔ واپس آئے تو عہد ہو صدارت یہ متمکن کے گئے۔ دیار ہند کے معروف فقیداور عالم دین تھے۔

بادشاہ ہند جلال الدین اکبرنے انھیں جہاں گیر کا اتالیق مقرر کیا اور جہاں گیرنے ان سے چالیس مدیثیں حفظ کیں۔ جب وہ خود سریر آرائے مملکت ہوا تو ان کے منصب میں اضافہ کر دیا۔ یہاں تک کہ چار ہزاری منصب کو پہنچے۔ تنوج کے نواح میں جہاں گیرنے انھیں جا گیربھی عطا کی اور اپنے عہد صدارت میں صرف پانچ سال کے عرصے میں اس ورجہ انعام واکرام سے نوازے گئے کہ ان سے پہلے پچاس سال کے عرصے میں اس ورجہ انعام واکرام سے نوازے گئے کہ ان سے پہلے پچاس سال کے عرصے میں کور ہے مقام نصیب نہیں ہوا تھا۔ ایک سوہیں سال تک زندہ رہے لیکن ہوش وحواس اور توائے جسمانی میں کوئی فرق نہیں آیا۔ یالکل شیج سلامت تھے۔

خوش مزاج ، بانداق اور حسن طبع کے مالک عالم دین تھے۔ شاعر بھی تھے لیکن بہت کم شعر کہتے تھے۔ جس زمانے میں اکبر بادشاہ دین حق سے منحرف اور علمائے حق سے ذہنی وفکری اعتبار سے دور ہو گیا تھا اور علما کو ججاز اور دور دراز علاقوں میں چلے جانے کے احکام صادر کر رہا تھا ، اس دور میں ایک روز صدر جہان نے کہا کہ مجھے اندیشہ ہے کہ کسی دن مجھے بھی جلا وطن کر دیا جائے گا اور میرا شار بھی ان لوگوں میں ہونے لگے گا ، جنھیں ملک بدریا علاقہ بدر کیا جارہا ہے۔

اس وقت نظام الدین ہروی بھی موجود تھے، انھوں نے صدر جہان کی زبان سے بیالفاظ سے تو کہا آپ نے بادشاہ کے حضور بھی کلمہ حی نہیں کہا۔ آپ کو بھلا کیوں جلا وطن کیا جائے گا۔

<sup>0</sup> ب کی المنن بزیمة الخواطر، ج۵،ص ۱۷۵، ۱۷۸ء

صدر جہاں کے اشعار میں ہے ایک شعربہ ہے:

ہر تار زلفِ یار الهی بلا شود وانگه بہر بلادل ما بتلا شود انگہ بہر بلادل ما بتلا شود انھوں نے ایک سوبیں سال عمر پائی۔ایک روایت کے مطابق ۱۰۲۰ھ/۱۲۱۱ء میں فوت ہوئے۔قبر موضع بھانی میں ہے۔

\_\_\_ض\_\_\_

#### ۱۱۵\_مولا نا ضياءالدين جون پوري

مولانا ضیاء الدین پھول پوری جون پوری تغییر، حدیث اور دیگرعلوم کے ماہر اور شخ وقت ہے۔ صاحب رشید بیشخ محمد رشید جون پوری (متونی ۹ ررمضان ۱۰۸۳هم/۱۹/دیمبر۱۹۷۲ء) کے شاگر و تھے۔ان کے علاوہ دیگرعلائے عصر ہے بھی تحصیل کی تھی۔ بعد کوسنجل چلے گئے تھے اور وہیں سکونت اختیار کر لی تھی۔ شادی بھی وہیں کی اور درس و تدریس میں مشغول ہوگئے۔ غالبًا ۱۹۷۷ھ/۱۹۵۷ء کے بعد فوت ہوئے۔

### ۱۱۲\_شیخ ضیاءاللدا کبرآ بادی

شخ ضیاء اللہ اکبرآ بادی شخ محم خوث شطاری گوالیاری کے بیٹے تھے۔ مغری ہی میں گجرات چلے گئے۔ تھے۔ وہاں شخ وجیہ الدین علوی گجراتی (متونی ۹۹۸ ھے/۱۵۹۰) کی مند تدریس آ راستہ تھی، ان کے صلقہ درس میں شامل ہو گئے۔ شخ محمد بن طاہر پٹنی گجراتی (متونی ۹۸۲ ھے/۱۵۷۸ء) کاسلسلہ درس بھی جاری تھا، ان سے علم صدیث کی تخصیل کی اور دس سال ان کی خدمت میں رہے۔ وہیں ان کے والد شخ محمد غوث گوالیاری (متونی عدیث کی تخصیل کی اور دس سال ان کی خدمت میں رہے۔ وہیں ان کے والد شخ محمد غوث گوالیاری (متونی عدیث کی تخصیل کی اور خاصا کو خدم فلافت بھیجا۔ والد کی وفات کے بعد (۹۷۴ ھے/۱۵۲۳ء ہی) میں گوالیار کو مراجعت کی اور خاصا عرصہ وہاں مقیم رہے۔ پھرا کبرآ باد (آ گرہ) منتقل ہو گئے اور وہیں سکونت اختیار کر لی۔ انھوں نے پہنیٹس سال علم ومعرفت کے نشروذ ہوج میں صرف کیے۔

منتخب التواریخ کے مصنف ملاعبدالقادر بدایوانی نے بھی شیخ ضیاءاللہ اکبر آبادی سے ملاقات کی تھی اور اپنی کتاب (منتخب التواریخ) میں بڑے دلچسپ انداز سے اس ملاقات کا ذکر بھی کیا ہے اور ان کا تعارف بھی کرایا ہے۔ لکھتے ہیں:

- مردر آزاد منتخب التوارخ ، ص ۲۲ م ـ تذكرهٔ علمائے مند، ص ۹۲ ـ زنبة الخواطر، ج ۵، ص ۱۷۸، و ۱۷ ـ
- 🖸 تاریخ شیراز بهند جون بور، م ۲۹۵، بحواله شکرف\_ج۲، ص ۹۹\_ زنیمة الخواطر، ج۵، ص۱۸۳،۱۸۲

صوفیا میں کم ہی کسی دوسر ہے کا ہوگا۔ان کی مجلس میں ہمیشہ معرفت وحقیقت کے موضوع پرسلسلہ گفتگو جاری رہتا اور مسئلہ تو حید ہے متعلق با تیں ہوتیں۔ان کے باطن کا حال تو اللہ ہی بہتر جانتا ہے کہ وہ کون سا جذبہ اور داعیہ اپنے دل میں چھیائے ہوئے تھے۔ پہلے پہل جب ان کے کمالات و فضائل کی شہرت پھیلی تو معلوم ہوا کہ اپنی باپ شخ محمہ خوث کی مند فقر و ارشاد کے جانشین ہو گئے ہیں، بلکہ بعض پہلووک سے تو باپ پر فضیلت رکھتے ہیں۔ شخ ممدوح قرآن مجید کے حافظ تھے اور اس کی تفییر و شریح میں کسی تفییر سے مدد لینے کی ضرورت محسوس نہ کرتے تھے۔ ۹۷ و مالا ہوں کے ملاقات کے لیے میں آگرہ گیا تو ان کے کسی و اقف یا تعلق و الے کو ذریعہ بنائے بغیر بے تکلفی ہے جس کا میں مدت سے عادی تھا، ان کے پاس بہنی گیا اور السلام علیکم کہہ کر مصافحہ کیا۔ میرا میہ بغتہ یقین ہے کہ بزرگوں سے ملاقات کے لیے دنیوی تکلفات برتے جا کیں تو حصول مقصد میں رکاوٹ بن جاتے ہیں۔لیکن اوھر حال می تھا کہ شخ کی محفل میں تعظیم و تکریم کے خاص آ و اب و مراسم تھے جن کو مکوظ رکھا جاتا تھا، لاہذا ان کو میری ہے بے تکلفی اور سادگی پندر نہ آئی۔ بید کی کر اہل محفل نے مجموع ان

"تم كبال سے آئے ہو؟"

میں نے جواب دیا: ' سہوان ہے!'

پھر سوال کیا: '' کچھ پڑھے لکھے بھی ہو؟''

عرض کیا:'' کچھ عرصہ ہوا، ہرفن کی کچھ نہ پچھ تحصیل کاتھی۔''

اس کے بعد ملاعبدالقادر لکھتے ہیں:

سہوان ایک چھوٹا ساقصہ ہے۔ اس زمانے میں شخ ضیاء اللہ کے والد (شخ محموف ) کا مرید قلیح چوگان بیک جا گیر دار وہاں مقیم تھا، اس لیے شخ نے مجھے کوئی اہمیت نہ دی اور طنز واستہزا کرنے گے۔ ایک مخرے کو اشارہ کیا کہ باتوں باتوں میں مجھے وہی طور سے پریشان کر کے مجلس سے نکال دیا جائے۔ لیکن میں مشاکح کی اس قسم کی اداؤں کو خوب جانیا تھا اور بار ہا ایسے مواقع پیش آ کچکے تھے لہذا میں ان کی اس نوع کی حرکتوں سے بظاہر انجان بنار ہا اور بدستور اپنی جگہ میں جارا۔ اب وہ سخرہ زیادہ خدات اور ہزل پر اتر آیا اور بولا۔

''کہیں سے عطر کی مبک آرہی ہے، جس سے میرا دماغ الملنے اور جوش کھانے لگا ہے۔ اہل محفل ہوشیارر ہیں،کسی کومیرے ہاتھوں کوئی گزندنہ بینج جائے۔''

اس کے بعدوہ منہ سے جھاگ نکا لنے لگا۔ یہ دیکھ کریشخ کا ایک صوفی نما مصاحب مجھ سے نخاطب ہوا

اور پوچھا:

''یہا تناعمہ ہ عطر کیا تم نے لگا رکھا ہے؟'' میں نے کہا:''ہاں! میں نے لگا رکھا ہے، کیکن بات کیا ہے؟'' من نے کہا: "بے جو با وَلا شخص ہے، اس کو کسی زمانے میں کتے نے کاٹ کھایا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جب خوشبو سونگھ لیتنا ہے تو اس کے منہ سے جھاگ نکلنے لگتا ہے اور کتے کی طرح بھو نکتے ہوئے لوگوں کو کا لینے کو دوڑتا ہے، آپ ذرا ہوشیار رہیے۔"

آس سے جاضرین مجلس کھے پریشان سے ہوگئے۔ شخ بھی مجھے خوف زوہ کرنے کی غرض سے جان ہو جھ کر کچھ دورہٹ گئے اور اس طرح ان انسان نما شیطانوں کی حوصلہ افزائی کرنے گئے۔ بیر کت دیکھ کرمیں نے کہا: ''بڑے تبجب اور افسوس کی بات ہے کہ اس بارگاہ عالی پرلوگ دور در از سے اپنی حاجت برآ ری کے لیے آتے ہیں اور یہاں ریے حال ہے کہ ایک سگ گزیدہ دیوانے کا علاج نہیں ہوسکتا۔''

انھوں نے کہا:'' کیاتم اس کا علاج جانتے ہو؟''

میں نے کہا:''ہاں! جانتا ہوں۔''

بوچھا:''کیاعلاج ہے؟''

میں نے جواب دیا: ''اس کے سر پر ڈھیلے اور جوتے مارے جائیں تو یہ خود بخو دٹھیک ہو جائے گا۔ چنانچہ شخ سعدی نے فرمایا ہے: ''سگ دیوانہ را دار وکلوخ است۔'' (باؤلے کتے کاعلاج ڈھیلا ہے) پھر میں نے کہا۔ کلوخ ایک بوٹی کا نام بھی ہے، جوسگ گزیدہ کی ایک مؤثر دوا ہے۔''

شخ نے جب بید کھا کہ بید لیکہ کارگر ثابت نہیں ہوا تو کہا:''آؤ اللہ اور اس کے رسول کے ذکر میں مشغول ہو جائیں''

اب انھوں نے قرآن مجید کھولا اور سورہ بقرہ کی ایک آیت کی تغییر شروع کر دی اور ایسی باتیں کرنے گے کہ جن کااس آیت کے اصل مفہوم سے کوئی تعلق نہ تھا، مگران کے جامل شاگر دہرالٹی سیر ھی بات پر امناو صد قنا کے نعرے لگار ہے تھے۔میرا دل تو ان کی طرف سے پہلے ہی سے بھرا ہوا تھا۔ میں نے جان بوجھ کرشنے کوٹوک دیا اور بوچھا:

'' یہ مطلب جوآپ بیان کررہے ہیں، قرآن کی کسی تفسیر میں بھی مرقوم ہے؟'' بولے:''میں تو بیتا ویل واشارہ کے طور پر بیان کرر ہا ہوں، ویسے بیہ صفمون بہت وسیج ہے۔'' میں نے کہا:''احچھا تو پھر بتا ہے کہ بیہ مطلب حقیق ہے یا مجازی؟'' کہا:''مجازی۔''

میں نے پھر سوال کیا: ''ان دو (حقیقی اور مجازی)مطلبوں میں کون ساعلاقہ ہے؟''

اس سوال سے میں نے ان کوعلم بیان کی بحث میں البھا دیا۔ اب وہ ادھر ادھر کی باتیں کرنے اور ٹا مک ٹوئیاں مارنے لگے۔ جب میں نے ان کو جاروں طرف سے گھیرلیا تو اپنی جگہ سے اکھڑ گئے۔قرآن مجید رکھ دیا اور بولے:

'' میں نے علم مجاولہ ہیں بڑھا ہے۔''

میں نے کہا:''آپ قرآن مجید کا ایسا مطلب بیان کررہے ہیں، جو کسی تفییر میں منقول نہیں ہے۔ لامحالہ آپ سے حقیقی اور مجازی مطالب کا باہمی ربط وعلاقہ دریافت کیا جائے گا۔''

جب شخ نے دیکھا کہ کسی طرح بات بنانا مشکل ہے تو گفتگو کا رخ بدلا اور میرا حال احوال پوچھنا شردع کر دیا۔ میں نے ان ہی دنوں قصیدہ بردہ کی شرح کہ کھی تھی۔ اس کا ایک باب ان کے سامنے رکھ دیا اور قصیدہ کے مطلع کے سلسلے میں جو نکات میرے ذہن میں محفوظ تھے، بیان کیے۔ شخ نے بڑی تعریف کی اور خود بھی اس کے متعلق چند تکتے بتائے:

اس ہے آگے ملاعبدالقادر لکھتے ہیں کہ شخ ضیاء اللہ اکبرآبادی ہے پہلی ملاقات کا انداز تو یہ تھا۔ دوسری ملاقات اس وقت ہوئی، جب میں اکبر بادشاہ کے حلقہ ملازمت میں داخل تھا اور شخ موصوف بادشاہ کی دعوت پر تنہا عبادت خانہ شاہی میں تھم ہرے ہوئے تھے اور حیران و پریشان تھے۔ ملاعبدالقادر بدایوانی اس ضمن میں رقم طراز ہیں عبادت خانے میں گیا۔ اس نے میرزا غیاث الدین، علی بھی کیا۔ اس نے میرزا غیاث الدین، علی

اخوند، میرزااخونداورمیرزاعلی آصف خال کو پہلے ہے کہدرکھا تھا کہ بٹنخ ضیاءاللہ کو بحث وتحیص میں الجھا کر تصوف کے بارے میں کچھ باتیں دریافت کریں اور ویکھیں کہ بٹنخ علمی لحاظ ہے کتنے پانی میں ہیں۔ چٹا نچہ میرزا علی آصف خان نے گئتگو کا آغاز کیا اورمولا نا جامی کی لوائح کی بیر باعی پیش کی:

گر در دل نو گل گزر دو گل باشی در آلبل بے قرار بلبل باشی تو جزئی وحن کل است اگر روزی چند اندیشه کل پیشه کن کل باشی است ا

''الله تعالیٰ کو'دکل' کس طرح کہا جاسکتا ہے، جب کہ وہ''جز''اور''کل'' ہونے ہے بالا وبرتر ہے۔'' شخ تباہ حالی اور پریشانی کے بعد در بارشاہی میں آئے تھے۔ان کا غرور ویپندار خاک میں مل چکا تھا اور بزی مصبتیں جھیل بچکے تھے۔نہایت عجز اور ندامت کی کیفیت طاری تھی ،اس لیے دھیمے لہجے میں کچھے با نیس کیں جوکسی کو مجھے میں ندآ کئیں۔

ملا بدا يواني لكصة بي:

یے صورت حال دکھ کر مجھ سے نہ رہا گیا اور جراکت کر کے کہا کہ مولانا جامی مُیٹائیٹ نے اس رہا می میں اگر چداللہ تعالیٰ پر''کل'' ہونے ہی کا اطلاق کیا ہے کیکن ایک اور رہا می میں جزئیت بھی بیان کی ہے:
ایں عشق کہ ہست جز لایفک ما حاشا کہ شود بہ عشل ما مدرک ما خوش آئکہ دمد پرتوی از نور یقین مارا برہاند از ظلام شک ما کیکن اس بھی دہیں گئی ہے۔
کیکن اس''کل'' اور''جز'' کا مطلب اس کے سواادر پچھنیں کہ جزہویا کل (ہمداوست) سب بچھوہی

فقہائے ہند (جلد چہارم)

100

ہے۔اس کے علاوہ دوسراکوئی وجود،حقیقت میں نہیں ہے۔اصل بات سے ہے کہاس کی اصل حقیقت کوعہارت اور الفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا،اس لیے اس کی تعبیر بھی کل سے کی جاتی ہے اور بھی جزسے کی جاتی ہے۔

اس سے آگے بدالوانی لکھتے ہیں کہ پھر میں نے وحدت الوجود کو ثابت کرنے کے لیے مزید چند مسائل، جن پر میں نے ان دنوں عبور حاصل کیا تھا، شخ کی طرف سے تائید آبیان کیے۔ میری اس تقریر سے بادشاہ بھی بہت خوش ہوااور شخ بھی بڑے محظوظ ہوئے۔

بہرحال شیخ ضیاءاللہ اکبر آبادی ایک باوقار اور بارعب عالم تھے۔اسلوب زندگی درویشانہ تھا آہنییر، حدیث ،تصوف اوراقوال صوفیا اپنے خاص انداز میں بیان کرتے تھے، جس کا بعض دفعہ اصل الفاظ سے زیادہ تعلق نہ ہوتا۔آگرہ اوراس کے گردونواح میں ان کواحتر ام کی نگاہ ہے دیکھا جاتا تھا اورعوام وخواص میں قبولیت حاصل تھی۔۳ررمضان ۴۰۰ھ/۱۰مرایریل ۱۹۹۷ء کوفوت ہوئے۔

#### \_\_\_\_ط

### کاا۔علامہ طاہر سندھی بربان بوری

علامہ طاہر بن یوسف بن رکن الدین بن معروف بن شہاب الدین سندھی، شخ وقت اور عالم کیر سے مدیث اور فقہ کے جید عالم سے دسویں صدی ہجری کی دوسری دہائی کے کسی سال سندھ کے ایک قرید پاتری میں پیدا ہوئے ، جو انہی کے جد بزرگ وار کا آباد کردہ تھا۔ صغرتی ہی میں اپنے والد (شخ یوسف) اور بڑے بھائیوں (طیب اور قاسم) کے ہمراہ سفر کا اتفاق ہوا ، اور شخ شہاب الدین سندھی کی خدمت میں حاضری دی ۔ شخ نے منطق کی معروف کتاب شرح شمسیہ پڑھنا چاہی مگر شخ شہاب الدین نے اس کتاب کواپی طبیعت کے مطابق حال نہ مجھ کر پڑھانے سے انکار کر دیا اور اس کے بجائے اہام غزالی کی منہاج العابدین پڑھانے کے مطابق حال نہ مجھ کر پڑھانے سے انکار کر دیا اور اس کے بجائے اہام غزالی کی منہاج العابدین پڑھانے کے مطابق حال نہ مجھ کر پڑھانے سے انکار کر دیا اور اس کے بجائے اہام غزالی کی منہاج العابدین پڑھانے کی حدیث کی تعمیل کی اور سند حدیث لی۔ طریقت وتصوف میں شخ محدغوث کوالیاری سے استفاضہ کیا۔ بعد از اں احمد آباد اور بلادوکن کا عزم فرمایا۔ وہاں شخ ابراہیم بن مجھ ملتانی سے اخذعلم کیا۔ پھر ایکچ پور کی راہ کی اور ایک مدت تک اور بلادوکن کا عزم فرمایا۔ وہاں شے غازم برہان پور ہوئے اور اس تعلق کی بنا پر برہان پوری کہلائے۔

علامه طاہر سندھی تصنیف و تالیف کاُعمرہ ذوق رکھتے تھے اور کئی کتابوں کے مصنف ومؤلف تھے جو حسب ذیل ہیں:

مجمع البحرين: قرآن مجيد كي تغيير ہے، جس ميں صوفيا كے ذوق ومشرب كى جھلك نماياں ہے۔

منتخب التواريخ نے علاوہ مآثر الا مرامیں بھی ان کا تذکرہ موجود ہے۔

مخضر قوت القلوب للمكن: ابوطالب كي قوت القلوب كا اختصار ـ

منتف مواہب اللدنيللقسطلاني حافظ ابن حجر قسطلاني كي مواہب اللدنيه كاانتخاب

مخصرتفسير المدارك: قرآن مجيد كي تفسير المدارك كا اختصار، جواين دو بيوُل عبدالله اور رحمت الله

کے لیے کیا۔

تلخيص شرح اساء رجال البخارى للكرماني: شارح صحيح بخارى كرماني كى شرح اساء رجال البخارى كى

تحيض\_

ملتقط جمع الجوامع للسيوطي \_

ریاض الصالحین: بیرایک مفید کتاب ہے اور تبین روضات پر مشتمل ہے۔ روضہ اول احادیث صحیحہ پر محیط ہے۔ روضہ افلی مقالات صوفیا کومحتوی ہے جن میں شیخ عبدالقادر جیلانی، امام غزالی، ابوطالب کمی (صاحب قوت القلوب) شیخ شہاب الدین سہرور دی، شیخ زین الدین خافی اور شیخ علی متقی ایسے اکابر صوفیا وعلما شامل ہیں۔ روضہ ثالث ملفوظات اہل توحید کو مضمن ہے۔

ان کی تصنیفات میں جمع البحرین قرآن مجید کی تفسیر ہے جوصوفیا کے انداز بیان کے مطابق ہے۔ یہ تفسیر عربی زبان میں ہے۔ ذیل میں اس کے ایک جصے کا اردو ترجمہ دیا جاتا ہے تا کہ اس کے نہج واسلوب کا پتا چل سکے۔

قرآن کی آیت فسی قبل و بھیم موض (ان منافقین کے دلوں میں بیاری ہے) کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: مرض دوقتم کا ہوتا ہے۔ ایک حقیقی اور ایک مجازی حقیقی مرض کا مطلب سے ہے کہ جب وہ جسم کو لائق ہو جاتا ہے تو اس کو اعتدال و تو از ن کے دائر ہے ہے باہر نکال دیتا ہے اور مریض کے افعال وحرکات میں طلل انداز ہوتا ہے۔

مرض مجازی اس کیفیت سے تعبیر ہے جو اعراض نفسانی کو پیش آتی اور ان کے کمال میں خلل ڈالتی ہے۔ مثلاً جہالت، سوئے عقیدہ، کی عنبی اور ترغیب معصیت وغیرہ۔ بیتمام مجازی امراض ہیں، اس لیے کہ بید چزیں یا تو انسان کے حد نضائل تک پہنچنے میں مانع ہوتی ہیں یا پھراس کو حقیقی اور ابدی حیات کے زائل ہونے کی طرف صیح کے جاتی ہیں اور قرآن کی اس آیت میں یہی مجازی معنی مراد ہیں۔ کیوں کہ منافقین کے ہاتھوں سے مرینہ منورہ کی جو سیادت نکل گئی تھی، وہ ہروقت اس کے غم میں مبتلا رہتے تھے، اور بیگویا ان کے دلوں میں ایک مرض تھا جو ہر لیحہ بردھتا ہی جاتا تھا۔ پھر آئے دن رسول اللہ نگھ کے اثر ورسوخ کا جو دائرہ وسیع ہورہا تھا اور آپ کی عزت و شان بڑھ رہی تھے۔ یوں مجھے کہ ان کے مرض یا الم کو اللہ تعالیٰ نے اور زیادہ کر دیا۔ جسے جسے رسول تکلیف محسوس کرتے تھے۔ یوں مجھے کہ ان کے مرض یا الم کو اللہ تعالیٰ نے اور زیادہ کر دیا۔ جسے جسے رسول اللہ تاہیٰ ہوتا جاتا تھا، ای نسبت سے حضور مناہیٰ ہے۔

فقہائے ہند (جلد چہارم)

16.4

ے اور آپ کے صحابہ کرام ڈنائیئر سے منافقین کی عدادت اور وشمنی برھتی جاتی تھی۔

ال سے آ گےتفسیرر جمانی کے حوالے سے علامہ سندھی لکھتے ہیں کہ فی قبلو بھم موض کا مطلب

میے کے منافقین کے دلول میں تونت حکمیہ کی کمی اور قوت شہوانی کی کثرت ہے۔

ببرحال علامه طاہر کی تغییر مجمع البحرین خالص متصوفا نہ اسلوب کی حامل ہے۔ اس میں امام غزالی کی

احیاءعلوم الدین اور دیگر کتب تصوف کے کثرت سے حوالے دیے گئے ہیں۔

علامه ممدوح نے ۱۰۰ه/۱۵۹۲ء میں وفات یا کی 🕰

# ۱۱۸\_شیخ طبیب بلگرامی

شخ طبیب بن عبدالواحد سینی واسطی بلگرای اتوار کے روز ۹ ررئیج الثانی ۹۸۱ ھے/۱۵ رجون ۱۵۷۸ء کو پینچے۔ شخ طبیب بن عبدالواحد سے علم حاصل کیا اور او نیچ ور ہے کو پہنچے۔ شخ وقت اور اللہ کے صالح بندے ہے۔ اکثر شخ عبدالحق دبلوی کے پاس دبلی جاتے ، مختلف مسائل میں ان سے تباولہ خیال کرتے اور کتب درسیہ کے مشکل مقامات کے حل وتو شنح میں ان سے مستفید ہوتے۔ ویگر علوم کے ساتھ ساتھ تفسیر وفقہ میں بھی کامل مہمارت رکھتے تھے، اس کا انداز واس سے ہوسکتا ہے کہ تفسیر بیضاوی اور ہدایہ پرتعلیقات سپر قلم کیں۔ نہایت عابد وزاہداور شقی بزرگ تھے۔ بدوشعور سے لے کروفات تک بھی ان سے نماز کا وقت فوت نہیں ہوا۔ ۵ رزیجے الاول عابد وزاہداور تھی بزرگ تھے۔ بدوشعور سے لے کروفات تک بھی ان سے نماز کا وقت فوت نہیں ہوا۔ ۵ رزیجے الاول

## ۱۱۹\_ شخ طیب بنارسی

شخ طیب کاسلسانہ سے ہے: طیب بن معین بن حسن بن داؤد بن ظیل عمری بناری۔ارض ہند کے مقع اور پر ہیز گارعلما میں سے تھے۔ چھوٹی عمر بی میں والد کا سابیسر سے اٹھ گیا تھا اور چھانے اپنی گود تربیت میں لے لیا تھا۔ قرآن مجیداور ورسیات کی ابتدائی کتابیں گھر میں پڑھیں۔ علم صرف اور علم نحو کی شخیل شخ نظام الدین بناری کے مدر سے میں کی۔ پھر جون پور کا قصد کیا، جس کو اس زمانے میں علم وفضل کے مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔ وہاں شخ نور اللہ بن طلہ جون پور کا عسلسلہ درس جاری تھا، ان سے شرح وقایہ اور حسامی وغیرہ کتابیں پڑھیں۔ پھر اپنے وطن بناری گئے اور شادی کی۔ تین سال وہاں رہے۔ بعد از اس پھر جون پور کا عزم کیا اور فقہ واصول کی بعض کتابیں پڑھیں۔ اس مرتبہ ایک سال جون پور میں قیام رہا۔ اب کے شخ خواجہ کلاں کیا اور فقہ واصول کی بعض کتابیں پڑھیں۔ اس مرتبہ ایک سال جون پور میں قیام رہا۔ اب کے شخ خواجہ کلاں بن ضیر اللہ بن جھونسوی سے بھی ملاقات کی اور ان سے بیعت ہوئے۔ جون پور سے پھر بناریں گئے اور بعض

تفصیل کے لیے دیکھیے:اذ کارابرار،ص ۲۲۲ ۲۳۳ سنرنہۃ الخواطر،ج۵،ص ۱۸۹۵ تا۱۸۹۔

مآثر الكرام، ص ٣٣ تا ٢٤ \_ زبية الخواطر، ج٥، ص ١٨٩، ١٩٠ \_ تقصار جنود الاحرار، ص ٢٠٠، ٢٠٠ \_

امرائے حکومت کے حلقہ ملازمت میں داخل ہو گئے۔ایک عرصہ تک ملازمت کا سلسلہ جاری رہا۔ بعدازاں اس سے علیحد گی اختیار کر لی اور شیخ پورہ وغیرہ میں دس سال تک بعض علما و مشائخ سے استفادہ کرتے رہے۔ پھر بنارس گئے۔گئی سال منڈ واڈیہ میں بھی اقامت اختیار کیے رکھی۔

شخ طبیب بناری عابد و زاہد ، متق و متورع اور بلنداخلاق وخوش مزاج عالم دین تھے۔ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر میں بڑے تیے۔سلوک میں سلسلہ قادریہ سے منسلک تھے اور اس ضمن میں شخ عبدالحق محدث دہلوی سے شرف اجازہ حاصل تھا۔ ابتدا میں ساع بھی کرتے تھے لیکن بعد کو اسے ترک کر دیا تھا۔ رشید سے مصنف شخ محمد رشید عثانی جون بوری (متوفی ۹ ررمضان ۱۰۸۳هم/ ۱۹۱۷ ویک بیکن بن احمد بناری (ولادت ۱۲۲۲هم) اور خلق کشیر نے ان سے استفادہ کیا۔

اس عالم دین نے ۸رشوال ۱۰۴۲ه / ۸راپریل ۱۹۳۳ء کووفات پائی اور منڈواڈییین فن کیے گئے 🗣۔

#### ۱۲۰\_قاصی طبیب عباسی موی

قاضی طیب کا سلسانہ نب ہے: قاضی طیب بن قاضی قطب الدین محمد درولیش بن محمد افضل بن ماشت محمد افضل بن ماشت محمد افضل بن ماشت محمد افضل میں سے سے ماشق محمی الدین عباس جریا کوئی۔ قاضی طیب، گیار ہویں صدی جری کے برصغیر کے نقبہائے حنفیہ میں سے سے اور فتح پور کے منصب قضا پر متمکن تھے۔ پھر اللہ آباد (یوپی) سے دس میل دورا کیک جگہ کو مسکن تھر ایا اور اسے لغیر کیا۔ یہ وہ کا جگہ ہے جو مؤقاضی طیب کے نام سے معروف ہے اور اللہ آباد کے نواح میں اچھا خاصا بارونق شہر ہے گا۔

#### \_\_\_&\_\_\_

# ا۱۲\_شیخ عباس بر مان بوری

شخ عباس بن نصیرالدین بن سراج محمد بر ہان پوری علم ومعرفت میں مرعبۂ بلند پر فائز اور یگانہ روزگار فقیہ سے مفل حکمران شاہ جہان ان سے بہت متاثر تھا اور انھیں دارالسلطنت دہلی میں لے آیا تھا۔ وہ ان سے نہایت احرّام سے پیش آتا تھا اور اس کے نز دیک انھیں انتہائی قبولیت حاصل تھی۔ بعد از اں بادشاہ نے انھیں اینے شہر جانے کی اجازت دے دی تھی اور وہ سب سے منقطع ہوکر گھر میں بیٹھ گئے تھے ©۔

- زبهة الخواطر، ج۵،ص ۱۹۰، ۱۹۱ بحواله تمنج ارشدی\_
  - ننه يوالخواطر، ج۵، ص ۱۹۱\_
  - 🙃 🗦 بية الخواطر،ج٥،ص١٩٣ بحواله تحفة الكرام \_

## ۱۲۲ - شیخ عبدالا حدسر ہندی

شخ عبدالا حدسر ہندی مجھے حضرت شخ احمد سر ہندی مجدد الف ٹانی کے والد تھے۔ ان کا سلسانہ بھیں واسطوں سے حضرت عمر بن خطاب رہ ٹھٹا تک پہنچتا ہے۔ ان کے آباواجداد کے چنداسائے گرامی یہ ہیں:
شخ عبدالا حد بن زین العابدین بن عبدالحی بن محمد بن حبیب اللہ بن رفیع الدین عمری سر ہند میں ہیدا ہوئے اور شخ عبدالا حد بن زین العابدین بن عبدالحق بن جاب کے ضلع پٹیالہ کے معروف شہر سر ہند میں پیدا ہوئے اور وہین مرتب کے ہندی عالم و فقیہ تھے۔ مشرقی پنجاب کے ضلع پٹیالہ کے معروف شہر سر ہند میں پیدا ہوئے اور وہین نشو فتما پائی۔ پھے صروبی تعلیم حاصل کی۔ بعدازاں گنگوہ گئے اور شخ عبدالقدوس گنگوہی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ ان سے استفادہ کیا اور ان کے صلفہ عقیدت میں شامل ہونے کی درخواست کی۔ انھوں نے انکار فرمایا اور غور کے ۔ ان سے استفادہ کیا اور ان کے حلقہ عقیدت میں شامل ہونے کی درخواست کی۔ انھوں نے انکار کہ مایا اور غور کیا ہوئے کی درخواست کی۔ انھوں نے انکار کے مقارف کی میں مشغول ہو گئے۔ یہاں تک عبدالقدوس انتقال فرما گئے۔ انھوں نے ہندوستان کے قابل ہو گئے۔ لیکن ابھی علوم کی تحکیل نہ کر پائے تھے کہ شخ عبدالقدوس انتقال فرما گئے۔ انھوں نے ہندوستان کے قابل ہو گئے۔ لیکن ابھی علوم کی تحکیل نہ کر پائے سے کہ اور نسخون ہوئے۔ بعدازاں گنگوہ کا عزم فرمایا اور شخ عبدالقدوس کے لائی کے حلقہ مشارکے دیا ہوئے۔ کو بیل عرصہ ان کی خدمت میں گزارا۔ 9 4 میرالقدوس کے لائے۔ میں شخ رکن الدین گنگوہی نے حلقہ ارادت میں داخل ہوگئے۔ طو بیل عرصہ ان کی خدمت میں گزارا۔ 9 4 میرالقدوم کردیا۔

شخ عبدالا حدمعقول ومنقول میں ماہراورفنون میں منفردحیثیت کے ما لگ تھے۔ بالحضوص فقہ، اصول فقہ اور تصوف میں یگانهٔ عصر تھے۔ چند کتابوں کے مصنف بھی تھے، جواس دور کے نداق کے مطابق متصوفانہ نوعیت کی حامل تھیں۔

شیخ عبدالاحد نے کارر جب ۲۰۰۱ھ/۳ رفر وری۹۹۹ءکواس (۸۰) سال عمر پا کرسر ہند میں وفات پائی**ہ**۔

### ٢٢٣ ـ علامه عبدالباقي جون بوري

علامہ عبدالباتی بن غوث الاسلام صدیقی جون پوری، اپنے عصر کے جلیل القدر عالم تھے۔منطق اور فلسفہ میں بالخصوص اس دور کے مشاہیر علامہ محود جون پوری (متوفی 9 رزیع الاول ٢٦١ - اھر 9 رفر وری ۱۵۵۲ء) کے شاگر دیتھے۔

علامہ ممدوح کی وفات کے بعد جون پور کی مند قد ریس پر فائز ہوئے۔اورنگ زیب عالم گیرنے ان کے علم وفضل سے متاثر ہوکران کوبطور انعام ایک گاؤں عنایت کیا، جس کی جمع بندی کی آمدنی آئے ٹھ یا نوسوروپے

● حالات کے لیے دیکھیے زبدۃ المقامات۔اذکارابرار۔نزہۃ الخواطر، ج0 وغیرہ۔

سالانه تقی اور بیاس دور کی بهت بوی آمدنی تقی-

علامه عبدالباقی نے ماہ رمضان ۲۰ اص/تمبر ۱۲۵۰ء میں آ داب الباقیہ کے نام سے فن مناظرہ کی علامہ عبدالباقی نے ماہ رمضان ۲۰ اص/تمبر ۱۲۵۰ء میں آ داب الباقیہ مشہور کتاب شریفیہ کی شرح سپر قلم کی۔اس کا آغاز: سبحانك یا مجیب دعاء المسلمین بلا مانع و معارض النح کے الفاظ سے ہوتا ہے۔ شریفیہ کی ایک اور شرح بھی کھی، جس کا نام ابحاث الباقیہ ہے۔ یہ اپنے موضوع کے لحاظ سے ایک علمی اور فنی کتاب ہے۔

ہ میں ہوں انہ الباقیہ انھوں نے اپنے استاذ علامہ محود جون پوری کے حکم سے کھی تھی، جیسا کہ اس کے مقد ہے میں وضاحت کی گئی ہے۔ اس میں شیخ محمد رشید جون پوری (متوفی ۹ ررمضان ۱۰۸۳هے/ ۱۹ رمبر ۱۲۲۲ء) کی فن مناظرہ کی معروف تصنیف رشید ہے بارے میں بعض دقیق مباحث ضبط تحریر میں لائے گئے ہیں۔

علاًمه عبدالباقی جون پوری نے جلوس عالم گیری کے چودھویں سال وفات پائی، جو۱۹۸۲ھ/۱۲۲۱ء کے قریب ہے 🗗۔

# ۱۲۴\_مولا ناعبدالجليل جون بوري

مولانا عبرالجلیل بن شمس الدین بن نورالدین صدیقی برونوی جون پوری عالم وفقیداورشخ وفت تھے۔
ان کے والدمولا ناشمس الدین بھی نامور عالم تھے، جوان کے استاذ بھی تھے۔ان کے علاوہ مولانا عبدالجلیل نے
صاحب شمس الباز غیطامہ محمود جون پوری اور صاحب رشید بیشخ محمد رشید جون پوری سے استفادہ کیا اور فول علائے عصر
میں ہے گردانے گئے۔ پھر درس وافادہ کی مند آراستہ کی۔ تمام عمر خدمت تدریس میں صرف کر دی اور اس کے
لیے بھی روپے پیسے کا لالج نہیں کیا۔ ہمیشہ قناعت اور عفاف کی زندگی بسر کی۔ اس عالم دین نے مرشوال
لیے بھی روپے پیسے کا لالج نہیں کیا۔ ہمیشہ قناعت اور عفاف کی زندگی بسر کی۔اس عالم دین نے مرشوال

# ١٢٥\_مولا ناعبدالجليل لكھنوى

مولانا عبدالجلیل بن عمر صدیقی بیانوی ثم لکھنوی، شیخ صالح اور فقیہ زاہد تھے۔تصوف وطریقت سے بھی تعلق رکھتے تھے۔19رزیع الثانی ۱۹۰۱ھ/۳ راگست ۱۹۰۷ء کوفوت ہوئے ●۔

- تجلی نور، ج۲، ص ۲۵، ۲۷\_ تذکره علائے ہند، ص ۲۱۸ ننهة الخواطر، ج۵، ص ۱۹۵ یزم تیورید، ص ۲۵۱ فرحت الناظرین (شخصیات) ص ۱۳۲۳ تا ۱۳۳۲
- علی نور، ج۲، ص ۲۵، ۲۷\_ تذکر کا علمائے ہند، ص ۲۷۸ نرنہۃ الخواطر، ج۵، ص ۱۹۵ برم تیموریہ، ص ۲۵۱ فرحت الناظرين (شخصیات) ص۱۳۳ تا ۱۳۳
  - تَنْ فِي جَامِسُ ٢٧ـ تاريخ شيراز مندجون پورمن ٢٥٠ الماء زنهة الخواطر، ج٥٥ ص٠٠-

# ۲۲۱ ـ شخ عبدالحق محدث دہلوی

ﷺ عبدالحق محدث دہلوی مُؤافلہ سرز مین برصغیر کے رفیع المرتبت محدث، عظیم الثان فقیہ، جلیل القدر عالم دین اور فقید المثال مصنف تھے۔علوم وفنون کی تمام شاخوں پر کامل عبور رکھتے تھے۔ ارض ہند کے اس وحید العصر بزرگ کے حالات ہم قدر نے تفصیل سے بیان کرنا چاہتے ہیں تا کہ ان کے آباوا جداد اور خاندان کے کوائف بھی نظر و بھر کے زاویوں میں آسکیں۔

#### آغامحمرترك:

شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے اسلاف میں ایک بزرگ آ فا محد ترک سے جو بخارا کے باشندے سے اور اپنے قبیلے کے سردار سے ساتویں صدی ہجری میں جب مغلوں نے وسط ایشیا میں بربریت کا مظاہرہ کیا اور آت وخون کا تھیل کھیل کھیل تو آ فا محمد ترک نے وہاں کے حالات سے مایوں ہوکر اپنے ہم نوا ترکوں کی بوی جماعت کے ساتھ ہندوستان کا رخ کیا اور اس ملک کو اپنامسکن تھہرایا۔ اس طرح شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے جماعت کے ساتھ ہندوستان کا رخ کیا اور اس ملک کو اپنامسکن تھہرایا۔ اس طرح شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے اجداد میں بید پہلے تحض سے جو وار دہند ہوئے۔ اس زمانے میں تخت ہند پرسلطان علاء الدین تلجی متمکن تھا۔ اس ضمن میں شیخ خود تحریر فرماتے ہیں:

جد بزرگ ما آغا محمد ترک بخاری از بخارا در زمان عظمت نشان سلطان محمد علاء الدین خلجی در دبلی تشریف آورده، چول درآل جافتبیله داروسرقوم بوده است، جماعة کثیر از اتراک که پیوند قرابت ورابطه بیعت و خدمت بوی داشتند ، نیز از وطن اصلی انتقال نموده در ملازمت او درین دیار رسیده اندو بنظر عنایت و تربیت آل سلطان عالی مرتبت درآیده ، باقصی مراتب شوکت و عظمت رسیده • •

یعنی ہمارے اسلاف میں سے آغامحمرترک بخاری اپنے وطن بخاراسے سلطان محمد علاء الدین خلجی کے عہد میں دہلی تشریف لائے ، چوں کہ وہ بخارا میں ایک بوے قبیلے کے فرد اورا پنی قوم کے سردار تھے، الہذا ترکوں کی ایک کثیر جماعت بھی جوان سے تعلق قرابت اور رابطہ بیعت رکھتی تھی ، اپنے وطن سے منتقل ہوکر ان کی خدمت میں یہاں آگئی۔ یہاں وہ عالی مرتبت سلطان علاء الدین خلجی کی نظر عنایت اور التفات خاص کے مستحق قرار یائے اور شوکت وعظمت کے اونے مرتبے کو پہنچے۔

ہندوستان میں سلطان علاء الدین خلجی ہے عہد کو انتہائی عروج کے عہد سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ ہندی مسلمان اس کے دور میں علمی، سیاسی اور ثقافتی میدان میں بہت آ گے نکل گئے تھے۔ علاے دین کو بردی مسلمان اس کے دور میں علمی، سیاسی اور ثقافتی میدان میں بہت آ گے نکل گئے تھے۔ علاے دین کو بردی مسلمان تھی۔ آغامحد ترک کو بھی اس نے اعلیٰ مراتب اور بلند مناصب سے نوازا۔ اس کا ثبوت اس

<sup>🚺</sup> أخبارالاخبار،ص ٢٩٩،٢٩٨\_

واقعہ سے مل سکتا ہے کہ اس زمانے میں گجرات اور اس کی بعض بندرگا ہوں پر حملے کی تیاریاں ہو رہی تھیں، سلطان نے اس کی تنجیر کے یے ایک فوج روانہ کی، جس میں سلطنت کے بڑے بڑے امراشامل تھے۔ اس میں آ مامحر ترک کو بھی شامل کیا گیا۔ فتح کے بعد سلطان کے تکم سے آ عا موصوف نے وہیں سکونت اختیار کرلی تھی۔ شخ لکھتے ہیں:

از برائے تنخیر ممالک مجرات وفتح بنا درآ ں باجماعه از امرائے عالی شان متعین شدہ از امضا وانصرام آںم ہم بحکم سلطانی ہماں جامخیم اقامت ساخت ❶۔

وہ چیدہ چیدہ امراکی ایک جماعت کے ساتھ ملک گجرات اور اس کی بندرگاہوں کی فتح پر متعین ہوئے اور اس مہم کے انتظام وانصرام کے لیے سلطان کے تھم سے وہیں اقامت گزین ہو گئے۔)

آ غامحدترک کواللہ نے بہت ہے مال ومنال سے نوازا تھا اور کثیرصلبی اولا دعطا کی تھی، جس کی تعداد ایک سوایک بتائی جاتی ہے۔ان کے ساتھ وہ محجرات میں شان وشوکت اور اطمینان وسکون کی زندگی بسر کرتے تھے۔لیکن نا گہاں اللہ نے ان کو آ زمائش میں ڈالا اور ان کی اولا دواحفاد میں سے سوافرادموت کی آغوش میں چلے گئے اور صرف ایک بڑا بیٹا زندہ رہا، جس کا نام ملک معزالدین تھا۔ شخ فرماتے ہیں:

. ودراندک مدینه آن همه بحکم قادر مختار رفت اقامت بدار القرار بردند، غیریک پسر ملک معزالدین نام داشته است واکبراولا د بود ூ\_

یعنی بہت تھوڑی مدت میں ان کی تمام اولاد قادر مطلق کے حکم سے وفات پاگئی۔ بجز ایک بیٹے کے جس کا نام ملک معز الدین تھا اور بیان کا سب سے بڑا ہیٹا تھا۔

یوان کے لیے ایک عظیم صدمہ تھا، جس کے بعدان کا گجرات میں رہنا نامکن ہوگیا۔ چنانچہ اکلوتے بیٹے کو ساتھ لیا اور دبلی واپس آ گئے اور وہیں کاررہ بیج الثانی ۲۵سے مراز نومبر ۱۳۳۸ء کو وفات پائی۔ باپ کی وفات کے بعد ملک معزالدین نے دبلی ہی میں سکونت اختیار کرلی تھی ہے۔ ہندوستان میں بیسلطان محمد تغلق معزالدین ہے۔ 1۳۲۵ء۔ ۱۳۵۱ء) کا عہد حکومت تھا۔

### ملك موسىٰ:

ملک مویٰ، آغامحرترک کے بوتے اور ملک معزالدین کے بیٹے تھے۔انھوں نے فیروزشاہ تغلق کے عہدیں ہوش سنجالا۔ فیروزشاہ تغلق نے 2012ھ سے لے کر 99 کے ۱۳۵۱ء سے ۱۳۹۷ء تک سینتالیس سال

<sup>0</sup> اخبارالاخبار،ص ٢٩٩٠

و اخبارالاخبار،ص ٢٩٩\_

اخبارالاخبار، ص ۲۹۹۔

ہندوستان پرحکومت کی۔اس کی وفات کے بعدسلطنت دبلی کی مرکزیت ختم ہوگئی اوراس کا جاہ وجلال تاریخ کے اوراق میں منتقل ہوگیا۔ کئی خود مختار سلطنتیں عالم وجود میں آگئیں اور سیاسی اعتبار سے انتشار وافتر اق کا ایسا ہے پناہ ریلا آیا کہ دبلی اوراس کے گردونواح کے علمی مراکز کا بھی خاتمہ ہوگیا،جس کے نتیج میں وہاں کے علاو مشائخ کی کثیر تعداد گجرات، بنگال، جون پوراور دیگر علاقوں میں منتقل ہونے پر مجبور ہوگئ۔ ملک موی بھی انقلاب کی زد میں آگئے اور انھیں دبلی کو خیر باد کہد کر ماوراء النہرکی راہ لینا پڑی۔ شخ عبدالحق نے بیواقعہ ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

وی درفتر ات که بعدانقضائے عہد دولت فیروزی واقع شد باز بولایت مادراءالنہررفتہ 🗗۔ (فیروز شاہ تغلق کے عہد کے بعد جس سیاسی انتشار اور بنظمی نے سر 'ٹھایے'،اس سے کہیدہ خاطر ہوکر ملک مویٰ ماوراءالنہر چلے گئے۔)

کین وہاں ملک موی زیادہ عرصہ نہیں تھی سکے۔ ۱۰ ۸ھ/ ۱۳۹۹ء میں تیمور نے ہندوستان پر حملہ کیا تو وہ اس کی فوج کے ساتھ پھر ہندوستان آگئے۔ یہاں یہ یا در کھنا ضروری ہے کہ تیمور نے ہندوستان پر حملہ کرنے سے پہلے ماوراءالنہر کے علاسے مشورہ کیا تھا اور ان کی خاصی تعداداس کی معیت میں ہندوستان آئی تھی ، جن میں صاحب ہدایہ شخ برہان الدین مرغینانی کے بچھے شامل تھے اور تیمور کے دربار میں شخ احمد تھا بیمری نے ان پر پچھاعتر اضات بھی کیے تھے۔ بہت ممکن ہے، ملک موئی بھی علما کی اس جماعت کے ساتھ ہی تیمور سے وابست ہوگئے ہوں اور اسی سلسلے میں دبلی پہنچے ہوں۔ اس کا اندازہ شخ عبدالحق کے اس فرمان سے ہوسکتا ہے:

در رکاب دولت مآب صاحب قران اعظم امیر تیمورگورگان بد بلی قدم آورده ،سلسله آبا و اجداد تازه کرده ، قدم اقامت واستقامت محکم ساخت •

نیعنی صاحب قران اعظم امیر تیبور گورگان کے ساتھ وہ دہلی آئے۔اپنے بزرگوں کے سلسلے کا احیا کیا اوریبہاں مستقل سکونت اختیار کرلی۔

## شيخ فيروز:

ملک موی کے کئی فرزند تھے، جن میں ایک شخ فیروز تھے جواپنے خاندان میں خاص امیاز کے حال اور عمدہ شہرت کے مالک تھے۔ شخ عبدالحق محدث نے اخبار الاخیار میں ان کی زندگی کے متعدد پہلوؤں کی وضاحت کی ہے اور بہترین الفاظ میں ان کا تعارف کرایا ہے۔ ان کے فارس الفاظ کا ترجمہ یہ ہے:

شیخ فیروز کی ذات میں بہت سے ظاہری، باطنی، وہبی اور کسبی فضائل جمع ہو گئے تھے۔ سیاہ گری میں ود

- 📭 اخبارالاخيار بص ٢٩٩۔
- 🛭 اخبارالاخيار، ص ٢٩٩\_

ا پنے دور کی بے مثل شخصیت تھے اور فن حرب میں عدیم النظیر سلیقہ رکھتے تھے۔علم ،شعروشاعری ، شجاعت وسخاوت ، خوش طبعی و بذلہ سنجی ،ظرافت ،عشق الٰہی ومحبت خداوندی اور دیگر اوصاف حمیدہ میں کوئی ان کا ہم سرنہ تھا۔ دولت و حشمت ، جاہ و مرتبت ،عزت وعظمت میں مشہور روزگار تھے۔ عذوبت کلام و حلاوت لسائن اور شعروظرافت کی ابتدا ہمارے خاندان میں ان ہی کی ذات سے ہوئی • ۔

شخ فیروز جیسا کہ پہلے گزر چکا، بڑے بہادر اور جنگ جو تھے۔ وہ بہرائج کی کسی جنگ ہیں شریک ہوئے اور مرتبہ شہادت کو پنچے۔ان کا مدفن بھی وہی خطدارض ہے۔ شخ عبدالحق لکھتے ہیں کہ جن دنوں وہ جنگ کو جارہے تھےان کی بیوی حالمہ تھیں۔اس نے شوہرکورو کئے کی کوشش کی توجواب میں فرمایا:

از خدا خواستدام که آن فرزندنرینه باشد واز و به اولاد بسیار شود واور او ثارا بخدا سپردیم، تا بعدا زین ماراچه پیش آید 🗗 -

(میں نے اللہ سے دعا کی ہے کہ بیٹا ہواوراس سے نسل چلے۔اب میں اس کواورتم کواللہ کے سپر وکرتا ہوں، نہ معلوم آئندہ مجھے کیا حالات پیش آئیں۔)

شیخ فیروز کے محاربہ بہرائچ پر جانے سے کچھ عرصہ بعدان کے بیٹے شیخ سعد اللہ پیدا ہ کے جو شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے دادا تھے۔شیخ فیروز ۸۲۰ھ/۱۳۵۲ء کوشہید ہوئے۔

#### شيخ سعداللد:

شیخ سعد الله بہت می خوبیوں کے مالک تھے، وہ ان تمام اوصاف سے متصف تھے، جوان کے شہید باپ شیخ فیروز میں پائے جاتے تھے۔ عمر کا ابتدائی زمانہ تخصیل علم میں گزرا۔ پھرسلوک وتصوف کی وادی میں چلے گئے اور عبادت وریاضت کومرکز توجہ تھم البیا۔ ایک صاحب حال بزرگ شیخ محدمنکن کے ہاتھ پر بیعت بھی گ۔ شیخ سعد اللہ کی عظمت و بزرگی کا یہ عالم تھا کہ سلطان سکندرلودھی ان کے حلقہ عقیدت میں شامل تھا۔

شخ سعد الله كى نرينه اولا ويس ان كے دوبيؤں (شخ رزق الله اورشخ سيف الدين) - نے علم وفضل كى دنيا ميں برى شهرت پائى - باپ كى وفات كے وقت شخ سيف الدين كى عمر صرف آئھ سال تھى شخ عبدالحق محدث لكھتے ہيں كہ شخ سعد الله وفات سے بچھ دن پہلے سحرى كے وقت اپنے اس بيٹے (سيف الدين) كومكان كے بالائى ھے ميں لے گئے ۔ اس سے آگے خود شخ سيف الدين فرماتے ہيں -

و بعد ادائے تہجد مرا مقابل ایستادہ کردندو گفتند، خداوندا تو می دانی کہ پسران دیگر، اسر بہت کردہ واز ادائے حقوق ایشاں برآ مدہ ام، ایں را یتیم می گزارم و بے کس حق ایں ہنوز برذمهٔ منست ۔ ایں را ہنوی سام،

اخبارالاخبار،ص٢٩٩-٣٠٠ـ

اخبارالاخيار،ص ٢٩٩،٠٣٩\_

فقہائے ہند (جلد چہارم)

مر بی ومتولی اموراوتوباش 🗗

(نما زنتجد کے بعد مجھے (لیمنی سیف الدین کو) قبلہ رو کھڑا کیا، اور کہا، اے اللہ! تو جانتا ہے کہ میں دوسر کے لڑکوں کی تربیت سے فارغ ہو چکا اور ان کے حقوق سے عہدہ برا ہو گیا۔ لیکن اس لڑکے کو یتیم و بے کس چھوڑ رہا ہوں۔ اس کے حقوق ابھی میرے ذمے باقی ہیں۔ اس کواب تیرے سپر دکرتا ہوں، تو ہی اس کی تربیت و حفاظت فرما۔)

سیالفاظ کہہ کرنے اتر آئے۔ (ایں گفت وفرود آمد) چندروز بعد جمعے کے دن۲۲ر کتے الاول ۹۲۸ ھے/ ۱۸رفروری ۱۵۲۲ء کو انقال کر گئے۔اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا کوشرف قبولیت بخشا اور ان کا بیہ بیٹا آ گے چل کر نہوں نہوں دہلوی نہصرف دہلی ، بلکہ پورے ہندوستان کی ایک معزز ومؤ قر شخصیت بنا۔ اس کے گھر میں شنخ عبدالحق محدث دہلوی کی شکل میں علم وفضل کا وہ آفتاب طلوع ہوا، جس کی روثنی سے دنیا کے تقریباً تمام حصوں میں علم وتحقیق کی روثنی سے دنیا کے تقریباً تمام حصوں میں علم وتحقیق کی روثنی سے دنیا کے تقریباً تمام حصوں میں علم وتحقیق کی روثنی تھیلی۔

### شيخ رزق الله:

جیسا کہ گزشتہ سطور میں بتایا گیا، شخ سعد اللہ کے بیٹوں میں سے دو بیٹے شخ رزق اللہ اور شخ سیف الدین علم وفضل کی دنیا میں بڑی شہرت کے مالک تھے۔ باپ کی طرح جذبہ محبت الہی سے سرشار اور نہایت متق تھے۔ دیلی کی عبادت وریاضت کی روفقیں ان کے دم سے وابستہ تھیں۔

مردم این شهرا تفاق دارند که دبلی عبارت ازین برادران بود ● به

(اس شہر ( دہلی ) کے تمام لوگ اس پرمتفق ہیں کہ دہلی ان ہی بھائیوں کے وجود سے تعبیر تھی۔ ) ان کی مجلسیں ذکر الٰہی کا مرکز تھیں۔اللّٰہ کی یا د کے سوا ان میں کسی چیز کا دخل نہ تھا۔اس سلسلے میں شُخ عبدالحق کے الفاظ قابل ملاحظہ ہیں۔فرماتے ہیں :

مجلس ایشاں از اول تا آخر شوق وگریه و در دو محبت بود نسبت شخرزق الله در سوز دوگری چناں بود که آتشے درزیر خاکستر پنہاں می باشد، اندک که کاویدند جمه آتش برآید و مثال والد ماجد چناں که آب از چیز بے چکید و می ماند، ادنیٰ آزار ہے کہ باور سیدتر اوید بنایت رقیق القلب وسریع التا ثیر بود و اند ہے۔

یعنی ان کی مجلس شروع سے آخر تک شوق وگریہ سے پُر اُور در دُومجت کے مملوتھی ۔ سوز وگری سے شخ رزق اللّٰد کا تعلق یوں مجھیے ، جبیا کہ راکھ کے نیچے آگ د نی ہو۔ جوں ہی اس کو ذرا کر بدا، آتش بھڑک اٹھی۔

<sup>■</sup> اخبارالاخيار،ص٠٠٠،١٠٠٠

اخبارالاخیار، ص۱۰۰۰

اخبارالاخیار، ۳۰۵ هـ

لیکن ان کے برعکس والد ماجد ( شخ سیف الدین ) کی کیفیت سیتھی کہ جیسے کسی شے سے مسلسل پانی شکتا رہے۔ ان کواگر معمولی اذیت بھی پینچتی تو فورا آنسو بہنے لگتے۔ بدرجہ غایت رقیق القلب اورسر لیج التا ثیر تھے۔

اں وہ در حوں مدیب کی در باوی نے اپنے عم محتر م شیخ رزق اللہ کے حالات بطور خاص بیان کیے ہیں۔ وہ عربی، فاری اور منسکرت کے فاصل تھے۔ تاریخ سے بھی دکھیے تھے اور فاری اور ہندی کے شاعر بھی تھے۔ فاری میں مشاتی اور ہندی میں راجن تخلص کرتے تھے۔ شیخ عبدالحق نے ان کے علم ومطالعہ کی وسعت کا واضح طور پر ذکر کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

شیخ رزق الله مردے کامل و فاضل و عارف وازنو ادر روزگا رواز مردم سلف یادگار بود۔ جامع فضائل صوری ومعنوی، و درمشرب عشق ومحبت وسلامت عقل ووسعت حوصله وصبر برمصائب و دوام حضور واستقامت احوال یگانهٔ عصر بود • ۔

(شیخ رزق الله مرد کامل، فاضل و عارف، نادر روزگار اور یادگارسلف تھے۔فضائل صوری ومعنوی کے جامع تھے۔مشرب عشق و محبت، سلامتی معقل و فہم، وسعت حوصلہ، مصائب و آلام کو صبر سے برداشت کرنے والے اوراستقامت و دوام حضور میں لگان عصر تھے۔)

اس ہمہ اوصاف موصوف عالم دین کاس ولادت ۸۹۷ھ/۱۳۹۲ء اور تاریخ وفات ۲۰رر سے الاول ۱۳۹۳ھ الاول ۱۸۹ھ/۱۳۹۲ء اور تاریخ وفات ۲۰رر سے الاول ۱۸۹ھ/۱۳۷۸ راپریل ۱۵۸۱ء ہے۔ بانوے (۹۲) سال عمر یا کرراہی ملک دوام ہوئے۔

### شيخ سيف الدين:

شیخ سیف الدین مُتالید، شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے والد سے۔ ۹۴۰ ھے/۱۵۳۴ء کو دہلی میں پیدا ہوئے۔اس دور کے بہت سے علما وصوفیا سے فیض حاصل کیا۔کوئی بڑے عالم دین تو نہ سے البتہ نیکی وقدین ، زہد وعبادت ، شعروشاعری اور ذکر وفکر میں بہت مشہور سے۔شیخ عبدالحق ان کے بارے میں لکھتے ہیں:

درشعر وفضیلت وقبول خواطر و ذوق وشوق ومحبت وظرافت ولطافت و بےبتعلقی و وارتنگی وطیبت قلب و حضور غاطر و ذکر لطا یَف و نکات وفیم د قائق واشارت یگانه روز گار وافسانه دیارخودشد ❷۔

لینی شعر و شاعری، فضیلت و مقبولیت عامه، زوق و شوق، محبت وظرافت، زمد وعبادت، پاکیزگی دل، حضور قلب، لطائف و نکات، باریک بنی، دِقت نظر اور نکته شنی میں بے مثال تصے اور اس میں کوئی ان کا حریف نہ تھا۔

نہایت مستغنی المزاج تھے اور دنیوی جاہ وجلال سے سخت نفرت کا اظہار کرتے تھے۔ اکبری دور کے

<sup>0</sup> اخبارالاخياريس ١٤١ـ

و خبارالاخياراص١٠٠١-

بعض علائے عصر کو بادشاہ اور دنیا داروں کے سامنے جھکا ہوا دیکھتے تو شدید ذبنی اذیت محسوں کرتے اور اللہ کے شکر گزار ہوتے کہ اتناعلم حاصل نہیں کیا، جتنا علائے سونے کیا ہے، ورنہ ہوسکتا ہے ان کی بھی یہی حالت ہوتی جوان علائے دین کی ہے۔ شخ عبدالحق ان کے اس تاثر کوخودان کی زبانی ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

چوں مشاہدہ کردہ می شود کہ علا وفضلا درطلب جاہ وعزت وکثرت اسباب و جمعیت اموال دنزاع و خصومت کہ باخلق می رفتند ،مراشکرانہ آبد برآ ں کہ بسارنخوا ندیم وا کا برنشد یم 🇨 ۔

(جب میں دیکھتا ہوں کہ اس دور کے علا وفضلا عزت و جاہ کے حصول میں، زیادہ سے زیادہ مال و دولت سمیٹنے میں خلق خدا ہے نزاع وخصومت میں مصروف ہیں تو اللہ کا شکرادا کرتا ہوں کہ میں نے زیادہ علم حاصل نہیں کیا اور بڑے لوگوں میں میرا شارنہیں ہوتا۔)

شخ سیف الدین شاعر بھی تھے اور سیفی تخلص کرتے تھے۔

یخ عبدالحق محدث دہلوی شخ سیف الدین کی زندگی کے آخری دور کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اللہ میں کہتے اپنی حیات مستعار کی آخری علالت کے دنوں میں کہتے اللہ کی کیفیت ہے دو چار ہوئے کہ ان پرخوف و دہشت کا غلبہ طاری ہوگیا اور وہ پریشان سے رہنے لگے۔ جب قرآن کی کوئی الی آیت سنتے جواللہ کی رحمت و رافت کے مضمون پر مشمل ہوتی تو چہرے پر مسرت کے آثار نمودار ہوجاتے۔ شخ عبدالحق ان کے سامنے بلند آواز سے قرآن کی آیات تلاوت کرتے اور وہ من کر بہت خوش ہوتے۔ ایک مرتبہ رات کوسعادت مند بینے نے ساتھ بلاوت کی:

﴿ إِنَّ الَّـذِيْنَ قَـالُـوْا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ اَلَا تَخَافُوْا وَلَا تَحْزَنُوْا وَ إَبْشِرُوْا بِالْجَنَّةِ الَّتِیْ کُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ ◘ به آیت س کرشخ نے اظہار مسرت کیا اور بیٹے کو بہت وعائیں دیں۔ شُخ عبدالحق اس رات کی دعاؤں کے بارے میں کھتے ہیں:

اميدوارم كهمرا دعائي آن شب سرماييد نياو آخرت شود ـ ان شاء الله تعالى ـ

(میں امیدر کھتا ہوں کہ اس رات کی دعامیرے لیے دنیا اور آخرت کا سر مایہ ہوگی۔)

وقت رحلت قریب آیا تو مندرجه ذیل کلمات واشعار تحریر کر کے گفن کے ساتھ رکھنے کی ہدایت کی ،اس

لیے کہ ان میں اللہ سے عفود مغفرت کی التجا کی گئی ہے اور اپنی عِملی اور بے بسی کا اظہار کیا گیا ہے:

- اخبارالاخیار، ص۲۰۳۰
- 🛭 سيآيت سوروجم السجده كي تيسوي آيت ب-اس كاترجمه يه:

۔ ''جن لوگوں نے بیکہا کہ ہمارا پروردگاراللہ ہے (لیمیٰ تو حید کا اقرار کیا ) پھراس پر جےر ہے، ان پر (رحمت کے ) فرشتے اتر تے میں (اور کہتے میں ) تم نہ نو ڈرواور نفم کھاؤاور جس بہشت کا تم ہے دعدہ کیا گیا تھااس کی خوشی مناؤ''

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

صد واقعہ در کمیں بیا مرزو میرس اے اکرم الاکرمین بیا مرزومپرس دارم د کئے عمین بیا مرز کہ میرس شرمندہ شوم اگر پیرس عملم ان کے علاوہ دوشعریہ ہیں:

قدمت على الكريم بغير زاد من الحسنات والقلب السليم فحمل الزاد اقبح كل شئى اذا كان القدوم على الكريم و قبرين منكر ونكير كر جواب كرليم يا الفاظ لكهن كا تم ديا:

ربی الله و دینی الاسلام۔ ونبی محمد الامی وشیخی الشیخ عبدالقادر الجیلانی۔ وفات کے وقت خوف وخشیت کی کیفیت ذوق و ذشوق میں بدل گئ تھی۔عصر کا وقت تھا اور شخ عبدالحق معجد میں تھے۔انھیں معجد سے بلایا گیا تو چرے پر فرحت وطرب اور تازگی دیکھ کر حیران رہ گئے۔فر مایا: بابا ایدانکہ مارا اکنواں اصلاً رنج ومحسنتے وکوفتے نیست۔شوق درشوق درطرب درطرب است، ہر

بابا ایدانله ماراا موال اصلار بج و صطیع و بوسط میست به طوق در شوق در طرب است، هر زخمنه و بیاری که دربدن مابود بدر رفته است، ولیکن تر اباید که مشغول شوی و دعائنی که مراز و دازیں جابر دارند به مر مطلوبی که درتمام عمر بود، دست داده است مبادا بازایں حالت نماند به دائم دعا می کردم که آخر دم دریا دخو د داری و بشوق ازیں جابری به اکنول جمال ایں مراد باحسن وجوه جلوه گرشده است به اگر جم دریں حالت پیش خود طلبد کمال لطف وعنایت او باشد ● به

(بابا! جان لو کہ مجھے اس وقت بالکل کوئی رنج و فکر نہیں ہے، بلکہ شوق پر شوق اور خوثی پر خوثی طاری ہے۔ جو بھی تکلیف اور بیاری میرے بدن میں تھی، چلی گئی ہے۔ تم کو چاہیے کہ مشغول ہو کرید دعا کرو کہ اللہ مجھے جلد یہاں سے لیے جائے۔ تمام عمر جومیرامطلوب تھا، اب حاصل ہو گیا ہے۔ اب ایسانہ ہو کہ وہ ہاتھ سے جاتارہے۔ میں عمر بھر اللہ سے دعا کرتا رہا کہ آخر وقت میں ذوق وشوق کے ساتھ اس دنیا سے لیے جائیو۔ اب اس مراد کا جمال ہزاروں حسن کے ساتھ جلوہ گرم ہوگا۔)

شخ سیف الدین نے 72رشعبان ۹۹۰ ھ/ ۱۷رسمبر ۱۵۸۲ء کووفات پاکی 🗗

یہ ہے شیخ عبدالحق محدث دہلوی مُیٹائیا ہے آ باوا جدا د کامخصر تعارف اور ان کی علمی وعملی زندگی کا مجمل سا تذکرہ۔اب خودشیخ عبدالحق کے حالات وسواخ ملاحظہ فر ما ہے۔

یں کریم کے دربار میں بغیر کسی خرج اور توشے کے حاضر ہوا ہوں۔ نہ تیکیاں پاس ہیں اور نہ تلب سلیم ۔ مگر توشد اورخرج ساٹھ لے جانا ، اس صورت میں نامناسب بات ہے جب کدا یک کریم اور بدرجہ غایت بخی کے پاس جانا مقصود ہو۔

ان دوعر بی شعرول کاتر جمہ بیے:

<sup>🙍</sup> الجارالاخياريص ١٩٠٩\_

<sup>🐧</sup> انتأرالاخاراص۳۰۱

# شيخ عبدالحق كى ولادت:

شیخ عبدالحق محدث وہلوی اسلام شاہ سوری کے عہد میں محرم ۹۵۸ ھے/جنوری ۱۵۵۱ء کو دہلی میں پیدا ہوئے۔ بیدوہ زمانہ تھا جب سیدمجر جون پوری کی مہدوی تحریک زوروں پرتھی اورعلائے دین ان کے مذہبی افکارو تصورات کے بارے میں مختلف الخیال تھے۔ بعض حضرات ان کی تکفیر وتصلیل کررہے تھے، بعض ان کو برسر حق مشہراتے تھے اور پچھلوگ ان کے بارے میں خاموثی اختیار کیے ہوئے تھے۔

اس زمانے کے واقعات سے معلوم ہوتا ہے کہ مہدوی تحریک ایک اصلاتی دینی تحریک تھی۔ اس کے بانی سیدمجہ جون پوری کا مقصد احیائے شریعت، قیام امر بالمعروف اور نہی عن المنکر تھا۔ اس زمانے میں جو بدعات اور محدثات پھیلی ہوئی تھیں اور جن منکرات اور خلاف شرع امور کا زور تھا، ان کی جڑکا ثااس تحریک کا بنیادی مقصد تھا۔ لیکن بعد کو اس کے عالی تبعین کے غلو کی وجہ سے اس کے بنیادی مقاصد میں زبردست تبدیلی پیدا ہوگئی اور خود یمی لوگ منکرات و محدثات کا شکار ہو گئے۔ تفصیل کا میکل نہیں۔ بتانا صرف بیہ ہم کہ شخ عبدالحق کی ولادت اس زمانے میں ہوئی، جب ہندوستان یا تو مختلف رجحانات کی آماج گاہ بن چکا تھا یا اس کی ذبی و گری پرورش کے اسباب پیدا ہور ہے تھے، جن میں ایک رجحان سید محمد جون پوری کی مہدوی تحریک کے شکل میں ارض ہند میں نمایاں طور سے انجرا ہوا نظر آتا ہے۔

### ابتدائی تعلیم وتربیت:

شخ عبدالحق کی ابتدائی تعلیم وتربیت اور دینی نشوونما اپنے والد ماجد شخ سیف الدین کی آغوش میں ہوئی۔ شخ خود فرماتے ہیں:

شب دروز در کنار مرحمت و جوارعنایت ایشاں تربیت می یافتم ● \_ ( میں رات دن ان کی آغوش عاطفت میں تربیت حاصل کرتا تھا۔ )

سب سے پہلے شخ سیف الدین نے اس زمانے کے رواج کے مطابق بیٹے کو آن مجید پڑھانا شروع کیا۔ باپ سبق لکھتے تھے اور بیٹا پڑھتا تھا۔ چندروز بعد ذہین بیٹا اس قابل ہو گیا کہ خود ہی قرآن مجید پڑھنے اور بعد فیس استاذ کوسنا دیتے۔ اس طرح دو تین مہینے پڑھنے اور بعد میں استاذ کوسنا دیتے۔ اس طرح دو تین مہینے میں پورا قرآن مجید خم کرلیا۔ ساتھ ہی ساتھ والد بیٹے کو بزرگان دین کے اقوال وافعال سے بھی آگاہ کرتے مواج کی وہنی سطح کے مطابق اس کوتصوف وطریقت کے بعض پہلوؤں سے متعلق بھی واقفیت بہم پہنچا۔ تے۔ بہت ہی کم مدت میں کتابت وانشا کا سلقہ بھی پیدا ہوگیا تھا۔ انھوں نے اپنے اس ہونہار بیٹے کوابندائی تعلیم خود

اخبارالاخيار، ص٠١٣ـ

ہی دینا شروع کی تھی۔فارتی لقم واشعار کی ان کتابوں میں ہے جواس وقت مروج تھیں خود شخ عبدالحق کے بقول شاید بوستان، گلتان کے چنداجزا اور دیوان حافظ پڑھایا ہو۔ پھر بچپن ہی میں قرآن مجیز ختم کرنے کے بعد میزان الصرف ہے مصباح اور کافیہ تک کتابیں پڑھیں۔شخ کی ذہانت و قابلیت کے جوہر عالم طفولیت ہی میں نمایاں ہونے گئے تھے،جس سے خوش ہوکرشخ سیف الدین کہا کرتے تھے:

ان شاءاللہ تو زود دانش مندی شوی **ہ**۔ در میں انتہاری است

(ان شاءالله تم جلد ہی عالم ہوجاؤ گے۔)

شیخ سیف الدین نے تمام تر توجہ بیٹے کی تعلیم وتربیت پرمرکوز کر دی تھی اور ہرودت یہی شوق اور جذبہ ان کے دل میں موج زن رہتا تھا کہ میر ایہ بیٹا جلد از جلد عالم دین ہوجائے اور علم وفضل میں درجہ کمال کو پہنچے۔ مٹے سے کہا کرتے تھے:

مراحظے خریب دست دہد بصور آ ل کہ حق تعالیٰ ترا بکما لے کہ من خیال کردہ ام برساند ●۔

(جھے اس سے نہایت خوثی ہوتی ہے جب میں بیتصور کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ تحقیے اس مرحبہ کمال کو پہنچا دے جومیں اپنے نہاں خانہ خیال میں چھیائے ہوئے ہوں۔)

شخ سیف الدین تعلیم کے ساتھ ساتھ ان کو بہت کی تھیحتوں سے بھی نواز تے تھے اور فرمایا کرتے سے کہ بہت کی تھی تھی ہوائے۔ آگر کوئی صحیح بات کہتواسے تھے کہ بے مقصد بحث مباحث سے گریز کرواور صرف حصول علم کو اپنا گئے کہ نظر تھراؤ۔ اگر کوئی صحیح بات ہمجھا کرخاموش ہو فوراً تشلیم کرلو۔ اگر کوئی تمھاری بات ہمجھا کرخاموش ہو جاؤ۔ شخ کی یہ تھیجت کس درجہ عمدہ ہے ،اس کا اندازہ ان کے اصل الفاظ سے ہوتا ہے :

باید که بازج کس در بحث علم نزاع نه کنی ، و به کلفت نرسانی ـ اگر دانی که تن بجانب دیگر است قبول کنی ، واگر نه ، دوسه باربگو ، اگر قبول نکنند بگو که بنده را چنین معلوم است آن نوع نیز تو اند بود که شامی گوئید ، نزاع برائے جیست 6 \_

(متعصیں چاہیے کہ علمی بحث میں نہ کسی ہے جھگڑا کرواور نہ کسی کو تکلیف پہنچاؤ۔اگریہ جمجھو کہ دوسراحق بجانب ہے تو اس کی بات مان لواورا گرایہ انہیں ہے تو اس کو دو تین بار سمجھاؤ۔اور وہ نہ مانے تو کہو مجھے تو یہی معلوم ہے ممکن ہے جوتم کہتے ہو، وہی صحح ہو جھگڑا کس بات کا ہے۔)

شیخ عبدالحق محدث وہلوی ایک تو خودنہایت ذبین اور طباع طالب علم تھے۔ دوسرے ان کے والد انھیں ہروقت طلب علم کا شوق دلاتے اور کسی دوسری طرف ان کا ذہمن ملتفت نہ ہونے دیے۔انھوں نے اپنی

اخبارالاخباز، صااس

<sup>.</sup> و اخبارالاخبار، ص ۱۱۱۱ ـ

الصابعين واسل

تھنیف اخبار الاخیار میں اپنے طالب علمی کے دور کی کہانی تفصیل سے بیان کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ بارہ تیرہ سال کی عمر میں شرح ہمسیہ اور شرح عقائد پڑھ کی تھی۔ پندرہ سولہ سال کو پنچے تو مختصر معانی اور مطول سے فارغ ہو تھے۔ اٹھارہ سال کی عمر کے ہوئے تو علوم عقلی فعلی کا کوئی گوشہ ایسا نہ تھا، جس کی سیر نہ کر تھے ہوں۔ وہ لکھتے ہیں کہ میر ہے والد (شخ سیف الدین) فرمایا کرتے تھے کہ ہر مروجہ علم میں سے مختصر طور پر پڑھ لو گوت کائی ہوگا ان شاء اللہ تعالی۔ اس کے بعد تم پر برکت اور سعادت کے درواز ہے کھل جا ئیں گے اور بلا تکلف تمام علوم حاصل موجا ئیں گے۔ ان کے اس ارشاد کا اثر یہ ہوا کہ نہایت مختصر مدت میں تیزی کے ساتھ تحصیل علوم کی خصر میں ہوجا کی سے بخصر میں ہوجا کہ ہوگئیں۔ یعنی مختصرات نحو مثلاً کافیہ، لب اور ارشاد وغیرہ کا کوئی حصہ یاد کرتے تو اس کے شروح و حواثی پڑھنے کے لیے استاذ کی ضرورت باقی نہ رہتی ۔ فرماتے ہیں، اکثر ایسی حواثی پڑھنے کے لیے استاذ کی ضرورت باقی نہ رہتی ۔ فرماتے ہیں، اکثر ایسی کتاب ذہن کی گرفت میں آ جاتے اور مزید تحصیل ۔ کیا بستاذ کی ضرورت باقی نہ رہتی ۔ فرماتے ہیں، اکثر ایسی کتاب نہتی پڑھ ڈوالنا، جو نصاب میں داخل نہ تھیں۔ جو کتاب ہاتھ آ جاتی اول سے آخر تک پورے غور اور توجہ سے پڑھتا۔ میرا مطلب محض معلومات کا حصول اور علم میں اضافہ کرنا تھا ہے۔

شخ کی تمام تر دلچیپیوں کا مرکز حصول علم تھا۔ کھیل کو داور دیگرغیرعلمی امور سے ان کو زندگی کے کسی دور میں مبھی کوئی دلچیسی نہتھی۔ حتیٰ کہ حصول علم کے مقابلے میں آ رام و راحت اور کھانے پینے کی بھی کوئی پروانہ رہی تھی۔ اس ضمن میں ان کے اپنے الفاظ قابل ملاحظہ ہوں:

از ابتدائے ایام طفولیت نمی دانم که بازی حبیت وخواب کدام دمصاحت کیست، وآرام چه وآسائش دسیر کجا به

شب خواب چه و سکول کدامست خود خواب بعاشقال حرامست هرگز درشوق کسب و کار، طعام بوفت نخورده وخواب درمحل نبرده **۵**۰

شخ کے ان الفاظ کا ترجمہ یہ ہے۔

'' بیں بچین ہی ہے بینیں جانتا کہ تھیل کود کیا ثی ہے؟ نیند کیا ہے اور کسی کے ساتھ چلنا پھرنا کیا ہوتا ہے؟ آرام کے کیامعنی ہیں؟ آ سائش کا کیا مطلب ہے اور سیر کیسی ہوتی ہے؟ تخصیل علم کے غلبہ شوق کی بنا پر کھانا جھی وقت پڑئیں کھایا اور نیند بھر کر جھی نہیں سویا۔''

اس نے آ گے شخ نے حصول علم کے بارے میں اپنے بے پناہ شوق اور نظام اوقات کی تفصیلات بیان کی ہیں۔ ذیل میں ان کے الفاظ کا ترجمہ پیش کیا جاتا ہے:

''میں جاڑے کی ٹھنڈی ہوااورگرمی کے علسا دینے والے جھونگوں میں گھرسے روزانہ دومرتبہ و ہلی کے

اخبارالاخبار،ص ٣١٢،٣١١.

اخبارالاخیار، ص۳۱۳،۳۱۲

ہدرہے میں جاتا تھا جو ہمارے مکان سے تقریباً دومیل کے فاصلے پر ہوگا۔ دوپہر کو تھوڑی دیرگھر میں قیام کے دوران ضرور تا چند لقمے کھالیت .....میرے والدین بہت کہتے تھے کہ تھوڑی دیر کے لیے محلے کے لڑکوں کے ساتھ کھیل لواور وقت پر سو جاؤ۔ میں کہتا تھا، آخر کھیلئے سے مقصد دل کو خوش کرنا ہی تو ہے۔ میری طبیعت اس سے خوش ہوتی ہے کہ کچھ پڑھول یا لکھوں۔ عام طور پر ماں باپ بچوں کو پڑھنے اور مکتب جانے کی تاکیداور تعبید کیا کرتے ہیں، لیکن اس کے برعکس مجھے کھیل کود کی ترغیب دیتے تھے۔ بھی مطالعہ کے دوران میں الیا بھی ہوتا کہ مبادا نفف رات گزرگئ ہے۔ میرے والد نے آواز وی، بابا! کیا کرتے ہو؟ میں سنتے ہی فوراً لیٹ جاتا کہ مبادا جھوٹ نہ بول بیٹھوں، اور کہتا، میں سوتا ہوں۔ آپ کیا ارشاد فرماتے ہیں؟ جب وہ مطمئن ہو جاتے تو پھر اٹھ

شیخ نے چھوٹی عمر میں سال، سوا سال کی محنت سے قرآن مجید بھی حفظ کرلیا تھا۔ اٹھارہ انیس سال کی عادت عمر میں علوم نقتی یہ عبور حاصل کرلیا تھا اور کتابت وانشا پر دازی میں بھی مہارت پیدا کرلی تھی۔ ان کی عادت تھی کہ جو کتابیں اور ان کے شروح وحواثی ان کی نظر سے گزرتے انھیں با قاعدہ ضبط کتابت میں لے آتے۔ ان کامعمول تھا کہ رات کا زیادہ اور دن کا تھوڑا وصد مطالعہ میں گزارتے اور رات کا تھوڑ ااور دن کا زیادہ حصد کھنے میں صرف کرتے۔

اس کے علاوہ عبادت وریاضت اور تہجد وشب خیزی کا سلسلہ بھی جاری رہتا۔ لینی ایک طرف اگر شہراہ علم و مطالعہ پرگام زن ہیں تو دوسری طرف طریقت و تصوف کی دشوار گزار واد یوں کو بھی قطع کر رہے ہیں۔ ان دونوں سے قبلی لگاؤ کیوں تھا اور علم کے ساتھ ساتھ ریاضت وطریقت سے دلچیوی کس بنا پرتھی؟ اس کی وجہ بیہ ہے کہ والد مکرم کی ہدایت تھی کہ محض علم کانی نہیں، اس کے ساتھ تصوف کی آمیزش بھی ضروری ہے۔ شخ کے والداس عالم کو جوراہ تصوف ہے آشنا نہ ہو' ملائے خشک' سے تعبیر کرتے ہیں اور بیٹے کو تحض اسی زمرے کا ایک فرد ہو کر رہ جانے سے منع فرماتے ہیں۔ شخ کلھتے ہیں کہ اسی وجہ سے مجھے زندگی کے ابتدائی دور ہی میں حضور قلب اور طریقت سے طبعی لگاؤ پیدا ہوگیا تھا:

از بد وفطرت بحکم وصیت پدر که می گفت بآ ں تا ملائے خشک و ناہموار نباشی ، ہموارہ ازعشق ومحبت دے می زنم و درطریق غربت و در دمندی قدے می نہم ہے۔

فارغ التحصيل ہونے كے بعد:

شیخ عبدالحق محدث دہلوی چھوٹی عمر ہی میں تکمیل علم کے مرحلے طے کر گئے تھے۔اس کے بعد جب

اخبارالاخيار، ص٣١٣\_

<sup>🗨</sup> الينايس ماسو\_

ہیں سال کو پہنچے تو مند تد رلیں پر فائز ہو گئے کیکن جیسا کہ''بادشاہ نامہ'' میں عبدالحمیدلا ہوری نے اور'' شاہ جہان نامہ'' میں محمہ صالح کنبوہ نے بیان کیا ہے، ہنگامہ تد رلیں کا بید دور بہت مختصر ہے۔ وہ جلد ہی حجاز مقدس روانہ ہو گئے تھے **0**۔

سفر حجاز کا ذکر انھوں نے اخبار الاخیار میں بھی کیا ہے ●۔اور زاد المتقین میں بھی۔ ۹۹۲ھ/ ۱۵۸۸، میں سفر بیت اللّٰد کا جذب دل میں موجزن ہوا اور پھراس ملک میں تھہر نا ان کے لیے ممکن ندر ہا۔ وہ ہندوستان میں اپنے آپ کو'' بے خانمال''سمجھنے گئے اور دل میں ایک''وحشت' سی پیدا ہوگئی اور ذبن وقلب پر''ویواگئ' کی الیکی کیفیت رونما ہوئی کہ اراد ہُ سفر کے سواکوئی چارہ باقی نہ رہا۔ زاد المتقین میں اس کیفیت کا ذکر ان الفاظ می کرتے ہیں:

درکنست وتسعین وتشع ماً قا جاذبهازغیب دررسید و دحشت در دل پدید آید چاره نماند جز و یوانگی کردن وزاد همت بخیال سفر پربستن \_

بعنی ۹۹۲ھ/۱۵۸۸ء میں عالم غیب سے ایک جذبہ بیدا ہو گیا اور دل پر وحشت کی کیفیت طاری ہو گئے۔ پھراس ویوانگی کی حالت میں سفر کے ارادے کے سواکوئی چارہ ہاقی ندر ہا۔

جس زمانے میں شیخ نے دیار ہند سے کوچ کرنے اور سرڈ مین حجاز کواپنامسکن قرار دینے کا فیصلہ کیا،ال زمانے میں اس ملک پر مخل حکمران جلال الدین اکبر داد حکمرانی دیتا تھا اور یہاں کی دینی فضا پر تکدر کی وسیع چادر تیا ہوئی تھی۔علائے سونے اکبر کے دل میں اسلامی امور اور دینی احکام کے خلاف نفرت اور عناد کی افسوس ناک کیفیت پیدا کر دی تھی،جس کے نتیج میں اس سرزمین میں کسی تھیجے العقیدہ عالم دین کا قیام ممکن ندر ہا تھا۔ شیخ بھی ان حالات سے متاثر ہوئے اور ترک وطن پر مجبور ہو گئے۔ ملاعبدالقا در بدایوانی تکھتے ہیں:

چوں وضع زماندوز مانیاں کہ ہمدخُل و برمکارہ طبیعی مشمل است وگر گوں شد و براو ضاع آشنایاں اعمار نماند، صحبت فلانی وفلانی راست نیامد و تو فیق رفتن مکعبہ شریفہ رفیق اوشد ، از دہلی بطریق جذبہ ہیچ چیز مقید ندشو مکجرات رفت €۔

ان الفاظ كاترجمه بيرے:

جب وقت اوراہل زمانہ کی وضع میں، جواوقات میں نخل اور سروہات طبعی پرمشمل ہے فرق آیا اور ملے والوں کے حالات قابل اعتاد ندر ہے اور فلال کی صحبت ورفاقت سازگار ندرہی اور کعبہ شریف جانے کی توفیق رفیق حال ہوئی توشیخ عبدالحق کے عالم جذبہ کی راہ میں کوئی چیز حائل ندہو سکے اور و دہلی سے گجرات روانہ ہو گئے۔

- بادشاه نامه، ج ۲، ص ۲۴۲،۲۳۱ شاه جبان نامه، ج ۳۸، ص ۲۸۳ \_
  - اخبارالاخیار، ص۳۱۳\_
  - 🗗 منتخب التواريخ، ج٣، ص١١١\_

ظاہر ہے یہاں''صحبت فلانی وفلانی'' سے فیضی اور ابوالفصنل مراد ہیں۔ ملاعبدالقادر نے ان کے نام کی صراحت کے بجائے ان ہی الفاظ کو کافی سمجھا ہے۔

مکہ معظمہ میں شخ عبدالوہاب کی خدمت میں حاضر ہوکر شخ عبدالحق نے جس نیج سے بات کی اس سے فاہر ہوتا ہے کہ شخ عبدالحق محدث اکبر بادشاہ اور اس کے امراکے پاس بھی گئے تھے اور ان سے مل بھی چکے تھے، لیکن ان کی گرفت میں آنے سے اللہ نے ان کو محفوظ رکھا۔ اس لیے کہ ان کی تربیت علم وعبادت اور زہدوریاضت کے ماحول میں ہوئی تھی۔ اس کا ذکر انھول نے المکا تیب والرسائل میں کیا ہے۔ ان کے عربی الفاظ کا ترجمہ یہ ہے۔ شخ عبدالوہاب سے کہتے ہیں:

''یاسیدی! میں وہ فخص ہوں، جس نے بچپن ہی سے تحصیل علم اور عبادت گزاری کی محنت و ریاضت کے ماحول میں پرورش پائی ہے۔ میں نے بھی لوگوں کی صحبت ادر اختلاط کو اہمیت نہیں دی، اور جب اللہ کے فضل و کرم سے بچھے علم کا اچھا خاصہ حصہ میسر آگیا، اور میں نے اپنی ضرورت کی تمام چیزیں یباں سے مکمل کر کیں تو بعض اہل حقوق نے مجھے دنیا وار لوگوں کی طرف جانے کی دعوت دی۔ چنانچہ میں بادشاہ وقت اور امرائے دولت سے ملا انھوں نے میری طرف بہت عنان توجہ مبذول کی میرامقام و مرتبہ بلند کیا اور یہ چاہا کہ میر کے ذریع اپنی جماعت میں اضافہ کریں اور مجھ کمزور و نا تو ال سے اپنی طاقت کو مضبوط و مشخکم بنا کیں ایکن اللہ نے مجھے ان سے محفوظ رکھا اور ان کے ساتھ نہ رہنے دیا۔ اس نے اپنے اس بندے کے دل میں ایک ایسا واعیہ اور جذبہ بیدا کیا کہ جس نے مجھے اس مقدس مقام پر پہنچا دیا۔''

دینی اعتبار سے اکبری دور کے ہندوستان کے حالات شخ عبدالحق اور دیگر اصحاب تقویٰ کے لیے نہایت ناسازگار اور روحانی لحاظ سے سخت تکلیف دہ تھے اور ان کے لیے وہاں تھہرنے کا اب کوئی امکان باقی نہ رہاتھا۔ ہندوستان کے نامورمؤرخ جناب خلیق احمدنظامی تکھتے ہیں:

''ابوالفضل اورفیض نے اس دینی انتشار واہتری کی رہبری کی۔ شخ عبدالحق کے فیض سے ذاتی تعلقات سے دربار کے بیرحالات دیکھ کر ان کی طبیعت گھرااٹھی۔ اگر زماند سازی پران کی طبیعت ذرا بھی راضی ہو جاتی تو دولت وثروت، عزت وحشمت ان کے قدم چوتی لیکن ان کا نذہبی شعور بیدارتھا اوروہ کسی قیمت پر اپنے شمیر کی آواز کو دبانے کے لیے تیار نہ تھے۔ اکبر کا سیاسی اقتد ار اس منزل پر پہنچ چکا تھا جہاں مخالف تحریکوں کا نشو ونما پاناممکن تھا۔ ان حالات میں ترک وطن کے علاوہ کوئی چارہ کا رہی سمجھ میں نہ آیا، اور انھوں نے غیرت دینی محبور ہوکر جازگی راہ لی ہے۔

الكاتيب والرسائل م ١٤٥٩ مـ

<sup>🛭 🚅 🖆</sup> څخ عبدالحق محدث د الوی مِس ۹۵\_

JYM

#### فقہا<u>ئے ہند(جلد چہارم)</u> وہلی سےروائگی:

998 ھ/ ۱۵۸۷ء کے شروع میں شخ عبدالحق محدث دہلوی نے سفر تجا زکاعزم کیا اور دہلی ہے روانہ ہوئے۔ ان کی پہلی منزل مالوہ تھی ، مالوہ سے عازم مجرات ہوئے۔ گرات پہنچ کر معلوم ہوا کہ جہاز کا موسم گزر چکا ہے۔ چنا نچہ سال بھرو ہیں رہے اور ۹۹۱ ھ/ ۱۵۸۸ء میں جاز روانہ ہوئے۔ اس زمانے میں اکبر کی طرف سے مالوہ کا حاکم مرزا کو کہ تھا۔ یہ اکبر کا رضا تی بھائی تھا۔ اخلاق حسنہ کا حال اور بہت ہے اوصاف و فضائل کا مالک تھا۔ شخ نے اثنائے سفر میں اس کے پاس بھی تیام کیا۔ مرزاعزیز کو کہ کا لقب خان اعظم تھا۔ اکبر جب اس مالک تھا۔ شخ نے اثنائے سفر میں اس کے پاس بھی تیام کیا۔ مرزاعزیز کو کہ کا لقب خان اعظم تھا۔ اکبر جب اس کے باس بھی تر کہ کہ المقب کہ وہ سوائے و تاریخ اور تقریر و تحریر میں مہارت رکھتا تھا۔ لطیفہ بازی ، بذلہ بخی اور شعر گوئی میں بھی بہت مشہور تھا۔ شخ پچھ عرصہ مالوہ میں عزیز کو کہ کے ۔ وہاں گزار ابرار کے مصنف محمد غوث شطاری مانڈ دی ان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بقول خود شخ کے۔ وہاں گزار ابرار کے مصنف محمد غوث شطاری مانڈ دی ان حواسل کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بقول خود شخ کے۔ وہاں گزار ابرار کے مصنف محمد غوث شطاری مانڈ دی ان احمد کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بقول خود شخ کے ۔ وہاں گزار ابراد کے مصنف محمد غوث شطاری مانڈ دی اندہ موسم تک حاصل کے ہے۔ مانڈ و سے احمد آباد میں ان دئوں طبقات اکبری کے مصنف مرز انظام الدین احمد صوبے کے بخش تھے۔ انھوں نے گرم جوثی سے شخ کا استقبال کیا اور ''بے حدالتماس کر کے آ کندہ موسم تک مصنف میں خور انتہارے خواہش کر کے آپ کندہ موسم تک مصنف خواہش کر کے آپ کو مدات انجام دیں ہے۔''

احمد آباد میں شخ نے وہاں کے ایک جید عالم دین، صاحب تصنیفات کشرہ اور بہت بڑے مدرس و معلم شخ وجیہ الدین علوی گجراتی (متونی ۹۹۸ ھ/۱۵۹۰) کی خدمت میں بھی حاضری دی اور ان سے فیض حاصل کیا ہے۔

د بلی سے شخ بلاکسی زادراہ کے احمد آباد پنچے تھے۔ احمد آباد میں مرزانظام الدین احمد بخش نے ، جوان کے دیریند دوست تھے ، ان کو اپنے یہال تھہرایا۔ جب شخ کے حجاز کورواند ہونے کا وقت آیا تو زادراہ اور جہاز کا انتظام کیا۔

### شخ محدث مكه مكرمه مين:

شخ محدث رمضان المبارك سے كافى يہلے مكم معظم اللج كئے تھے۔ رمضان ٩٩٢ ه/اگست ١٥٨٨ء

<sup>📭</sup> اذ کارابرار، ترجمه گلزارابرار، ص ۹۹ 🕰

<sup>0</sup> اليضأ

اخبارالاخیار، ۱۹۳۳

میں انھوں نے محدثین مکہ معظمہ سے سیح بخاری اور سیح مسلم کا درس لیا۔ پھر شیخ عبدالوہاب متقی کی خدمت میں ماضر ہوئے اور ان سے استفادہ اور استفاضہ کیا۔ 999ھ/ 1891ء تک شیخ کا قیام مکہ مکرمہ میں رہا۔ تقریباً تمام عرصہ انھوں نے شیخ عبدالوہاب متقی کی خدمت ہی میں گز اراجو ہند دستان کے بہت بڑے علامیں سے تھے اور عملا میں سے تھے اور 1807ھ/ 1803ء سے مکہ مکرمہ میں قیام پذیر تھے، جب کہان کی عمر ہیں سال سے بھی کم تھی۔

# شخ عبدالوماب متقى:

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں شخ عبدالوہاب متقی کے مختصر حالات درج کر دیے جا کیں۔ شخ عبدالوہاب کے دالد کا اسم گرامی شخ ولی الله اور مقام ولادت مانڈ وتھا، جو ہندوستان کے علاقہ مالوہ کی قدیم حکومت کا دارالسطنت تھا۔ شخ ولی اللہ مانڈ و کے اعیان وا کابر میں سے تھے۔ مانڈ و میں ان کو پچھے ا پیے حالات پیش آئے کہ انھیں ترک وطن کر کے بر ہان پور جانا پڑا۔ بیشخ عبدالوہاب کے بحیین کا ز مانہ تھا اور اس پُر آلام سفر میں بید والد کے ساتھ تھے۔عبدالوہاب ابھی کم سن ہی تھے کہ والد کا سابیسر سے اٹھ گیا۔ اس عادثے سے دل اس درجہ متاثر ومغموم ہوا کہ وطن کوخیر باد کہہ دیا اور خانہ بدوشی کی زندگی اختیار کرلی مجرات، دکن، انکا، سراندیپ وغیرہ میں عرصے تک سرگرم سیاحت رہے۔ عام طور پرتین دن سے زیادہ کسی مقام پر نہ تشهرتے۔البتہ اگر کوئی مردخدا اور عالم دین مل جاتا تو مدت قیام میں پچھ توسیع ہو جاتی۔ا ثنائے سفر میں نہ کسی ہے کچھ طلب کرتے اور نہ اپنی ضرورت کے لیے کسی کا دروازہ کھٹکھٹاتے۔اس طرح بھوک پیاس کی بے پناہ شدتیں برداشت کرتے اور مختلف نتم کی جسمانی اور دہنی تکلیفیں اٹھاتے ہوئے مکم معظمہ پہنچ گئے۔ان تکلیف دہ ایام سفر کاذ کریشخ عبدالحق محدث و بلوی نے شخ عبدالو باب کی زبانی اخبار الاخیار میں کیا ہے۔ ایک جگہ لکھتے ہیں: فرمودند کہ چندگاہ توتِ ماآں بود کہ پارے می رفت، وانتخوان ہائے ناکار آمدنی کہ تصابان می برنافتند برداشتهی آورد، دیارهٔ از کاوگندم که درمیان کشت زار باا فمآده بودی آورد، وآل استخواینا رامی کوفتند وآل کاه راشته و یا کیزه می کردند، و درمیان دیگر کرده در آب می جوشانیدند، و هرکدام کاسه از ال صاف کرده می خور دند، بعداز چندروز مردم شهرآگاه می شدند و طعامهای آوردند، و دیگرازاں جاانتقال می کردیم، و جائے دیگر می رفتیم و زیادت بر*سه روز*ا قامت <sup>ت</sup>می کردیم **0** به

ان الفاظ كاتر جمه بيه:

'' شیخ عبدالوہا ب فرماتے ہیں۔ بارہا ہمارا کھاٹا اس طرح ہوا کہ کوئی ساتھی جاتا اور وہ بے کار ہڈیاں جو قصاب اپنی دکان کے آگے بھینک دیتے ہیں، اٹھا لاتا،اور گیہوں کے بال جو کھیتوں میں پڑے رہتے تھے، چن لیتا۔ ان ہڈیوں کو کوٹ کر اور اس گھاس کو پاک صاف کر کے پکالیا جاتا اور پھرسب ایک ایک بیالہ پی

فبرالاخياراص ١٢٧٧

لیتے <del>۔ اس کے</del> بعد جب شہروالوں کو ہمارے بارے میں معلوم ہوجا تا تو دہ کھانا لاتے تو ہم وہاں سے منتقل ہوکر ددسری جگہ چلے جاتے رکسی جگہ ہم تین دن سے زیاوہ قیام نہ کرتے تھے۔''

ای طرح شخ عبدالوہاب متی بھوک بیاس کی سختیاں برداشت کرتے اور سفر کے مصائب و آلام جھیلے ہوئے جمادی الاولی ۱۹۳۹ ہوکو مکہ مکرمہ پہنچے۔ اس وقت ان کی عمر ہیں سال سے بھی کم تھی۔ مکہ مکرمہ کی مند مذریس پر اس زمانے میں مشہور ہندی عالم شخ علی متی (متو فی ۲۲ جمادی الاولی ۱۹۵۵ ہے/ ہرنومبر ۱۹۷۵ء) متمکن سخے۔ ان کی شہرت علمی دورد ورتک پھیلی ہوئی تھی اور دہ شخ عبدالوہاب کے والدگرا می شخ ولی اللہ کے علم و نفل سے باخبر سے۔ شخ عبدالوہاب ان کی خدمت میں صاضر ہوئے اور پھرا نہی کے ہور ہے اور ان کی زندگی نفل سے باخبر سے۔ شخ عبدالوہاب ان کی خدمت میں صاضر ہوئے اور پھرا نہی کے ہور ہے اور ان کی زندگی کے آخری سانس یعنی ۲۲ جمادی الاولی ۹۵ و ۱۳ مرنومبر ۱۳۵۷ء تک ان سے دابستگی اختیار کیے رکھی۔ تمام علوم کی شخصی ان نمی اور خاہری و باطنی علوم میں مرتبہ کمال کو پہنچے۔ ان کی دفات کے بعد مکہ معظم ہی کواپنا مسکن کی شخصی از خوش خطر سے کا بت کرتے تھے۔ علاوہ ازیں کی شخصی شخ عبدالوہاب نے بارہ دراتوں میں زودنولیس بھی سے۔ شخ علی متی مق کی ایک س جو بارہ بزار سطور پرششل تھی ، شخ عبدالوہاب نے بارہ دراتوں میں ان کی کتابت کمل کر لی تھی ۔ تقو کی و تدین ، بدرجہ عایت جذبہ ذوق وشوق ، زید وسلوک سے شدید لگاؤ ، اس کی کتابت کمل کر لی تھی ۔ تقو کی و تدین ، بدرجہ عایت جذبہ ذوق وشوق ، زید وسلوک سے شدید لگاؤ ، بی حداشنیاتی حصول علم ، استاذ سے بے پناہ عقیدت و محبت اور کتابوں کی تھیجو کتابت میں انتہائی دلچیں ان کے دوراصاف شے جن کی وجہ سے شخ علی مقالی کوان سے خاص تعلق خاطر پیدا ہوگیا تھا اور وہ آخیس انتہائی محبت کی نگاہ سے در محمت شے۔

شخ عبدالوہاب کو مکم معظمہ کے حلقہ علما و نضلامیں بڑی شہرت حاصل ہوئی۔ دور دور سے لوگ ان سے علم حاصل کرنے کے لیے حاضر ہونے گئے۔اس زمانے میں علوم شرعیہ پرعبور واستحضار میں بہت کم لوگ ان کا لگا کھاتے تھے۔شخ عبدالحق تحریر فرماتے ہیں:

ی توال گفت که درین زمان بدانش ایثال درعلوم شرعیه کمتر کسے خوامد بود \_ قاموس لغت مبالغه می توال گفت که گویا بهمه یا دداشت وفقه د حدیث نیز بهمیس حکم دارد، ومبادی علوم عربیت نیز زیاده از قد رکفایت است \_ سالها درحرم شریف درس این علوم گفته بودند ❶ \_

(اس دور میں علوم شرعیہ پرعبور ومہارت میں بہت ہی کم لوگ ان کے مقابلے کے ہوں گے، وہ ایک زندہ قاموں تھے۔اس میں کوئی مبالغہ نہیں کہ سب کچھاٹھیں یادتھا۔ فقدادر حدیث میں بھی ان کا یہی حال تھا۔ مباوی علوم عربیہ (لینی صرف ونحوادراوب وغیرہ) سے بھی کفایت سے زیادہ نظر رکھتے تھے۔ برسوں حرم شریف میں ان کی تدریس کا سلسلہ جاری رہا تھا۔)

شیخ عبدالوہاب متقی مختلف مسائل ادر فقہی معاملات میں معتدل مزاج رکھتے تھے۔ بحث ومباحثہ سے

اخبارالاخبار، ص٢٧٢\_

انھیں بخت نفرت تھی۔ اس زمانے کے صوفیا میں مسئلہ وحدت الوجود کا بڑا زور تھا اور تو حید وغیرہ کے سلسلے میں عام طور پر بیلوگ ابن عربی سے متاثر تھے۔ زیادہ تر فسوس اٹکلم اور اس موضوع کی دیگر کتابیں ان صوفیا کے زیر مطالعہ رہتی تھیں اور اپنے شاگر دول کو درساً درساً یہ کتابیں پڑھاتے بھی تھے۔ لیکن اس شمن میں شخ عبدالوہاب کا مسلک تو قف وسکوت کا تھا۔ نہ وہ ان کتابول کا درس دیتے ، نہ ان سے اہتھال رکھتے ، نہ ان کا انکار کرتے اور نہ ان کو برا کہتے۔ ان کی عادت ان فقہا کی تنہیں تھی جوان کتابوں پرطعن وشنیع کرتے ہیں۔

ان کے نزدیک ظاہراً و باطنا سنت پر عامل ہونا ضروری اور عقید ہے کی مضبوطی لازی ہے۔ صوفیا کی بعض مروج و معروف کتابوں کے بارے میں وہ کہا کرتے تھے کہ ان کا مطالعہ تو کرنا چاہیے گریہ احتیاط رکھنی چاہیے کہ اپنے خاص انداز میں وہ جن اسرار ومعارف کا ذکر کرتے ہیں، اگر وہ حیط نہم میں نہ آئیں تو انھیں ترک کردیا جائے۔ طبیعت ہیں خلجان اور تذبذ ب نہ پیدا کیا جائے۔ یہ سخس نہیں ہے کہ انہی کتابوں کے مطالعہ سے عقیدہ درست کرنے کی ابتدا کی جائے اور جو پچھ کسی سے س لیا، اس کی چیرو کی شروع کردی جائے۔ عقیدے کی مضبوطی اصل شی ہے۔ اس میں کسی قتم کا خلل نہیں آنا چاہیے۔

شیخ عبدالوہاب کسی کی تکفیر وتفسیق کرنے اور اس کو طحد قر ارویینے سے دامن کشاں رہتے تھے۔اس سلیلے میں وہ جس نقط نظر کے حامل تھے، شیخ عبدالحق محدث نے اس کا اظہاران الفاظ میں کیا ہے:

فرمودند که ہر که راینیند که بعکمه اسلام اقراری کندونماز وروزه می کنداز و ہے اگر امثال ایں کلمات چیز ہے صادر شود،معذور دارند، وتکفیر وتشنیع کلتد ونسبت بالحاد مکنند • ۔

یعن جس کو دیکھو،کلمہ پڑھتا ہے اور اس پریقین رکھتا ہے،نماز روزے کا پابند ہے، اس سے اگرایسے کلمات صادر ہو جائیں تو اسے معذور سمجھو، اس کی تکفیر وقشنچ نہ کرواور اس کو کلمد نہ جانو۔

شیخ ممدوح حصول علم کوانسان کے لیےضروری قرار دیتے تھے۔ان کا کہنا ہے کہاس کی افا دیت ہر شخص کے لیے عام ہے:

علم بمزله غذااست كه بميشه احتياج باقى است ونفع آل عام 🕰 ـ

(علم غذا کی مانند ہے،جس کی ضرورت ہمیشہ باقی رہتی ہے اور اس کی افادیت کا سلسلہ عام ہے۔) ان کے نزدیک علم دین کی مخصیل، درس و تدریس، نماز، تلاوت قرآن مجید، اور ہرعمل خیر ذکر اللی

\_64\_

حلقه بانده کرادردیگرانداز سے ذکرالہی میں مشغول ہونے کوشیخ عبدالوہاب متق سنت قرارنہیں دیتے،

اخبارالاخيار، ص١٧١\_

اخبارالاخيار، ص٢٤٢\_

اخارالاخار، ص۲۲۲\_

فقہائے ہند (جلد چہارم)

IYA"

بلکہ اسے مشائخ کا ایک طریق قرار دیتے ہیں۔ان کا کہنا یہ ہے کہ ذکر الہٰی لا الہ الا اللہ ہے۔

می فرموند کهایں کیفیت حلقہ ذکر وبعضے اوضاع وانواع ذکر درویثاں می کنند،اگر چه آں راسند ہے جیج درسند: نبوی مظافیخ نیسیہ = الماد مستحدارہ برمثار نخاسہ = \_\_\_ ماصل ذکر جمعی اداما ملادا ہوں۔ • •

درسنت نبوی نگاتی نیست اماازمتحسنات مشائخ است ..... واصل ذکرجمیں لا الدالا الله است • \_ یعنی فرماتے ہیں کہ ایک خاص انداز سے حلقہ باندھ کر ذکر کرنے کا ثبوت نبی مُلکیم سے بہسند صحیح نہیں

ں ربائے ہیں جہیں جہیں ہے۔ ملتا۔البته صوفیا دمشائخ اسے متحن قرار دیتے ہیں۔اصل ذکرالہی کا لا الدالا اللہ ہے۔

شخ عبدالوماب متقى كى خدمت مين:

ماہ رمضان ۹۹۱ ھ/اگست ۱۵۸۸ء کوشنے عبدالحق محدث دہلوی، مکہ مرمہ میں شیخ عبدالوہاب متی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور مشکلوۃ شریف کا درس لینا شروع کیا۔ رمضان کے عشرہ آخر میں ان کے ساتھ معتلف رہے۔ مناسک جج بھی انہی کے ساتھ ادا کیے اور پھر درس میں مشغول ہوگئے۔ ۲۳ ررتیج الثانی ۹۹۷ ھ/ ۹۹۷ کی مارچ ۱۵۸۹ء کی مارچ ۱۵۸۹ء کی اجازت سے مدینہ طیب میں حاضر ہوئے اور آخر رجب ۹۹۸ ھ/ ۲۵ مرتی ۱۵۹۹ء تک وہال مقیم رہے۔ شیخ کورسول پاک منافیق کی ذات اقدس سے اس درجہ محبت تھی کہ جب دیار حبیب میں داخل ہوتے تو بر ہند یا ہوجاتے۔ ''در مدینہ بر ہند یا گردیدے۔'' مدینہ منورہ سے مکہ معظمہ واپس آ کر مشکلوۃ کا درس کھل کیا، جوشنح عبدالوہاب سے لینا شروع کیا تھا۔ اس سے فارغ ہوئے تو شخ نے فرمایا:

الجمدللد! اب اس علم پر بدرجه اتم عبور حاصل ہو گیا ہے۔ بلکه اس قدر ہو گیا ہے کہ اس علم کی خدمت کا حق اوا کیا جا سکتا ہے۔ اب چند روز دوسرے امور میں مصروف ہونا اور خلوت اور ذکر اللی کی لذت سے بہرہ اندوز ہونا چاہیے۔

اس کے بعدان کو آواب واوضاع ذکر اور تقلیل طعام وغیرہ کی تعلیم دی۔ نیز تصوف کی پھر کتابیں پڑھا کیں۔ "نہج السالك الی اشر ف المسالك" نام کی ایک کتابیمی ان کودی جوعر بی بین تھی۔ شخ نے اس کا فاری میں ترجمہ کیا۔ ایک اور کتاب جس کی خاص طور پر تعلیم دی، "قو اعد الطریقة فی المجمع بین المشریعة و المحقیقة " تھی۔ پھرعبادت وریاضت کے پچھطرق کی تقین فرمائی، جن کا تعلق خلوت سے تھا۔ استاذ سے تیجمسلم کی قرائت کی اجازت جابی۔ اس سے فارغ ہو گئے تو شخ کی طرف سے واپس ہندوستان جانے کا تھی موا۔

یہاں یہ بات لائق تذکرہ ہے کہ قیام حجاز کے دوران میں فقد حفی کے متعلق شخ عبدالحق دہلوی کے خیالات بدل گئے تھے اور وہ شافعی ند ہب اختیار کرنے کا ارادہ رکھتے تھے۔لیکن عملاً ایسانہیں ہور کا 🕰۔

اخمارالاخمار، مسسس المسلم

<sup>🖸</sup> دیات شیخ عبدالحق محدث دہلوی ہمناً الا۔

#### ديار ہند ميں واپسى:

جب شیخ عبدالحق دہلوی مکہ معظمہ میں شیخ عبدالوہاب متقی کے فیض صحبت سے ظاہری و باطنی علوم کی منزلیس طے کر یجے توشیخ نے واپس ہندوستان جانے کا علم دیا اور فرمایا:

بخانه خود بروید که والده وفرزندان ثابسیار پریشان حال و بجانب ثمانگران خواهند بود \_

(اباپی گھرجایے کہ والدہ اور بچ آپ کی طرف سے پریثان حال اور آپ کے منتظر ہوں گے۔) لیکن شیخ عبدالحق ہندوستان کے دینی اور نہ ہی حالات سے سخت ما یوس اور دل برداشتہ ہو چکے تھے اور یہاں آنے برآ مادہ نہ ہوتے تھے۔استاذ کا فرمان من کرعرض گز ار ہوئے۔

فقيررانيت اقامت اين مقامات شريفه بسياراست -

(فقیر کے دل میں ان مقدس مقامات میں مقیم رہنے کی بہت ہی تمناہے۔)

اس موضوع پرمشفق استاذ اور سعادت مندشاً گرد کے درمیان کافی گفتگو ہوئی۔استاذ کا اصرار تھا کہ اپنے وطن ہندوستان واپس جائیں اورشا گردابھی جانے کو تیار نہ تھے۔ بالآ خراستاذ نے تسلی دیتے ہوئے فرمایا:

ان شاء الله تعالی خیریت است \_ استفاره بکنید اکنوں در ظاہرِ خود خیریت منحصر است درآ ں که بخانه

خودروبد\_

(ان شاءالله بہتر ہی ہوگا۔استخارہ کرلیں۔اب بظاہر خیریت ای میں نظر آتی ہے کہ اپنے دطن واپس چلے جاہے۔)

بہرحال شخ عبدالوہاب کے پہم اصرار سے شخ عبدالحق محدث نے ہندوستان واپس جانے کا ارادہ کر لیا اور آخر شعبان ۹۹' ھ/۱۲رجون ۱۹۵۱ء کوحفرت عبداللہ بن عباس ڈٹاٹٹ کی قبر پر دعا کے لیے طاکف گئے۔ پھر رمضان کے آخر بک مکہ معظمہ میں شخ عبدالوہاب کی خدمت میں حاضر رہے۔ بعدازاں شوال میں عازم ہند ہوئے اور ۲۰۰۰ء ھ/۱۹۹۲ء کو واپس کھر پہنچے۔

یدوہ زمانہ تھا، جب بادشاہ ہند جلال الدین اکبر کے ندہبی تصورات نے الحاد کی شکل اختیار کر لی تھی۔ ہندو 'نان کی دین فضا باوشاہ کے غیر دینی افکار سے آلودہ ہو چکی تھی۔احکام شریعت اور سنت نبوی سے روگر دانی کا دور دورہ تھا۔ دربار شاہی میں اسلامی شعار کی تفحیک ہوتی تھی اور دینی اقد ارکو مانے سے برملا انکار کیا جاتا ضا۔علائے سونے مسائل واحکام شرعی میں حیلہ سازی کا سلسلہ شروع کر رکھا تھا۔ بلکہ ملا عبدالقادر بدا بوانی تو سال تک کہدد سے ہیں:

حیل بی اسرائیل پیش آ ں شرمند**⊕**۔

(بی اسرائیل کی حیلہ سازیاں بھی ان کی حیلہ سازیوں کے آ می شرمندہ تھیں۔)

<sup>©</sup> نتخب التواريخ ج٢٠٩ م٣٠٠ \_

ان روح فرسا حالات بیں شخ عبدالحق محدث مکہ معظمہ سے ہندوستان آئے۔ بلاشہ بیون حالات سے ، جس سے مایوس و بددل ہوکر انھوں نے اس ملک کوخیر باد کہا تھا اور جاز روانہ ہوئے سے لیکن اب خودان کی زندگی کی کیفیات بدل چکی تھیں، وہ علوم دینی کے سرمایہ سے پوری طرح بہرہ ور ہو گئے سے اور ملک میں اسلام کی مخالفت اور روان پذیر گراہیوں کے سد باب کے یہ جس ساز وسامان کی ضرورت تھی وہ ان کے پاس موجود تھا ۔ چنا نچہ آتے ہی دبلی میں مند درس وارشاد بچھائی اور ملک میں ہنگامہ تدریس کا آغاز کیا۔ ہندوستان میں سے پہلا مدرستھا، جس میں قرآن و حدیث دونوں کی تعلیم کا سلسلہ عمدہ ترین نجی سے شروع کیا گیا اور شرایعت میں بہی با قاعدہ تبلیخ و ترویج کی طرح ڈائی گئے ۔ بلاشبہ اس دور کے ہندوستان میں دین کی نشر واشاعت کا سب سے بنیادی اور سب سے مؤثر ذرایعہ بی ہوسکتا تھا کہ تدریس و تعلیم کے میدان میں کتاب و سنت کوعلوم دینی کا مرکزی نقطہ نظر قرار دیا جائے ، اور شخ عبدالحق دہلوی نے اس کوافتیار کیا۔ ساتھ ہی تھی عبدالحمید لا ہوری نے اس میل ہوئے ۔ اس کا ذکر انھوں نے خوو بھی اخبار الا خیار میں کیا ہے اور بادشاہ نامہ میں عبدالحمید لا ہوری نی منظل ہوئے ۔ اس کا ذکر انھوں نے خوو بھی اخبار الا خیار میں کیا ہوئے اسلامی اور سنت نبوی منگائی کا سے مدرسہ اس پُرفتن دور میں شریعت اسلامی اور سنت نبوی منگائی کیا سب سے بڑا حصارتھا۔

یباں اس امر کی وضاحت ضروری ہے کہ شخ نے ہندوستان آ کرخواجہ باقی باللہ کی خدمت میں بھی حاضری دی اوران سے بیعت کاشرف حاصل کیا۔

## شخ عبدالحق اورشامان مند:

شیخ عبدالحق محدث دہلوی سلیم شاہ سوری کے عہد میں پیدا ہوئے اور مغل حکمران شاہ جہان کے عہد میں اس کے سولھویں سال جلوس میں وفات پائی۔اس اثنا میں کیے بعد دیگرے آٹے فر ماں رواتخت ہند پرمتمکن ہوئے ،جن کے نام یہ ہیں:

ا۔ سلیم شاہ سوری: اس کو اسلام شاہ بھی کہا جاتا ہے۔ یہ شیر شاہ سوری کا بیٹا تھا اور ہندوستان کا ایک منصف مزاج تھران تھا۔اس نے نوسال حکومت کی اور ۹۲۱ ھ/۱۵۵ء میں وفات یائی۔

۲- مبارز خان: بیسلیم شاہ سوری کاعم زاداور سالا تھا۔ سلیم کے بارہ سالہ بیٹے فیروز خال کوتل کر کے اور محمد

شاہ عادل کا لقب اختیار کر کے حکمران بنا تھا۔نہایت ظالم اور رذیک آ دمی تھا۔لوگ اس کوعد لی کہتے تھے اور بیل ہو گیا تھا۔

س۔ ابراہیم شاہ: بیمبارز خال کا زبردست حریف تھا۔ اس کے ساتھ جنگ کے بعد دبلی اور آگرہ وغیرہ کے علاقوں پر قابض ہوگیا تھا۔اس کا انجام بھی قتل ہوا۔

• تفصیل کے لیے دیکھیے اخبار الاخیار،ص ۱۳۳،۳۳۳ بادشاہ نامہ، ج۲،ص ۲۲۲۲-۲۲۲

۳- سکندرشاه: به بھی سورخاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ اس کونصیرالدین ہمایوں نے شکست دی اور ہمایوں دوبارہ ہندوستان کا بادشاہ بنا۔

۵۔ ہایوں۔

۲۔ اکبر۔

۷۔ جہاں گیر۔

۸۔ شاہ جہان۔

یہ جاروں (نمبر ۵ تا ۸) ہندوستان کے مشہور مغل حکمران تھے اور تاریخ ہند میں خاص مرتبے کے مالک تھے۔

ان میں اکبر، جہال گیراور شاہ جہان وہ بادشاہ ہیں، جن کا عہد حکومت شیخ نے اچھی طرح دیکھا تھا اور ان کے زمانے کے حالات کا بنظر غائز مطالعہ کیا تھا، لیکن اس مردخدا کی وجنی بلندی اور کمال خود داری ملاحظہ ہو کہ ملوک وسلاطین اور ارباب حکومت سے بھی کوئی تعلق نہیں رکھا اور عمر بھر گوشنشنی کی زندگی اختیار کیے رکھی۔ کہ ملوک وسلاطین اور ارباب حکومت سے بھی کوئی تعلق نہیں رکھا اور عمر بھر گوشنشنی کی زندگی اختیار کیے رکھی۔ ہمیشہ درس و مدر سے بھی لگاؤنہیں ہوا۔ وہ ہمیشہ درس و مدر سے بھی لگاؤنہیں ہوا۔ وہ اسے بارے میں کہا کرتے تھے:

حقی از گوشه دہلی نه نهم پابیروں خود گرفتیم که ملک همجراتم دادند اس تنہا پیندی اور عزلت نثینی کی بچیم معقول وجوہ تھیں۔

ایک بید که دربارا کبری میں دنیا دارعلانے جس طرح احکام شریعت اور دین ضیح کی مخالفت اوراس پر طخر و تشخیع کی مخالفت اوراس پر طخر و تشخیع کے اسباب فراہم کیے، اس سے ضیح العقیدہ اور حق پرست علما شدید روحانی پریشانی میں مبتلا ہے اور بیا بات ان کے دل میں بیٹے گئ تھی کہ در بار سے منقطع رہنے، ہی سے علم اور دین کے سرمائے کو محفوظ رکھا جا سکتا ہے۔ دوسرے بید کہ در بارشاہی سے تعلق قائم کرنے سے علمی معاملات اور دینی امور میں رکاوٹ پیدا ہوتی ہے۔ علمی سرگرمیاں اور درباری وابستگیاں دوالگ الگ چزیں ہیں، ان کا ایک جگہ جمع ہونا محال ہے۔

م من سیات میں ہوئی ہے۔ اور مبالغہ آمیزی سے متنفر تھے اور دربار میں آمدور دنت رکھنے والوں میں میرانی اور مبالغہ آمیزی سے متنفر تھے اور مبالغہ آمیزی کے اوصاف کا پایا جانا ضروری ہے۔

شخ محدث اور جهال گیر با دشاه:

عہد اکبری میں دین و مذہب کا جو حال ہوا، اس سے بہت سے دیگر اصحاب ول کی طرح شخ کا دل بھی بخت مغموم تھا اور ان کا تغمیر بے حداذیت محسوس کرتا تھا لیکن ملک کی زمام اقتد ار جہاں گیر کے ہاتھ میں آئی تا جاات بہت ہی روبا صلاح ہو گئے تھے اور ارباب حکومت میں ایک خوش گوار ڈبنی اور فکری تبدیلی رونما ہوگئی فقبائے ہند (طد چہارم)

تقی۔ خود جہاں کیرنے بڑی حد تک اپنے باپ کے افکار وتصورات سے کنارہ کثی اختیار کر لی تھی۔ اس لیے بادشاہ کے لیے شخ محدث کے دل میں بھی خیرخواہانہ جذبات اجراآئے اوراس پرشرعاً جوفرائض عائد ہوتے ہیں، ان سے اسے آگاہ کرنا ضروری سمجھا۔ چنانچہ''نورانیہ سلطانیہ''کے نام سے ایک رسالہ تصنیف کیا، جس میں ''قواعدوارکان سلطنت' پر مفصل بحث کی۔ بعدازاں شخ نے جہاں گیر کے بیٹے شاہ جہان کے لیے ایک عالیس احاویث جمع کیں، جن میں رسول اللہ مُلَا اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ اللہ علی نام سے موسوم کیا۔ 'تر جمہ الاحادیث الاربعین فی نصیحہ الملوك والسلاطین''کے نام سے موسوم کیا۔

بہرحال اکبر کی وفات کے بعد ہندوستان کے مذہبی حالات بدل گئے تھے اور شخ کے نزدیک اب فرماں روایانِ ہند کو سیحے دینی تعلیم سے روشناس کرانے کا وقت آگیا تھا، لہٰذا انھوں نے جہاں گیر سے میل جول رکھنے اوراس سے تعلقات استوار کرنے کا فیصلہ کہا۔

اس کے علاوہ جناب خلیق احمد نظامی سیجمی لکھتے ہیں کہ:

''مکن ہے، شخ محدث کے روبیہ میں اس تبدیلی کا سبب حضرت خواجہ باتی باللہ کی تعلیم ہو۔خواجہ صاحب کا اصول یہ تھا کہ جمونپر وں سے لے کرمحلوں تک ارشاو وتلقین کا ہنگامہ برپا کرنا چاہیے اورسلاطین سے علیحدہ رہنے کی بجائے ،ان کومتا ٹر کرنے کی کوشش کرنی چاہیے ہے۔''

#### جہال گیرہے ملاقات:

جہاں کیر بادشاہ شخ کو بڑے قدر کی نگاہ ہے ویکھتا تھا اور ان کے علم وفضل اور زہد و ورع سے بہت متاثر تھا۔ شخ بھی اس کے اس جذبے اور اخلاص کی بے حد قدر کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ ایک مرتبہ دربار میں اس سے ملاقات کے لیے بھی گئے۔ جہاں کیرایئے تزک میں مندرجہ ذیل الفاظ میں اس کا ذکر کرتا ہے:

شیخ عبدالحق و ہلوی کہ از اہل نصل وارباب سعاوت است، دریں آمدن دولت ملازمت وریافت،
کتابے تصنیف نمودہ بود، مشتمل براحوال مشائخ ہند، بنظر درآمدہ، حیلکے زحمت کشیدہ، مدتباست کہ درگوشئہ
و بلی بوضع توکل و تجرید بسری بود، مردگرای است صحبتش بے ذوق نیست۔ بانواع مراجم دل نوازی کردہ
رخصت فرمودم • ۔

ان الفاظ كاتر جمه بيرے:

شخ عبدالحق دہلوی جواہل فضل اور اصحاب سعاوت میں سے ہیں، میری یہاں آمد برتشریف لائے۔ انھوں نے مشائخ ہندوستان کے حالات میں ایک کتاب تصنیف کی ہے۔ میں نے اس کتاب کو دیکھا، اس

 <sup>□</sup> حیات شخ عبدالحق محدث د بلوی مس ۲۳۹۱۔

<sup>🗨</sup> تزک جہاں گیری مص ۲۸۵۔

تھنیف میں انھوں نے بڑی محنت کی ہے • ۔ وہ مدت ہے د، بلی کے ایک گوشے میں تو کل وتج پد کی زندگی بسر کر رہے ہیں۔ قابل احترام محض ہیں۔ ان کی صحبت بے ذوق نہیں۔ میں نے ان کو بہت ہی عنایات ونواز شات ہے دخصت کیا۔

جہاں گیراس دور میں شیخ کے علم وفضل ، زہدوعبادت اور تو کل وتجرید سے بہت متاثر تھا۔اس نے ان کوایک گا وَل بھی جا گیر کے طور پر پیش کیا ، جس کا نام بکر والا تھا اور دیلی کے جنوب مغرب میں نوکوس کے فاصلے پرواقع تھا۔ شیخ نے پہلے تو بیگا وَس قبول کرنے سے انکار کیا مگر جب بادشاہ کا اصرار بڑھا تو قبول فر مالیا۔

زندگی کے آخری دنوں میں جہاں گیر کے دل میں شخ کے بارے میں پچھ کشیدگی پیدا ہوگئ تھی۔اس طرح شخ احمد سرہندی کے ایک مرید خاص مرزا حسام الدین کے متعلق بھی بادشاہ کے دل میں کبیدگی کے آثار انجرآئے تھے۔سکینۃ الاولیا میں داراشکوہ اس کا ذکران الفاظ میں کرتا ہے:

دروقیۃ کہ جہاں گیر بادشاہ در کشمیر بودند، بعضے مرد مان مخنان غیر واقع از طرف شخ عبدالحق دہلوی کہ امام محد ثانِ وقت اندومرزاحسام الدین کہ از مریدانِ با کمال شخ احمہ سرندی بودہ اند، بعرض بادشاہ رسانیدند ۔

یعنی جس زمانے میں جہاں گیر بادشاہ کشمیر میں مقیم تھا۔ کچھ لوگوں نے محد ثین عصر کے امام شخ عبدالحق دہلوی اور شخ احمد سر ہندی کے مرید با کمال مرزاحسام الدین کے متعلق بے سروپا با تیں بادشاہ کے گوش گزار کیں۔

اس سے متاثر ہوکر جہاں گیر نے شخ عبدالحق محدث اور مرزاحیام الدین، دونوں کو کشمیر بلا بھیجا۔ شخ کے بیٹے نورالحق کو تکم ہوا کہ دبلی سے کا بل چلے جا کیں۔ شخ عبدالحق می تار دریافت کی۔ کے بیٹے نورالحق کو تکم ہوا کہ دبلی سے کا بل چلے جا کیں۔ شخ عبدالحق بیتان ہوں کیکن قدرت خداوندی ملاحظہ حضرت میاں میر سے ملاقات ہوئی۔ انھوں نے چرے پر پریشانی کے آثار دیکھے تو اس کی وجہ دریافت کی۔ فرمایا اس بڑھا ہے میں وطن اور بچوں سے جدا ہونے کے خیال سے پریشان ہوں۔ لیکن قدرت خداوندی ملاحظہ موکدالحق ابھی کشمیر نہ پہنچ تھے کہ جہاں گیر کا انتقال ہوگیا اور وہ اپنے بیٹے نورالحق کے ساتھ وا ابس دبلی تشریف لے گئے۔

تشریف لے گئے۔

داراشکوہ کا کہنا ہے کہ یہ بے سرو پا باتیں (سخنان غیرواقع) جوشی بارے میں جہاں گیرہے گا گی تھیں، بالکل غلط اور محض بہتان تھیں۔ مگراس نے ان بے سرو پا باتوں کی جنس وہ 'سخنان غیرواقع'' سے تجبیر کرتا ہے، وضاحت نہیں کی۔ اس ضمن میں جناب خلیق احمد نظامی لکھتے ہیں کہ داراشکوہ نے ''سخنانِ غیرواقع'' کی وضاحت نہ کر کے شخ محدث کی زندگی کے اس اہم حادثے کی نوعیت کو سجھنے میں ایک محق کے لیے دشواری پیدا کردی ہے۔ ساتھ ہی مراۃ الحقائق کے حوالے سے انھوں نے لکھا ہے کہ (جہاں گیری بیوی) نور جہاں اور شخ کی مشہور تھنیف'' اخبار الاخیار' مرادے۔

حیات شیخ عبدالحق محدث دہلوی۔ بحوالہ سکینۃ الاولیا (قلمی نسخہ )ص۲۵،۲۳۔

میر کے کان بھرے ہوں۔مشہور ہے کہ ایک بارنور جہاں نے شخ محدث کو کل میں آنے کی دعوت دی تھی،جس کے جواب میں شخ نے کہا تھا کہ فقیر کا بادشا ہوں یا بیگمات کے پاس پچھ کا منہیں ہے۔فقیر کے لائق جوامر ہو،کہلا مجھے ،اس کے انجام دینے میں حتی الا مکان دریغ نہ ہوگا ۔

کیکن اس شمن میں رودکوژ میں ڈاکٹر شیخ محمد اکرام مرحوم نے جس نقطہ نظر کا اظہار کیا ہے، وہ بھی لائق ا

تذكره ب-وه لكهة بين:

" جہاں گیرنے تڑک میں جس احترام سے شخ عبدالحق کا ذکر کیا ہے، اس کے پیش نظر داراشکوہ کا بیان مستبعد معلوم ہوتا ہے۔ ایک خیال ہے ہے کہ شاید شخ سے باز پرس میں جہاں گیر کی شیعہ بیگم نور جہال کا شکا یتول کو قبل ہو، کیکن شیعہ سنی مسئلے پرشخ عبدالحق محدث کی رائے معتدلانہ تھی۔ شیعہ موَرخ خاتی خان ان کی نسبت لکھتا ہے: "صد کتاب از علوم عقلی ونقلی تالیف فرمودہ۔ خصوص شرح مشکلوۃ و تاریخ مدینہ کہ درال ذکر حضرت ائمہ طاہرین وظلم و تعدی مخالفین با ظہار کمال حسن عقیدت نمودہ ۔۔۔۔۔۔۔۔ گویند بعد مراجعت از کعبۃ اللّٰد اکثر برزبان صداقت بیان ایس تخن جاری بود کہ تابہ بیت اللّٰد رفتہ مدتے مقیم گشۃ صرف اوقات برائے تحقیقات برزبان صداقت بیان ایس تخن جاری بود کہ تابہ بیت اللّٰد رفتہ مدتے مقیم گشۃ صرف اوقات برائے تحقیقات احاد بیث نمودہ ، ندانت کہ کہ بیشتر احاد بیث مشہور وضی است ۔ "شیعہ تنی اختلاف کے بارے میں شخ کا مسلک شاہ وکی الله کا تھا، حضرت مجد دالف ٹائی کا نہ تھا۔ اس کی بنا پر حکومت سے چھاٹش قرین قیاس نہیں۔ اگر داراشکوہ کا بیان صحح ہے تو ممکن ہے کہ جہاں گیر کے خلاف شاہ جہان نے جو بعناوت کی تھی، اس میں دوسرے رائے العقیدہ مسلم انوں کی طرح شخ محدث اور شخ حسام الدین کی ہمدردیاں شاہ جہان کے ساتھ ہوں۔۔ بہر کیف شاہ جہان کی قدرومنزلت میں اوراضا فہ ہوگیا ہو۔

تخت شینی نے یہ المحصن ختم کردی اور عہدشاہ جہانی میں آ ہے کی قدرومنزلت میں اوراضا فہ ہوگیا ہو۔۔ تخت شینی نے یہ المحصن ختم کردی اور عہدشاہ جہانی میں آ ہے کی قدرومنزلت میں اوراضا فہ ہوگیا ہو۔۔

حیات شیخ عبدالحق محدث و بلوی، ص ۱۳۹ بحواله مرأة الحقائق ، ص ۸۷ ۔

<sup>€</sup> رودکور ، م۳۸۲ و

تھنیف و تالیف اور تدریس و تعلیم کی خدمت انجام دینے والے بزرگ تھے، ان کی عربھی اس قتم کے ہنگاموں میں دخیل ہونے کے قابل نہتھی۔اس وقت وہ پچھتر (۷۵) سال سے زیادہ عمر کو پینچ چکے تھے۔

### شخ كامكان، مدرسه اوركتب خانه:

شخ کے حالات بیان کرتے ہوئے جناب خلیق احمد نظامی نے ان کے مکان، مدرسے اور کتب خانے کے بارے میں بعض ضروری معلومات بہم پہنچائی ہیں اور درج ذیل سطوراس سے مستفاد ہیں۔

شمرد بلی میں جو شخ کا مولد و مدفن ہے، دبلی دروازے ہے آ گے، باغ مہدیاں کے قریب شخ عبرالحق محدث دہلوی کا مکان، خانقاہ اورمسجد واقع تھی۔اس خانقاہ کو خانقاہ قادریہ کے نام سےموسوم کیا جاتا ہے۔اس کا تذكره خود شيخ في مشكوة كي شرح مين كيا ہے۔وه لكھتے ہيں:

تم في الخانقاه القادري وهذا الفقير يخدمه ويكنسه ويوقد سراجه.

كانماتم في مجلس واحد.

(لینی بیر کتاب خانقاه قاود میر میل ختم موئی ، جس کی خدمت میفقیر کرتا ہے اور اس میں جھاڑو دیتا ہے اور اں کا چراغ روثن کرتا ہے۔ یہ کتاب ایک جلسہ میں ختم ہوئی۔)

سے کا خانقاہ کا مجھ حصہ انیسویں صدی کے آخرتک موجود تھا۔ منثی برکت علی حقی مصنف مرأة الحقائق نے اس کی زیارت کی تھی۔مسجد کی اس زمانے میں مرمت کرائی گئی تھی۔ شخ کے مکانات کی زمین کی پیائش ان کے خاندان کے لوگوں نے کرائی تھی۔ کل رقبہ چھ بیگہ اور چند بسوہ تھا۔ پیخ کے خاندان کے افراد ہی ال برقابض تنھے۔

يبال بيرط كرنا بھى ضرورى ہے كہ جس مدرسے ميں شخ نے تعليم حاصل كى وہ كہاں تھا۔ اخبار الاخيار میں شخ فرماتے ہیں، وہ ہمارے گھر سے تقریباً دومیل کے فاصلے پر واقع تھا۔ان کے الفاظ یہ ہیں:

هرروز باوجودغلبه برودت موائئ زمستان وشدت حرارت تابستان، دوبار بمدرسه دبلی کی شایداز منزل مابُعد دوميل داشته باشد مميل مي كردم - درمياندروز ادني وقفه درغر بت خانه بسبب تناول چندلقمه كهسبب عادي قوام حرکت ارادیست واقع می شد، و مدتے پیشتر از وقت صبح بمدرسه می رسیدیم و درسایه جراغ جزومی کشیدیم 📭

(موسم سر ما کی سخت ٹھنڈی ہواؤں اورموسم گر ما کی چلچلاتی دھوپ میں گھر سے روزانہ دو مرتبہ سج اور دو پہر کو مدرسے جاتا۔ مدرسہ ہمارے مکان سے تقریباً دومیل دورتھا۔ دوپہر کو مدرسے سے لوٹ کر دوسروں کی طرح قوت ارادی اور حرکت جسمانی کو قائم رکھنے کی غرض سے صرف چندنوالے کھالیتا۔ وقت صبح سے پچھ پہلے المُه كرج اغ كى روثني مين دوجز پر متااور پھراول وقت مدر ہے بہنچ جاتا۔)-

<sup>🖸 🦳</sup> اُة الْحقالُق مِن ١٠١٣

ید مدرسہ پرانے قلعے کے قریب واقع تھا۔ مرا ۃ الحقائق کے مصنف منتی برکت علی حقی اس کے متعلق درج ذیل تفعیلات بیان کرتے ہیں:

یہ مدرسہ بعمارت پختہ دو منزلہ مع مسجد، مقابل قلعہ کہنے، لب سوک دہلی وآگرہ واقع ہے یعنی دروازہ قلعہ کا بجانب غرب ہے اور اس مدرسہ کا بسمت شرق ہے۔ یہ مکان مدرسہ اب تک بدستور قائم ہے۔ سامنے دروازہ سے مسجد اس کی نظر آتی ہے، اور گرد تھی کے ہر چہار طرف مکانات بے ہوئے ہیں، اور اس سے زیادہ تر پہت یہ کہ ست دکھن جو دیوارمکانات بالا کی ہے، اس میں چند دروازے باہر کی طرف ہیں کہ خجملہ ان کے کوئی دروازہ پھر اور چونے سے مسدود شدہ ہے اور کوئی بدستور کشادہ ہے کہ یہ بیکٹ پلوں سے جانے والوں کو دور سے دکھائی دیتی ہے اور بھانب شال متصل اس مدرسہ کے ایک ایسا ہی مکان عظیم الشان اس زمانے کا بنا ہوا ہے اور اس کے دروازہ صدر پرسنگ سرخ لگا ہوا ہے۔

شخ کا کتب خاند دیار ہند کا ایک عظیم کتب خانہ تھا اور ہیش قیمت علمی ذخائر پر مشتمل تھا۔ ان کے بیٹے شخ نورالحق اور خاندان حقی کے بعض دیگر حضرات وقت کے اکابر علا میں سے تھے۔ انھوں نے شخ کے کتب خانے کی بھی خفاظت کی اور اپنے علمی ذوق کی بنا پر اس میں مزید اضافہ بھی کیا۔ لیکن اٹھارویں صدی عیسوی میں جب دبلی کی سیاسی فضا میں انقلاب وتغیر کی مہیب لہریں اٹھیں اور مرہٹوں ، سکصوں اور جاٹوں نے ہنگامہ آرائی کا ایک وسیع سلسلہ شروع کر دیا تو معنوی اور علمی دولت کے بیانمول خزانے بھی دست بردز مانہ سے محفوظ نہرہ سکے۔ شخ نورالحق کے بوتے شخ الاسلام شرح بخاری کی دوسری جلد کے خاتھے پرشخ عبدالحق محدث کے کتب خانے کی بربادی کا حال ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

در ہنگام تشتنت بال و پریشانی حال از نہب و غارت خانہ در حملہ شہر کہنہ دبلی کہ باستیلاء کفار عمّا ۃ با تفاق طغاۃ ولغاۃ واقع شدو ذہاب کتب خانہ قدیمہ وجدیدہ کہ بسیار از ال دریں دیار کمیاب بود و بعضے از ال بیتھے وتحشیہ و تدریس شخ المحد ثین شخ اجل محقق دہلوی بود، مُیسلید سنماند در خانہ گر چند کتب در گوشہ ہائے شکستہا فقادہ۔

مرأه الحقائق ، ص١٠٣\_

تصانیف و تالیفات:

شخ عبدالحق محیدالحق محیدالله میں۔تصنیف و تالیف کے سلسلے کا آغاز انھوں نے طالب علمی ہی کے ذمانے میں کردیا تھا جوزندگی کے آخری ایام تک جاری رہا۔ ان کی کل تصانیف کی تعداد ساٹھ ہے۔ بعض موزمین مثلاً عبدالحمید لا ہوری ہمجمد صالح کنبوہ ہ اور خافی خان ف نے بید تعداد سو (۱۰۰) سے زیادہ بتائی ہے، جو محیح نہیں۔ شخ نے اپنے ایک رسالے میں، جے انھوں نے '' تالیف قلب الالیف بذکر فہرس التوالیف' کے نام مندرج ہے موسوم فرمایا ہے، اپنی تالیفات کی فہرست درج کی ہے۔ اس میں انجاس (۲۹) کتابوں کے نام مندرج ہیں، بینی ناس رسالے کی تالیف کے وقت سلسلہ تصنیف جاری تھا۔ چنانچہاس کے آخر میں رقم طراز ہیں: ہنوزسلسلہ محن دراز است و درفیض الہی باز۔ تا بکجا رسد و بکجا رساند۔

(ابھی سلسلہ تصنیف جاری اور طویل ہے اور باب فیض خداوندی کھلا ہے۔اللہ ہی جانتا ہے کہ بات کہاں تک پنچتی ہے اور وہ اسے کہاں تک پہنچا تا ہے۔)

اس کے بعد مزید گیارہ کتابیں تھنیف کیں، یعنی کل ساٹھ ہوگئیں۔ جوحفرات سو سے زیادہ کتابیں ہتاتے ہیں، وہ شخ کی ایک کتاب الکا تیب والرسائل' کواس تعداد میں شامل کرتے ہیں، جو چھوٹے بڑے اڑسٹھ رسائل پر محیط ہے مگر درحقیقت بیدا یک ہی کتاب ہے جیسا کہ خودشخ میروح نے اس کی وضاحت کی ہے:

این ہمدرایک صحفه سازندودریک جلد شیرازاه به بندد۔

(اسے ایک بی تناب سمجھا جائے اور تمام رسائل کی ایک بی جلد بنائی جائے۔)

شخ محدث کی تصانیف سے پہا چانا ہے کہ وہ تمام اصاف علم پر ماہرانہ نظرر کھتے تھے اور اپنے نقطہ فکر کی وضاحت میں مرتبہ کمال پر فائز تھے۔تغییر، تجوید، حدیث، فقہ، عقائد، اخلاق،تصوف، سیرت، تاریخ، سیاست،منطق، فلسفہ نحو دغیرہ تمام علوم میں انھیں پیرطولی حاصل تھا۔ ذیل میں موضوع کے اعتبار سے ان کی تصانیف کا ذکر کیا جاتا ہے۔

تفسير:

تفير قرآن سے متعلق شخ نے مندرجہ ذیل تین کتابیں تحریکیں:

<sup>•</sup> بادخاه نامه، ج من ۱۳۲،۲۳۱

<sup>•</sup> شاه جهان نامه، (عمل صالح) ج۲،ص۳۸۴\_

<sup>🛭</sup> لنخب اللهاب، جاص ۲۲۴۰

تعلی الہادی علی تفیر البیطادی: یقیر بیضادی یعنی علامہ عبداللہ بن عمر بیضادی کی مشہور تصنیف "انوار المتزیل والاسرار التادیل" کے چند مقامات پر حواثی ہیں۔ شخ نے ان حواثی کے ذریعے تفیر بیضادی کے بعض ضروری مقامات کی توضیح کی ہے اور ان کے خیال کے مطابق بیضادی میں جوزا کداور مشکل مباحث ہے، ان کو نکال دیا ہے تاکہ حواثی کی افادیت میں مزید اضافہ ہو سکے۔ شخ کو ان حواثی کی ضرورت اس لیے محسوں ہوئی کہ آھیں بیضادی کے بعض مقامات سے شدید اختلاف ہے جس کا اظہاروہ" نکات الحق" میں بایں الفاظ کرتے ہیں:

بیضاوی مُنطَنهٔ در تفسیر قر آن و شرح احادیث ازیں باب قباحتها بسیار کرده، تجاوز الله عنه واگرآن مواضع رابشمار مخن درازگردد \_

(یعنی علامه بیضاوی بُیتَهٔ نِی تفسیر قرآن اورتشریخ احادیث میں بہت می لغزشیں کی ہیں، اللّٰدانھیں معاف فرمائے۔ میں اگران مقامات کا شار کرنے لگوں تو سلسلۂ گفتگو دراز ہوجائے۔)

افسوس ہےان حواثی کا اب کوئی نسخہ دست یاب نہیں۔

شرح صدورتفیر آیت النور: بیسور کا نورکی پینتیسوی آیت الله نو دالسموات و الاد ض کی تغیر ہے، جوایک ہزار سے زائد سطور پر ششتل تھی۔ بقول پر وفیسر خلیق احمد نظامی اس کاقلمی نسخ ۱۹۰۶ تک شخ محدث کی اولا دامجاد میں سے ایک بزرگ خان بہادر مولوی انوار الحق حقی دہلوی مرحوم کے کتب خانے میں دہلی میں موجود مقاف میں ہے۔ معلوم نہیں مرحوم کا کتب خانہ اب کہاں ہے اور کس حال میں ہے یا یتفسیر اس میں موجود ہے یا نہیں ہے۔ معلوم نہیں مرحوم کا کتب خانہ اب کہاں ہے اور کس حال میں ہے یا یتفسیر اس میں موجود ہے نائم پر ڈھائی صفح کے مسلم الغنائم والبر کات بعضر سورة والعادیات: بیسورہ والعادیات کے بر کات و غنائم پر ڈھائی صفح کا مختصر نوٹ ہے جوال کا تیب والر سائل میں شامل ہے۔

#### تجويدوقر أت:

شیخ عبدالحق محدث دہلوی قر اُت وتجوید میں بھی مہارت رکھتے تھے اور بیعلم اُنھوں نے شیخ عبدالوہاب متقی سے حاصل کیا تھا۔ اس موضوع میں ان کے درک و کمال کا یہ عالم تھا کہ اس میں دو کتابیں تصنیف فر ما کیں جو درج ذیل ہیں:

درۃ الفرید فی تواعد التح ید: یہ کتاب اب نایاب ہے اور غالبًا برصغیر کے کسی کتب خانے میں اس کا قلمی نسخہ موجوز نہیں ہے۔ اس نام کی ایک تصنیف حافظ طاہراصفہانی کی بھی ہے۔

شرح العقیدة الجزریہ: شخ کی یہ کتاب بھی ای موضوع سے تعلق رکھتی ہےاوراس کا ایک نسخہ جو بہترین فط میں کھا ہوا ہے اور ۱۱۲۸ ھے/۲۵ کا مکتوبہ ہے، اسلامیہ کالج پشاور کے کتب خانہ میں موجود ہے ہے۔

- حیات شخ عبدالحق محدث د ہلوی م ۱۹۲۰
- الباب المعارف العلميد ، كتاب نمبر ١٠٩٢ ـ .

#### مديث:

یشخ کی بہت بڑی خدمت علم وہ ہے جوانھوں نے علم حدیث کی ترویج واشاعت کے لیے انجام دی۔ اس باب میں اس پورے خطہ برصغیر میں کوئی ان کا حریف نہ تھا۔ تمام تذکرہ نگاروں نے اس میدان میں ان کی تگ و تاز کا نمایاں الفاظ میں ذکر کیا ہے۔ خافی خان کہتا ہے:

در کمالات صوری ومعنوی و تخصیل علوم عقلی دنیتی ،خصوص تفسیر و حدیث در ہندوستان ثانی نداشت • \_ لیعنی (شنخ عبدالحق) صوری ومعنوی کمالات اور علوم نیتی وعقلی کی تخصیل کے سلسلے میں بالخصوص تفسیر و حدیث میں ہندوستان بھر میں اپنا ثانی ندر کھتے تھے۔

تذكره علمائ مند كمصنف مولوى رحمان على لكصة بين:

فقیه ومحدث، بقیة السلف و حجة الخلف ، جامع علوم ظاهر و باطن بود ،علم حدیث به محروسه هندوستان از وثیوع یافت ●۔

(وه فقیه ومحدث، بقیة السلف، حجة الخلف، جامع علوم ظاہری و باطنی تھے۔ نطر بند میں علم حدیث انہی کی مساعی سے اشاعت پذیر ہوا۔)

مآثر الكرام ميں ميرغلام على آزاد بكگرامي علم حديث سيم تعلق ان كى خدمات كائذ كرہ ان الفاظ ميں كرتے ہيں:

به نشر علوم سیماعلم شریف حدیث پرداخته به نیج که در دیار عجم احدے را از علائے مقتد مین ومتاخرین دست نداد ه است ممتاز ومتنتی گروید در درفنون علمیه خاصهٔ فن حدیث، کتب معتبره تصنیف کر در چنا نکه علائے زماں اعتناباً س وزید ه دستورالعمل خود دارند • پ

(اشاعت علوم،خصوصاً علم حدیث شریف کے نشرو ذلوع میں پورے دیار عجم میں علائے متقدین و متاخرین میں سے کوئی ان کا ہم سرنہ تھا۔سب سے متاز ومشٹیٰ تھے۔تمام فنون علمیہ بالخصوص فن حدیث سے متعلق متندادر لائق اعتاد کتابیں تصنیف کیس، جن کوعلائے عصر قابل اعتنا گردانتے اور اپنے لیے راہنمائے عمل قرار دیتے ہیں۔)

مولانا ابوالکلام آ زادا پی مشہورتصنیف تذکرہ میں رقم طراز ہیں: مولانا جمال الدین کے آخری عہد میں شیخ عبدالحق حجاز سے واپس آئے۔اللہ نے ان کی عمر میں بوی

• نتخب اللباب،ص ٥٥١ م

تذکرہ علمائے ہندہ ص ۱۰۹۔

🛭 یهٔ ژانگرام، دفتراص ۱۸۸\_

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

برکت دی اوران کے درس وتصنیف نے ایک پوراسلسلتعلیم ملک میں عام کیا۔

مولانامزيد لكصة بين:

حضرت شاہ عبدالحق محدث جس دورعلم وتعلم کے بانی ہوئے ،اس کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ علم حدیث کے متعلق فارس زبان میں جو ملک کی عام زبان تھی،تصنیف وتر اجم کی بنیاد ڈالی گئی۔خودشاہ صاحب نے مشکو ۃ وغیرہ کا ترجمہ کیا۔ پھران کے صاحب زادے شخ الاسلام نورالحق نے صیحے جناری کا۔

نواب صدیق حس خان ان کے متعلق ان الفاظ میں اپنی رائے کا اظہار کرتے ہیں:

یخ عبدالحق دہلوی، نقیہ حنی و علامہ دین صنی است، واما بحدث مشہور است و ترجمہ او برمشکلوۃ و جزآب از مولفات نافعہ مععد معروف ..... دست گاہش در فقہ بیشتر از مہارت درعلوم سنت سنیہ است، ولہذا جانب داری اہل رائے جانب اوگرفتہ معہذا جاہا جمایت سنت صححہ نیز نمودہ ۔ طالب علم راہا بد کہ در تصانیف وے خذ ماصفا و دع ماکدر پیش نظر دارد • و

لیمنی شخ عبدالحق دہلوی نقید حنی اور علامہ دین حنیلی ہیں۔ وہ محدث کی حیثیت سے مشہور ہیں اور ترجمہ مشکو ۃ اور دیگر مؤلفات نافعہ و مفیدہ میں معروف ....لیکن علوم سنت نبویہ میں مہارت کی نسبت نقہ میں زیادہ دست رس رکھتے ہیں۔ تاہم بہت سے مقامات دست رس رکھتے ہیں۔ تاہم بہت سے مقامات میں سنت صححہ کی حمایت بھی فرماتے ہیں۔ طالب علم کو چا ہیے کہ ان کی تصانیف سے استفادہ کرتے وقت خسفہ ماصفا و دع ماکدر کے اصول کو پیش نظرر کھے۔

نواب صاحب الميليان كے بارے يس يمي تحريفر ماتے ہيں:

حق ایں است کہ شخ عبدالحق رحمہ اللہ تعالی در ترجمہ عربی بقاری کیے از افراد ایں امت است مثل اودریں کاروبارخصوصاً دریں روز گارا حدے معلوم نیست 🇨

دھیقت یہ ہے کہ شخ عبدالحق مُحِیَّلَتُهُ عربی سے فاری میں ترجمہ کرنے میں اس امت کے ایگانہ روزگار فرد ہیں۔اس معاملے میں بالخصوص اس عہد میں بجزان کے کسی اور کا پتانہیں چل سکا جوان کا ہم سر ہو۔) علامہ عبدالحی هنی کھنوی فرماتے ہیں:

اول من نشر علم الحديث بارض الهند تصنيفاً و تدريساً ٥\_

( ﷺ عبدالحق محدث دہلوی پہلے عالم دین ہیں، جنھوں نے تصنیف و تدریس کے ذریعے سرز مین ہند

میں علم حدیث کی نشر واشاعت کی۔)

- تقصار جيود الاحرار من تذكار جنود الا برار عن ١١٢.
- تقصار جيود الاحرار من تذكار جنود الا برار من ١١١٦
  - 🗗 نزمة الخواطر، ج٥،ص ٢٠١\_

مولوى فقير محمر جهلمي لکھتے ہيں:

آپ ہی ہیں جضوں نے پہلے پہل حدیث کاعلم ،عرب سے لا کراس سے ہندوستان کومنور کیا اورا پی تصنیفات سے علم حدیث کو ہند کے ہرا یک خطہ وقطعہ میں بھیلا پا●۔

۔ بہرحال علم حدیث کی تر دتنج واشاعت میں شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے بیش بہا خدمات انجام دیں اور اس موضوع سے متعلق تیرہ کتابیں اپنی یا دگار چھوڑیں، جن میں بعض کتابیں بڑی ضخیم ہیں اور بعض مختصر! ان کی تفصیل حسب ذیل ہے:

ا شعتہ اللمعات شرح المشکو قابیہ فاری زبان میں مشکو قاشریف کی بڑی جامع اور مفصل شرح ہے۔ اس عظیم خدمت حدیث کا آغاز شخ موصوف نے ۱۰۱ه/۱۰۱۱ء کو دبلی میں کیا تھا، جس کا سلسلہ ۲۵۰اھ/ ۱۹۱۷ء تک جاری رہا۔ دیگر علمی مصروفیات کے ساتھ ساتھ چھسال کی مسلسل محنت اور پہم تگ و تاز کے بعد سے اہم کام بیکیل کو پہنچا۔

افعۃ اللمعات چارجلدوں پرمحیط ہے، پہلی جلد میں ایک مقدمہ بھی ہے جوانتالیس (۳۹) صفحات پر مشتمل ہے۔ یہ مقدمہ بھی محدیث برمشتمل ہے اور نہایت عالمانہ اور محققانہ موادا پنے مشتمل ہے۔ یہ مقدمہ بھی حدیث برمشتمل ہے اور نہایت عالمانہ اور محققانہ موادا پنے دامن صفحات میں سمیٹے ہوئے ہے۔ مقدمے میں اختصار کے ساتھ امام بخاری، امام سلم، امام مالک، امام شافعی، امام ابوداؤد، امام تریزی، امام نسائی، ابن ماجہ، دار می، دار قطنی، بہتی ، رزین، نودی، ابن جوزی کے حالات بیان کیے ہیں۔ معلومات کے اعتبار سے میہ مقدمہ چول کہ خاص اہمیت وافادیت کا عامل ہے، اس کے حالات بیان کیے ہیں۔ معلومات کے اعتبار سے میہ مقدمہ چول کہ خاص اہمیت وافادیت کا عامل ہے، اس کے عالات بیان کے جوزی مقدمہ جون بور سے اس کو علیمہ میں شائع کیا گیا۔

اس مقدمے کے علاوہ اشعۃ اللمعات کی پہلی جلد،مشکوۃ کی مندرجہ ذیل پانچ کتابوں کے ترجمے پر ہے:

ا كتاب الايمان،٢ - كتاب العلم،٣ - كتاب الطهارت، ١٣ - كتاب الصلوة، ٥ - كتاب البحائز - دوسرى جلد مين مندرجة تحت حيد كتابين شامل بين:

ا \_ كتأب الزكوة ٢٠٠ \_ كتاب الصوم ٣٠ \_ كتاب فضائل القرآن ، ٣٠ \_ كتاب الدعوات ، ٥ \_ كتاب اساء الله تعالى ، ٢ \_ كتاب المناسك \_

تیسری جلد درج ذیل نو کتابوں کومحتوی ہے۔

ا \_ كتاب البيوع،٢ \_ كتاب العتق ،٣ \_ كتاب الحدود، ٢ \_ كتاب الامارت والقصناء، ٥ \_ كتاب الجبهاد، ٢ \_ كتاب الصيد والذبائح، ٧ \_ كتاب الاطعمة ، ٨ \_ كتاب اللباس، ٩ \_ كتاب الطب والرقى \_

چۇھى جلد مىں دوكتابىل باي جويە باي:

<sup>🛚</sup> به کتل الحنفیه اص ۹ ۲۰۹ ـ

ا- كتاب الادب،٢- كتاب الفتن:

لمعات النقی فی شرح مشکو قالمصائی بیر بی زبان میں مشکو قاکی شرح ہے جو دوجلدوں پر مشمل ہے۔
اس کی تسوید و تحریر کی ضرورت اس وقت محسوس ہوئی جب شخ ممدوح اضعة اللمعات کی تصنیف میں مصروف ہے۔
اس اشا میں بعض ایسے مباحث سامنے آئے جن کو فاری میں منتقل کرنا مناسب نہ سمجھا، کیوں کہ فاری اس دور
کے عوام کی زبان تھی اور یہ وہ مباحث ہے، جن کی وضاحت عوام کے لیے بوجوہ خلاف مصلحت تھی، لہذا انھیں
فاری کے بجائے عربی کے قالب میں ڈھالا گیا۔ اس شمن میں شخ عبدالحق محدث دہلوی بُریائی فرماتے ہیں کہ
مختلف مباحث کی نزاکت کے پیش نظر فاری اور عربی دونوں شرحوں کی تسوید شروع کی گئی اور عربی کی شرح فاری
سے بہلے تعمل ہوگئی ہے۔

لمعات التقیح سے شخ محدث ۲۸ رجب ۲۵ اھ/ ۲۸ رجولائی ۱۹۱۱ء کو فارغ ہوئے۔ اس شرح کی خوبی یہ ہے کہ اس میں بعض لغوی ونحوی مشکلات کی نہایت عمد گی سے عقدہ کشائی کی گئی ہے اور فقہی مسائل کی بہت کی پیچید گیول کو بہترین اسلوب سے حل کیا گیا ہے۔ اس کے آغاز میں ایک مقدمہ ہے جو بردی جامعیت اور افا دیت کا حامل ہے۔ بیمقدمہ مولا نااحم علی سہارن پوری نے مشکو ق کے متن کے ساتھ شائع کیا ہے۔

جمع الا حادیث الا ربعین فی ابواب علوم الدین وترجمة الا حادیث الاربعین فی نصیحة الملوک والسلاطین: به کتاب بعنی جمع الا حادیث الاربعین فی ابواب علوم الدین ان چالیس احادیث کا مجموعہ ہے، جن میں رسول الله مُنْ الله عُلَيْمَ نے بادشا ہوں اور حکمرانوں کو ہدایات و نصاح سے نواز اسے۔ اور ترجمۃ الاحادیث الاربعین فی نصیحة الملوک والسلاطین، ان احادیث کے فارس ترجمے کا نام ہے۔ بیتر جمہ شخنے نے شاہ جہان کے لیے کیا تھا۔

جامع البركات منتخب شرح المشكلة: ال كتاب كوشرت مشكوة كے خلاصے كى حيثيت حاصل ہے اور دو جلدوں پر محیط ہے۔ بدا يك اليا مجموعہ ہے جو بقول شخ '' شامل فوائد كثيره وعوائد عزيزه'' ہے۔ اس كا انداز كيا ہے؟ شخ فرماتے ہيں۔ '' در ہر باب يك دوتين حديث ذكرده و باقی احادیث برمضامين آں اقتصار كرده و اختصار نموده شداست عن ''

یہ کتاب ابھی تک زیورطبع ہے آراستہ نہیں ہوئی۔اس کے قلمی نسخے مولوی انوار الحق وہلوی مرحوم کے کتب خانے میں موجود تھے ہے۔ کتب خانے میں موجود تھے ہے۔

رسالہ اقسام حدیث: بیر بی زبان میں علم حدیث سے متعلق ایک مفید رسالہ تھا۔ فہرست التوالیف میں شخ نے اس کا ذکر نہیں کیا۔ مولوی انوار الحق دہلوی مرحوم کے کتب خانے میں اس کا قلمی نسخہ موجود تھا ہے۔

<sup>0</sup> افعة اللمعات، ج ابص ٢\_

فهرس التواليف \_

عبدالحق محدث د بلوى، ص ١٤١٠

<sup>0</sup> ايضاً۔

رسالہ شب براُت: شیخ محدث کا بیرسالہ فاری زبان میں تھا۔ فہرست التوانیف میں اس کا نام مذکور نہیں۔گزشتہ صدی تک اس کاقلمی نسخہ شیخ کے خاندان میں موجود تھا۔

ما جبت بالنة فی ایام النة: یہ کتاب عربی زبان میں ہا اوراس میں تفصیل سے بتایا گیا ہے کہ ماہ محرم سے لئے کہ ماہ ذی المحبر کے بین سال بھر کے قمری مہینوں میں کن وینی امور کی انجام دہی احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔ عاشورہ محرم کے باب میں جو شحیح احادیث مردی بین، وہ اس میں درج کر دی گئی ہیں اور ان تو ہمات کی تردید کی گئی ہے جو محرم کے سلسلے میں مشہور عوام ہیں۔ مثلاً یہ جو کہا جاتا ہے کہ جو شخص یوم عاشورہ کو سرمدلگا ہے گا اسے بھی آشوب چشم کی تکلیف نہیں ہوگی۔ یا یہ کہ اس دن مسل کرنے والا بھی کسی مرض میں مبتلا نہیں ہوتا، شخ اس کتاب میں ان باتوں کو لغواور باطل قرار دیا ہے۔ پھر جواحادیث حضرت حسین والٹو کی شہادت سے تعلق رکھتی ہیں ان پر محدثانہ نقط نگاہ سے ناقد انہ بحث کی ہے۔ آخر میں حضرت عبداللہ بن زبیراور حضرت محادیہ جائوں گئی ہے کہ بینا مبارک اور مخوص مہینا کے تعلقات کا ذکر فرمایا ہے۔ ماہ صفر کے بارے میں اس خیال کی تردید فرمائی ہے کہ بینا مبارک اور مخوص مہینا کے متعلق مردی احادیث کو جمع کردیا ہے۔ ماہ رہی الاول کے مسائل کا تذکرہ کرتے ہوئے رسول اکرم تائی ہی عبرال کو متعلق مردی احادیہ کے تو سول اکرم کے ہیں۔ رہی الاول کے مسائل کا تذکرہ کرتے ہوئے رسول اکرم تائی جو عبدالقادر حسین طیب کے مختم حالات درج کیے ہیں۔ رہی الاول کے مسائل کا تذکرہ کرتے ہوئے رسول اکرم تائی عبد کے مختم حالات درج کیے ہیں۔ رہی الافل کے مسائل کا تذکرہ کرتے ہوئے رسول اکرم تائی عبد کے مقدرت شیخ عبدالقادر حیات خیب کی میائی کی شخص میں اختصار کے ساتھ حضرت شیخ عبدالقادر حیان فرمائی بیان فرمائے ہیں۔

یے کتاب ۱۲۵۳ھ/ ۱۸۳۷ء کو کلکتہ سے اور ۱۳۰۷ھ/۱۸۹۰ء کو لا ہور سے شائع ہوئی تھی۔ ۱۳۰۹ھ/ ۱۸۹۲ء میں سبحان بخش شکار پوری نے''اعمال ماثورہ'' کے نام سے اس کومع ترجمہ دبلی سے شائع کیا تھا۔ اس کے قلمی نسخ بھی مختلف کتب خانوں میں موجود ہیں۔

الا کمال فی اساء الرجال: شخ عبدالحق نے فہرس التوالیف میں اس کا ذکر نہیں کیا۔ البتہ ڈاکٹر زبیداحد نے اپنی تصنیف 'دی کنٹری بیوٹن آف انڈیا ٹو دی عربک لٹریچر'' میں صدیث سے متعلق عربی تصانیف کے ضمن میں اس کا ذکر کیا ہے اور بتایا ہے کہ ہیر کتاب کتب خانہ دیلی اور کتب خانہ بائلی پور میں دست یاب ہے اور علی الر تیب اس کا نمبر ۱۰ اور ۲۳۱ ہے۔

اساء الرجال والروات المذكورين فى كتاب المشكؤة: اس كتاب ميں جيبا كه نام سے ظاہر ہے، ان تمام روات حديث كا تذكرہ ہے، جن كا ذكر مشكؤة ميں آيا ہے۔ سب سے پہلے خلفائے اربعہ رشائی ہے حالات حروف تبحى كى ترتيب سے معرض كتابت ميں لائے گئے ہيں۔ شخ كى بيعمدہ ترين تصنيف اب تك اشاعت كے مراحل ہے نہيں گزرى۔ اس كا ايك قلمى نسخہ باكى لائر ريى ميں موجود ہے۔

شخ عبدالحق محدث وہلوی غالبًا برصغیر کے دوسرے عالم ہیں، جنھوں نے اسا الرجال کے موضوع پر

ا يت شخ عبدالحق محدث د الوي، ص ١٤٠٠

اس آنداز کی کتاب تصنیف کی۔ اس سے پہلے صاحب مشارق الانوار امام حسن صغانی لا ہوری (متونی ۱۵۰ ھ/ ۱۲۵۲ء) نے '' دارالسحابہ فی بیان مواضع و فیات الصحابہ'' تصنیف فرمائی۔ اس کتاب میں امام ممدوح نے ان مقامات کا ذکر کیا ہے، جہاں رسول الله مالی الله الله الله مالی الله مالی الله مالی الله مالی الله مالی الله مالی ال

شرح سفرالسعادة: سفرالسعادة علامه مجدالدین فیرهذآ بادی کی تصنیف ہے جولفت کی مشہور کتاب قاموں کے منصف سے علامہ موصوف با قاعدہ ہندوستان سے تعلق تو خدر کھتے سے، البتہ دومر ہدوارد ہند ہوئے سے ۔ پہلی بار فیروز شاہ تعلق کے عہد میں، دوسری مرتبہ محمود شاہ تعلق کے زمانے میں ۔ ہندوستان کے شاہی در باروں میں اس عالم دین کی بے حد قدر افزائی ہوئی اور انھیں شاہا نہ سر پرستی کا مستحق سمجھا گیا۔ حدیث کے موضوع پر سفر السعادة ان کی ایک قابل قدر تصنیف ہے، جس میں رسول الله ملا الله ملا تا گاؤ کے اوادیث جوعبادات اور زندگی کے ضروری مسائل ہے متعلق ہیں، جمع کی گئی ہیں۔

تیخ عبدالحق محدث دہلوی نے کتاب کی گونا گوں افاد یتوں کے پیش نظر اس کی شرح لکھنا شروع کی سخص ۔ لیکن چوں کے علامہ فیروز آبادی خالص محد ٹانہ نقط فکر کے حامل ہیں اور صرف رسول اکرم ٹائٹیٹم کے اقوال و افعال اور فرامین اقدس کو مشعل راہ اور مرکز دلیل تھہرانے کے حامی ہیں، اس کے مقابلے میں وہ آئمہ جمتہدین سے متعدد مسائل میں اختلاف بھی کرتے ہیں، اس لیے حضرت شیخ ان سے مختلف رجحان رکھتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ (علامہ فیروز آبادی) '' در مبالغہ وافراط از حداعتدال وجادہ انصاف ہیروں رفتہ است۔''

شخ محدث سفرالسعادة کے بارے میں بیتو مانتے ہیں کہ اس کے مصنف کا مقصد رسول اکرم طُائِیْم کے اعمال مبارکہ کو حدیث کی روشن میں ثابت کرنا ہے۔''مقصد وے دریں کتاب آنست کہ اعمال شریفہ حضرت نبویدرا از عبادات و عادات با حدیث اثبات کردہ ، وقعیح نمودہ و ہر دوا نکار برآ نچی مخالف آں از مذاہب اربعہ واقع شدہ تصوصاً مذہب حقی و شدہ تصرت کردہ است۔''لیکن ساتھ ہی رقم طراز ہیں۔''پس در شرح تائید مذاہب اربعہ خصوصاً مذہب حقی و شدہ تصوصاً منہ بار سے معالے خود نمودہ ، رقم ردوبطلان برخلاف آں کشیدہ است، کردہ شد۔''

بہر حال ی عبدالحق کی شرح سفر السعادة تین حصوں میں منقسم ہے۔ حصداول میں ان احادیث اور ان کے اسناد و رجال پر بحث کی گئی ہے جو علامہ فیروز آبادی نے کتاب میں درج فرمائی ہیں۔ حصد دوم میں مجتمع کے استان کو زیر بحث لایا گیا ہے، بالخصوص فد بہت نفی کے اصولوں کی جمایت کی گئی ہے، اور درجہ میں استان کی بھر السعادة کی شرح لکھنے کا اصلی اور بنیادی باعث یہی ہے۔ حصد سوم میں احکام شرعی کو بین کی بیان کیا گیا ہے۔

سفر المنادة كي بيشرح شيخ نے مجھتر ٧٥سال كى عمر ميں لكھنا شروع كى تھى ، انھيں خيال تھا كەشايدوه

یہ اہم کام مکمل نہ کر پائیں اور اس کی تھے یی لا ہور وغیرہ میں موجود ہیں۔ بائلی پور میں اس کا ایک ایسانسخہ بھی نورالحق کو اس کے مکمل کرنے کی وصیت فرہ

درج كردى جوشرح كرتے وقت ان كے پیش

کام کی محیل کے سلسلے میں کتابوں کی تلاش میں دف

''وصیت می تمنم فرزندعزیز نور دیدهٔ دانش <sup>۱۱</sup> به یکی بهرنے دیں تباید می دستریس ن است ....ایل مهم راصورت دید**ہ**۔ ...

شرح سفرالسعادة ۱۲۵۲ه ایم ۱۸۳۱ء میں کلکته کے اور ۱۸۷۵ء، ۱۸۵۵ء اور ۱۹۰۳ء میں لکھنو سے شاکع ہوئی تھی۔ اس کے قلمی نسخ دنیا کی مختلف لا بسریریوں مثلاً اندن کی انٹریا آفس لا بسریری، حیدر آباد دکن، ایشیا ٹک سوسائی کلکته، کلکته مدرسه، بیثا وراور بائلی پورکی لا بسریریوں میں موجود ہیں۔ بائلی پورکانسخه خود حضرت شخ محدث کے ہاتھ کا کمتو بہ ہے اور اس کے آخر میں بیالفاظ درج ہیں:

ثم انه كان تسويد هذا الكتاب بين الصلوة من يوم الاثنين الرابع والعشرين من شهر جمادى الاولى سنة ست عشر والف والحمدلله. ثم تم انتساخ هذه النسخة و مقابلتها على يد مولفه الفقير الى الله عبدالحق بن سيف الدين بن سعد الله سحرة يوم الثلاثاء ألسابع والعشرون من جمادى الاخرى سنة الف و ثلاث و ثلاثين من هجرة سيد الاولين والاخرين ٥-

انڈیا آفس لائبریری لندن کا نسخہ خودمصنف کالفیج شدہ ہے۔ حیدرآباد (دکن) کا نسخہ ۸۲۰اھ/ ۱۱۷۵ء) کا ایثا کک سوسائٹی کا ۸۷۰ھ کا اور کلکتہ بدرسہ کا ۱۱۹۴ھ/۸۰ء کا مکتوبہ ہے۔

شرح سفرالسعادة كاايك نسخه مرزامظهر جان جانال بُكِلَيْدُ كه پاس تقااوريده ونسخه تقاجوق كزير درس ره چكا تقاـ مرزا صاحب اس نسخ كونهايت احتياط اور قدر سے ركھتے تھے۔ اس كا اندازه اس سے ہوسكتا ہے كدان كے ايك دوست فريدالدين نے بينسخه عاريتاً ما ذكا تو مرزا صاحب نے ايک شخص محم عظيم كے ہاتھ بھي ديا گرساتھ ہى خطابھى لکھا كہ بينسخه مير ئے نزديك قابل احترام ہے كيوں كہ بيہ مصنف كے درس پيل ره چكا ہے اور اس پرخودشخ عبدالحق كے ہاتھ كے حواثى لكھے ہوئے ہيں۔ ميں اس كى بے حدقد ركرتا ہوں ، آپ بھى اس كى حق طرح قد ركريں ، جس كايہ مستحق ہے۔ مرزا مظہر جانان جاناں كے الفاظ بيہ ہيں:

الماحظة موشرح سفر السعادة: ص٢٠٢٦\_

حیات شیخ عبدالحق محدث د بلوی، ص ۵ که بحواله فهرست با کلی پورلائبر ریی، ج ۱۳، ص ۲۳۔

<sup>🕻 💎</sup> ت شخ عبدالحق محدث د بلوی ،ص ۱۷۵، بحواله کلمات طبیبات ،ص ۲۷ ـ

اس اندازگی کتاب تصنیف کی - اس سے پہلے صاحب مشارق الانو و مادیث ہے،اس میں رسول اللہ طاقیم اللہ طاقیم اللہ طاقیم کا در اللہ کا اللہ طاقیم کی اس سے کہا کہ درج کی طرف سے کسی صحابی رسول کو جنت کی کا ذکر کیا ہے، جہاں رسول اللہ طاقیم کے آٹھ سو کے قریب جا عادیث بھی درج کر دی ہیں جو اہل بیت رسول کا ذکر کیا ہے، جہاں رسول اللہ طاقیم کے ہیں۔ اشیر کی جامع الاصول اور علی متی کی تصنیف کنز العمال میں سامتے کی ہیں۔ وقت میں کہ اس کا ایک نسخہ دبلی ہے جمع کی ہیں۔ وَ اَکْمُ زَبِیا اَمْ مَا اَسْدَ اَلْمَ اِللّٰ اِللّٰہ کَا اِللّٰہ کا ایک نسخہ دبلی ہے۔ مندوستان سے جمع کی ہیں۔ وَ اَکْمُ زَبِیا اَمْ مَا اِللّٰہ کا ایک نسخہ دبلی کتب خانے میں موجود ہے۔ مندوستان سے کے ایک کتب خانے میں موجود ہے۔

ترجمة مكتوب النبى فى تعزية ولدمعاذ بن جبل: بيرسول الله طَالَيْهُ كاس تعزيق مكتوب كافارى ترجمه به جوحضور طَالَيْهُ نَهُ النبي في تعزية ولدمعاذ بن جبل اللهُ كوان كے بيٹے كى وفات كے موقعے پر لكھا تھا۔ يُنْ كى تصنيف الكاتيب والرسائل ميں اس مكتوب كاتر جمہ شائع ہو چكاہے جودو صفوں پر مشتمل ہے • و

#### فقه

علم فقہ سے متعلق شیخ محدث نے تین کتابیں تصنیف فرما ئیں، جن کامخضر تعارف ذیل میں کرایا جاتا ہے۔
فیخ المنان فی تائید النعمان: یہ کتاب عربی زبان میں ہے اور فقہ حفی کی تائید میں ہے۔ اس میں شیخ نے
مختلف عنوانات قائم کر کے احادیث جمع کی ہیں اور ان میں ائکہ اربعہ کے منضبط شدہ مسائل بیان کیے ہیں۔ آخر
میں محاکمہ ہے اور مسائل فقہ کے سلسلے میں مآخذ ائمہ پر بحث ہے جس میں امام ابو حنیفہ می النہ کے ماخذ فقہی کو دیگر
ائمہ کے ماخذ پر ترجیح دی ہے۔ اس کتاب کا قلمی نسخہ کتب خانہ آصفیہ حیدر آباد دکن میں دست یاب ہے۔
الفوائد: یہ بھی فقہ اور عقائد کے بارے میں شیخ کا ایک رسالہ ہے۔ اس کا قلمی نسخہ باکی پور لا تبریری

ہدایت الناسک الی طریق المناسک: بدرسالد مناسک جج اور آ داب زیارت حرمین کے متعلق ہے۔ عقا کد:

عقا کداسلام ہے متعلق شخ کی کتاب یحمیل الایمان و تقویۃ الامان ہے جو فاری زبان میں ہے۔ اپنے موضوع میں یہ ایک جامع کتاب ہے، جس میں ایمان، اس کی نوعیت، عذاب قبر، جبر و اختیار، بعثت، معراج، شفاعت، جنت و دوزخ، توبہ، استمداد از قبور، مجزات، اہل بیت وغیرہ عنوانات پر اہل سنت کے نقط نظر کو نہایت وضاحت سے پیش کیا گیا ہے۔ اس کتاب نے بڑی مقبولیت حاصل کی اور کی دفعہ چھپی۔ ۱۸۷۳ء میں میرعلی نے اس کا اردوتر جمہ ''میل البخان' کے نام سے کان پورسے شاکع کیا تھا۔ ۱۸۸۱ء میں مید دسری مرتبطیع ہوئی۔ محمیل الایمان کے قلمی نسخ برٹش میوزم، کتب خانہ آصفیہ حیدر آباد، انڈیا آفس لا بمریری لندن،

) ملاحظه بواله كاتيب دالرسائل ، ص ۲۸۶ تا ۱۸۸۰.

فقہائے ہند(جلد چہارم) باکل پورلائبریری اور پنجاب یو نیورٹی لائبر اور ہے جوخودمصنف پڑھائیا کا تھیجے شدہ ہے ہے۔ م تے جوخودمصنف پڑھائیا کا تھیجے شدہ ہے ہے۔ م

تصوف کے مختلف گوشوں کے متعلق شیخ عمر علمائے وائم یو رہا ہے۔ یک آپی یادگار چھوڑی ہیں جن کی ۔ تفصیل بیرے:

تعبیدالعارف بماوقع فی العوارف: یه کتاب عربی زبان میں ہے۔اس کی تصنیف کا بس منظر شیخ عبدالقادر جیلانی کا یہ قول ہے:

قدمي هذا على رقبة كل ولى الله

کہ میرایہ قدم ہرولی اللہ کی گردن پر ہے۔

شخ شہاب الدین سہروردی نے عوارف المعارف میں اس قول پر اعتراض کیا ہے اور لکھا ہے کہ شخ عبدالقادر نے یہ بات بحالت سکر کہی تھی۔ شخ عبدالحق نے تعبیہ العارف ما وقع فی العوارف میں اس اعتراض کا جواب دیا ہے اور لکھا ہے کہ شخ عبدالقادر جیلانی نے یہ بات بحالت صحو کہی تھی اور اللہ کے علم کے مطابق کہی تھی۔ اس کتاب کا قلمی نسخہ رام پور لا تبریری میں موجود ہے۔ رام پور کی فہرست کتب میں اس کا نام السر سالة فی بیان قول قدمی هذا علی رقبة کل ولی الله درج ہے۔

تخصیل التعرف فی معرفة الفقة والتصوف: بیبهی عربی میں ہے۔اس میں فقداورتصوف یا شریعت اور طریقت میں تقبیق کے طریقت میں تعلق کے مراؤ الحقائق میں لکھا ہے کہ اس کا قلمی نسخہ مولوی انوار الحق حقی کے کتب خانے میں موجود تھا۔

شرح نتوح الغیب: نتوح الغیب شخ عبدالقادر جیلانی میشد کے ۸۷ مواعظ کا دلچیپ مجموعہ ہے جس میں دینی مسائل کوقر آن اور حدیث کی روثنی میں بطریق نصوف بیان کیا گیا ہے۔ شخ عبدالحق دہلوی نے ''شرح نتوح الغیب'' کے نام سے فاری میں اس کی شرح قلم بند کی۔ یہ کتاب ۲۳۰ اھ/۱۲۱۴ء کوکمل ہوئی۔''شرح فتوح الغیب'' ۱۲۸۳ھ/۲۲۸ء میں'' نتوح الغیب'' کے متن کے ساتھ لا ہور سے چھپی تقی۔ ۱۲۸۸ھ/۱۷۸۱ء میں مطبع نول کشور کھنو سے بھی شائع ہوئی۔ اس کے قلمی نسخے بھی یورپ اور برصغیر کی مختلف لا بسر بریوں میں موجود ہیں۔ ترجمہ غذیۃ الطالبین: غذیۃ الطالبین شخ عبدالقادر جیلانی مُقاشَة کی شہرہ آ فاق تصنیف ہے۔ اس میں شخ

سر بمنطبیة الطانیان علیة الطانیان می سبرالفادر جیلای عقالیة کی مهره الفان تصیف ہے۔ ان یاں کی سیک ہے۔ ان یاں ک نے بہت ہے دینی مسائل بیان کیے ہیں، جن میں ایک بحث تہتر فرقوں کے متعلق ہے، جو بڑی علمی بحث ہے۔ شخ عبدالحق نے فارس میں اس کا ترجمہ کیا تھا۔ معلوم نہیں بیرجمہ کہیں موجود ہے یا نہیں۔

• يت شخ عبدالحق محدي والوي بص ١٤٨٨

انتخاب المثنوي المولوي المعنوي: بيركتاب دو ہزار تين سوسطور ب<sub>ي</sub>شتمل تھي \_اب ناياب ہے \_

توصیل المریدالی المراد به بیان الاحزاب والا وراد: بیدفائی زبان میں ایک رسالہ ہے جس میں ادعیہ و اوراد کے بارے میں محدثین اور مشائخ کے نقطہ نظر کی وضاحت کی گئی ہے۔ ۱۲۹۹ھ/۱۸۸۲ء کو بیرسالہ مطبع مفید

عام آگرہ ہے چھپاتھا۔

نکات الحق والحقیقه من باب معارف الطریقه: به فاری زبان میں ہے اور تصوف کے مختلف مسائل پر مشتمل ہے۔ ۱۸۹۱ء میں مولوی محمد یوسف مراد آبادی نے بیا کتاب مطبع احتشامیه مراد آباد سے شائع کی تھی۔ لطائف الحق کے نام سے اس کا اردوتر جمہ بھی جیسپ چکا ہے۔

جواب بعض کلمات شخ احمدسر ہندی: حصرت مجد دالف ثانی کے نام شخ کا یہ ایک طویل مکتوب ہے۔ رسالہ وجودیہ: بیشخ محدث کا ایک رسالہ ہے جومولوی انوار الحق حقی دہلوی کے کتب خانے میں موجود

\_00

### اخلاق:

آ داب واخلاق کے موضوع پریشخ محدث نے چار کتابیں تصنیف فرما کیں، جن کا تعارف ذیل میں کرایا جاتا ہے:

آ داب الصالحین: یه کتاب در حقیقت امام غزالی کی مشہور تصنیف احیاء علوم الدین کے چند ابواب کا فاری زبان میں ایک خلاصہ ہے، جو حقیب چکا ہے۔ ۱۳۲۳ھ/۱۸۵۸ء میں نواب الدین خان دہلوی نے''ہادی الناظرین'' کے نام سے اس کا اردوتر جمہ شائع کیا تھا۔ ۱۳۹۵ھ/۱۲۹ھ میں یہ اردوتر جمہ دوسری دفعہ شائع ہوا۔ پروفیسر خلیق احمد نظامی نے مولانا عبد العزیز کی وساطت سے آ داب الصالحین کا ایک ایسا قلمی نے دیکھا تھا، جس کی تھیج خود کتاب کے مصنف شیخ مردث دہلوی نے اپنے ہاتھ ہے کی تھی ہے۔

<sup>•</sup> مرأة الحقائق من ٥٥ ـ

<sup>🖸</sup> حیات شیخ عبدالحق محدث دہلوی ہص ۱۸۸۔

فقہائے ہند (جلد جہارم)

ملی شخ نے لباس کے بارے میں اجاع سنت کی تلقین فر مائی ہے اور اس آداب اللباس: اس رسالے حیب بھی چکا ہے۔

چکا ہے۔ آ داب المطالعة والمناظرہ: یہ ایک مثنوی لےعلائے ، . . دل کیا گی کے زما نے میں آ داب مناظرہ اور آ داب گفتگو کے متعلق لکھی تھی۔ بیمثنوی اب دست یاب آیا۔

تسلية المصاب لنيل الاجر والثواب: اس رسالے ميں مصيبت كے وقت صبر كرنے اور اللہ سے اجرو ثواب حاصل کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔

### وظائف واوراد:

وظائف واوراداوراعمال كموضوع معتعلق شخف يا في كتابين تصنيف كيس جويهين: اجوبة الاثناعشر نی توجیهالصلاة علی سیدالبشر:اس کا ایک قلمی نسخه مولوی انوار الحق حقی وہلوی کے کتب فانے میں۱۹۰۲ء تک موجود تھا**0**۔

ترغیب اہل السعا دات علی تکثیر الصلاة علی سید الکا ئنات: یہ فارسی زبان میں ایک مختصر رسالہ ہے اور درود شریف کی فضیلت ہے متعلق ہے۔

رساله عقد انامل: بیفاری زبان میں انگلیوں پر اوراد کا شار کرنے کے بارے میں ایک رسالہ ہے۔ مطلب الاعلیٰ فی شرح اساء اللہ الحسلٰی: اس رسالے میں اسائے الٰہی کے خواص بیان کیے گئے ہیں: اں کا اردوتر جمدمع متن کے مولوی قطب الدین نے محرم ۱۲۶۹ ھے/نومبر۱۸۵۲ء کومطیع مصطفا کی اکھنؤ ہے شاکع کیاتھا۔

### منطق اورفلسفه:

شیخ عبدالحق محدث وہلوی نے منطق اور فلسفہ کے موضوع سے متعلق عربی زبان میں تین کتابیں قلم بند

بناء المرفوع في ترصيص مباحث الموضوعـ درة البهيه في اختصار الرسالة الشمسيه.

شرح شمسيه

سات شنّ عبدالحق محدث بحواله مرأة الحقائق من ۴۸۔

فقہائے ہند (جلد چہارم)

19+

تاريخ:

تاریخ ایک نہایت اہم موضوع ہے۔ اس پرشخ محدث تین کیا ہیں ضبط تحریر میں لائے ، جویہ ہیں: جذب القلوب الی دیار المحبوب: بیفاری زبان میں مدینه طیب کی تاریخ ہے اور مندرجہ ذیل ستر وابواب

> توی ہے۔ اسائے ایں بلد وعظیم۔ سسانے کیا

در ذکر نضاً تل ومحامد و کے بیاحادیث و آثار بیثبوت رسیده۔

دراخبارسكان اي بقعه كرامت نشان وزقديم الزمان \_

درانبعاث باعثه قدوم سيدالكا ئنات بذي بلده

در ہجرت نمودن سیدالمرسلین۔

در کیفیت عمارت مسجد نبوی۔

درمیان تغیرات وزیارتها که درمسجد شریف بعداز حفرت راه یافته -

درفضائل مسجد شريف وروضه آنخضرت مظافؤا ي

در ذکرعمارت مسجد قباو بیان سائر مساحد نبوی \_

درذ كربعض آثار متبركه كه بشرف حضور فاكض النورمشهوراند

در ذکر بعض اماکن شریفه که در مابین مکه و مدینه مشهور ومعروف اند

فضائل مقبرة شريفه-

فضائل جبل احد وشہدا۔

فضائل زيارت حضرت سيدالانام ـ

در تھم زیارت قبر شریف۔

درآ داب زیارت حفرت سیدالانام وا قامت درآ ل عالی مقام

فضائل وآ داب صلوة برسيد كائنات.

اس کتاب کی تالیف میں حضرت شیخ نے زیادہ تر سید نورالدین علی کی تصنیف''وفاء الوفاء باخبار المصطفیٰ'' سینے استفادہ کمیا ہے۔اس کی تسوید کا آغاز ۹۹۸ ھے/۱۵۹۰ء کو مدینہ منورہ میں کیا تھا اور اختیام ۱۰۰اھے/

٩٩٠ اء كو د بلي ميں ہوا۔اس بات كاذ كروہ ان الفاظ ميں كرتے ہيں:

وابتدائے تسویدای حروف درسند ثمان وتسعین وتشع مآیة در مدینه منوره بوده وتو نیق تبییض آل درسنة

احدى والف در بلدهٔ و ہلی یافتہ 🗗

• عذب القلوب من ٢-

جذب القلوب الى ديار المحيون واور ۱۸۸ و مين لكصنو سے دومرتبہ شائع ہوئی۔ اس كَقلمى نسخ بھى سب سے پہلے متعدد قلمى نسخوں سے مقابلہ مزم لندن اور بائلى پور وغيره مين موجود ہيں۔ "منهاج الدوق" ك مين شائع ہوئى۔ اس كا اردوتر جمد بھى" تاريخ مدينا جوچيس چكاہے۔

ہندوستان کی بائلی پورلائبرری کی نمائخ ہند کا یہ متنداور قابل اعتاد بَدْ کرہ ہے اوراس موضوع دفات ہے۔ سے صرف چارسال پیشتر۔ ۹ رصفر ۲۸۰ اھ/۱۲ر کے علمائے ۱۰ کونقل کیا گیا تھا۔ کیمبرج یونیورٹی میں بھی اس کا ایک قلمی نسخ موجود ہے، جواچھی حالت میں ہے ۔ سکتا

ذکر ملوک: بیتاریخ سلاطین ہندہے جوذکر ملوک یا تاریخ حقی کے نام سےموسوم ہے۔ کتاب سلطان شہاب الدین محمد غوری سے جلال الدین اکبر کے جالیسویں سے جلوس تک کے حالات کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔ اس کا آغاز قر آن مجید کی اس آیت سے ہوتا ہے:

﴿ اللّٰهُ مَّ مُلِكَ الْمُلْكِ تُوزِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُغِرِّ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُخِرُ الْمَكْ مَنْ تَشَاءُ وَتُخِرُ اللّٰهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾ • (الرَّشُخُ محد اكرام مرحوم كے خيال كے مطابق يہ كتاب' غالبًا (شُخْ محدث كے) قيام فتح پورسيكرى كزمانے ميں شروع ہوئى' مواكرى حكومت كے پورے جاہ وجلال كا دور تھا اور اس كے چاليسويں سن جلوس لين شخ محدث محدث محدث محدث مراتے ميں) پاية تحيل كو پَنِيْ مُكراس ميں فاضل مصنف نے اكبر كے خلاف كوئى بات نہيں كھى۔ شخ محدث فرماتے ہيں:

واز اول جلوس تالآن که از مدت سلطنت عظمی و دولت کبری این شهنشاه عالی نژاد عالم مدارا قالیم شال زیاد ه برچهل سال رفته است \_

شیخ مدوح کتاب کے آخری باب میں باوشاہ کی فتوحات اور حکومت کے قواعد وضوابط وغیرہ کے بارے میں بھی کچھ یا تیں قلم بند کرنا چاہتے تھے، گراس کی فرصت نہ ملی ، تا ہم اس کے بعد پچھاضا فے ہوتے رہے ہیں۔

ذکر ملوک ابھی تک شائع نہیں ہوئی۔البتہ اس کے قلمی نسخ حیدرآ با دکن، مدراس علی گڑھ وغیرہ کے کتب خانوں میں موجود ہیں علی گڑھ کانسخہ بڑا قدیم ہے اور ۱۹۳۰ھ/۱۹۲۱ء کا کتابت شدہ ہے۔ یعنی مصنف کی زندگی میں اس کی کتابت ہو چکی تھی۔ کی زندگی میں اس کی کتابت ہو چکی تھی۔

- حیات شیخ عبدالحق محدث د بلوی، ص ۱۹۴ بحواله فهرست مرتبه برا دَن ، ص ۳۵۵ ـ
- یہ سورہ آل عمران کی چھبیسویں آیت ہے اوراس کا ترجمہ بیہے: اے اللہ! مالک تمام ملک کے ، توجس کو چاہے ملک ویتا ہے اور جس سے چاہے ملک چھین لیتا ہے۔ تیر سے اختیار میں ہے یہ بے بھلائی ، بلاشیہ تو ہرشے پر قدرت رکھنے والا ہے۔

تاريخ:

تاریخ ایک نہایت اہم موضوع ہے۔اس پرشخ محد بنگہ سیاسی نوعیت کا ہے۔اس کو ضبط تحریر میں لانے جذب القلوب الى ديار الحبوب بيفارى زبان مين ن جهال ميرقوا عدسلطنت ،اس كے بنيادي احكام،

و آواب اورار کان واسباب سے باخبر ہو سے میں شیخ اس کی وجہ تالیف کے بارے

وربيان قواعد سلطنت واحكام اركان واسباب وآلات تخصيل آن واوضاع آواب اي امرعظيم الشان

ن به اسم سامی شلطان الوفت و ملک الزمان <sup>در</sup> پالله ملکه به پروفیہ وقلیق احمد نظامی نے اس رس کے کا ایک قلمی نسخہ ۱۹۴۷ء سے قبل دبلی میں سیرظہیر الحسن صاحب

ہ خانے واقع قرول باغ میں دیکھا تھا۔اورکسی کتب خانے میں اس کا کوئی قلمی نسخة نبیں ہے۔

میون و تذکره کے موضوع کے تحت شخ کی مندرجہ ذیل سات تصانف ہیں: مأرج النبوقة: اس ميں رسول الله مَا لِيُعْ كى حيات طيبه كِمفصل حالات بيان كيے گئے بيں۔ كتاب

بارہ سو سے زائلو صفحات کوشامل ہے اور ذیل کی ترتیب سے رسول اکرم کے سوانح اقدس کو یا پچ حصوں میں منقسم

شم اول:

قسم دوم :

شم جہارم:

در ذکر فضائل و کمالات، اخلاق وصفات۔ درذ کرنسپ و ولا دت ۔

در ذکروقا لُع سنوات از ابتدائے ہجرت تاو فات بہ

در ذکر حدوث مرض عسل وتکفین وغیر ہ۔

در ذکراولا وطام ه واز واج مطبم ه په

مراً أُرَّج النبولة اكبرى عبد ميں لكھي گئي اور ان حالات سے متاثر ہوكرلكھي گئي جن ميں لوگوں كا روحاني تعلق رسول الله عُظِفِيم كيذات ستوده صفات ہے منقطع ہور ہا تھا اور احكام شریعت اور امورسنت ہے رغبت باتی

ندر بی تھی۔اس دور میں شیخ مودث نے ضروری خیال فر مایا کہ ملک کےعوام وخواص کورسول الله تالیم کی حیات

طیبہ کے پاکیزہ واقعات سے روشناس کرایا جائے۔ یہ ہات ﷺ نے خود ہی بیان فر مائی 🗗

مدارج النبوة ٢٩ ٢ اهه/١٨٥٣ء ميل فخر المطلق في اور ١٧٢١ هه اور ٢ ١٢٥ه / ١٨٥٨ء ميل مظهر العجائب

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

پریس سے طبع ہوئی۔علاوہ ازیں ۱۷ ۱۸ء اور ۱۸۸۰ء میں لکھنٹو سے دومر تبہ شاکع ہوئی۔اس کے قلمی نسخے بھی انڈیا آفس لائبریری لندن، جرمنی، برٹش میوزم لندن اور بائلی پوروغیرہ میں موجود ہیں۔''منہاج النہو ق''کے نام سے خواجہ عبدالمجیدنے اس کا اردوتر جمہ بھی کیا تھا جوجھپ چکاہے۔

اخبار الاخیار: فارسی زبان میں علا و مشائخ ہند کا بیمستند اور قابل اعتاد تذکرہ ہے اور اس موضوع میں اس کو بنیادی مآخذ کی حیثیت حاصل ہے۔ برصغیر کے علائے عظام اور مشائخ کرام کے واقعات و حالات ککھنے اور معلوم کرنے والا کوئی شخص اس سے بے نیاز نہیں ہوسکتا۔ اس کے مطالعہ سے شخ کے وسعت معلومات کا بتا چاتا ہے اور بیحقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ وہ بزرگان دین سے انتہائی عقیدت کے باو جود شخص تی توقیق و تعص کا واب مضبوطی سے تھا ہے ہوئے ہیں۔ اخبار الاخیار میں شخ نے اپنے بعض اسلاف اور خود اپنے کچھ ذاتی واقعات بھی مضبوطی سے تھا ہے ہوئے ہیں۔ اخبار الاخیار میں شخ نے اپنے بعض اسلاف اور خود اپنے کچھ ذاتی واقعات بھی اختصار کے ساتھ بیان کیے ہیں۔ ان کی زندگی ہی میں اس کتاب کو اہل علم میں شہرت و قبولیت حاصل ہوگئی تھی جب بیہ کتاب بادشاہ ہند جہاں گیر کے سامنے آئی تو اس نے اس کی بہت تعریف کی اور شخ کی مجنت و گاؤں کو خراج شخصین پیش کیا ہے۔

ید کتاب کئی مرتبہ چھپ چکی ہے۔۱۲۸۳ھ/۱۸۱۷ء میں مطبع محمدی ہے ۱۳۰۹ھ اور۱۹۱۳ء اواد۱۹۱۳ء میں مطبع محمدی ہے ۱۹۱۳ھ اور۱۹۱۳ء میں مطبع مجتبائی دبلی سے شائع ہوئی۔اس کے قلمی نسخ بھی بوڈلین، ایشیا ٹک سوسائٹ بنگال، برٹش میوزم لندن ا کیمبرج یو نیورشی اور بانکی یوروغیرہ کی لائبر ریوں میں موجود ہیں۔

احوال ائمه اثنا عشر خلاصه اولا دسید البشر : به باره امامول کے حالات پر ایک رساله ہے اور فاری زبان

میں ہے

یں مہت انوار الجلیلہ فی احوال مشائخ الشاذلیہ: بیرسالہ بھی فاری زبان میں ہے اور مشائخ سلسلہ شاذلیہ کے تفصیلی حالات بر مشتمل ہے۔

زبدۃ الآ نار: یوعر فی زبان میں ہے اور شخ نورالدین ابوالحن بن یوسف (۱۳۳۲ ہے۔۱۲۳۷ء سے ۱۳۳۷ء) کی تصنیف (۱۳۳۷ ہے۔۱۳۱۷ء کے مالات میں ایک قدیم اسالاء) کی تصنیف ''بہت الاسرار'' کی تلخیص ہے۔ بہت الاسرار شخ عبدالقادر جیلانی کے حالات میں ایک قدیم ادر متند کتاب ہے۔ زبدۃ الآ ٹار ۱۳۰۰ھ/ ۱۸۸۷ء میں بمبئی سے شائع ہوئی تھی۔ اس کا فاری ترجمہ خود شخ عبدالحق محدث نے دارا شکوہ کی فرمائش پر کیا تھا۔

مطلع الانوار البهيد في الحلية النوية : اس مين رسول اكرم مَنْ الله الله مبارك بيان كيا كيا ميا --

علم نحو:

علم نو سے متعلق شیخ کی دو کراہیں ہیں، جویہ بیات

في يات جهال كيري من ٢٥٨ -

حافیۃ الفوائدالضیائیہ:نحوکی مشہور کتاب شرح جامی پر حاشیہ ہے۔ افکار الصافیہ فی ترجمۂ کتاب الکافیہ: یہ کتاب انھوں نے زمانہ طالب علمی میں، جب کہ وہ صرف پندرہ

یا سولہ سال کی عمر کے تھے، کافیہ کے بعض مباحث کے بارے میں لکھی۔

## ذاتی حالات سے متعلق:

شخ نے بعض ایس کتابیں بھی تھنیف فر مائی ہیں، جن میں اپنے ذاتی حالات درج کیے ہیں اور ساتھ ہی بعض ان بزرگان دین کے کوا کف بیان کیے ہیں، جن سے ان کے ذاتی مراسم تھے یا ان سے عقیدت اور محبت کے تعلقات استوار تھے۔اس قسم کی کتابیں جار ہیں، جن کے نام یہ ہیں:

اجازت الحديث في القدم والحديث: اس ميں يَّنْ نے اپني اسناد حديث تحرير فر مائي ہيں۔

تالیف قلب الالیف بذکر فہرس التوالیف: بیران کی تصانیف کی ایک فہرست ہے، جو انھوں نے خود تھیں ہیں تاریخ

مرتب کی تھی۔ آغاز کتاب میں دبلی کے چند شعرا اور مصنفین کے حالات بھی مندرج ہیں۔ یہ کتاب سب سے پہلے مطبع عزیزی رام پور میں چھپی۔ پھر ۱۳۰۹ھ/۱۹۲ھ میں مطبع مجتبائی دبلی سے شائع ہوئی تھی۔ بعدازاں حیدر

پہ کی ریون و میں اللہ قادری نے "تذکر و مصنفین دبلی " کے نام سے اس کا ابتدائی حصہ شائع کیا تھا۔ آباددکن سے سیدشس اللہ قادری نے "تذکر و مصنفین دبلی " کے نام سے اس کا ابتدائی حصہ شائع کیا تھا۔

زادامتقین الی طربی الیقین: اس میں شیخ علی مقی ، شیخ عبدالو ہاب مقی ، اور ان شیوخ و اساتذہ کے

حالات درج ہیں، جن سے شخ محدث نے مکہ مکرمہ میں استفاضہ واستفادہ کیا۔علاوہ ازیں اپنے ذاتی واقعات بھی شامل کتاب ہیں۔ کتاب کے دیباہے میں شخ نے وضاحت کی ہے کہ اس میں وہ واقعات بیان کیے گئے

جی شاش کیاب ہیں۔ کیاب نے دیباھے میں ج نے وضاحت کی ہے کہائی میں وہ واقعات بیان لیے گئے ہیں جو دوسال قیام مکہ کے دوران میں ان کے مشاہدہ یا ساعت میں آئے۔الفاظ یہ ہیں:

تامدت دوسال وکسرے بحالت قیام مکہ معظمہ آنچہ دیدم یا شنیدم ضبط کردم۔ بیا کتاب شیخ نے مکہ معظمہ میں لکھنا شروع کی تھی گر ۱۰۰۱ھ/ ۹۵اء میں ہندوستان آ کر مکمل کی۔ مصر میں اساس میں شیخ میں جرنے اپنی جستیں دیں جوفو الکی ہیں۔

وصیت نامہ:اس میں شیخ ممروح نے اپنی وسیتیں درج فر مائی ہیں۔

### خطبات:

فصول الخطب لنيل اعالی الرتب: اس میں شیخ نے اپنے خطبات جمع کیے تھے۔ غالبًا خطبات کا یہ قبی مجموعہ اب ناباب ہے۔

### مكاتيب:

كتاب المكاتيب: يدشيخ كے ان ٦٨ مكتوبات كالمجموعہ ہے جوانھوں نے بعض اہم اور ضروري مسائل

کے بارے میں خواجہ باقی باللہ، حضرت مجدد الف ثانی، شاہ ابوالمعالی، شخ عبداللہ نیازی، نواب مرتضٰی خال، عبدالرحیم خان خاناں اور شخ فرید کے نام تحریر کیے۔ ان کے علاوہ اس میں شخ ابوالخیراورفیضی وغیرہ کے نام بھی بعض کمتوبات درج ہیں۔ کمتوبات میں نہایت تفصیل اور شرح و بسط کے ساتھ بعض اہم امورکو مدار بحث تھہرایا گیا ہے۔ یہ مجموعہ مکا تیب کے ۱۸۱۲ھ مطبع سے اخبار ہے۔ یہ مجموعہ مکا تیب کے ۱۸۱۲ھ مطبع سے اخبار الخیار کے جاشے پر شاکع ہوا۔

صحیفۃ المودۃ: بیشنے کے دوستوں کے نام بصورت مثنوی مکتوبات کا ایک مجموعہ ہے۔ غالبًا اس مثنوی کا اب کوئی نسخہ کہیں موجود نہیں ہے۔

## شعروشاعری:

شیخ عبدالحق محدث دہلوی بہت اچھے شاعر بھی تھے اور حقی تخلص کرتے تھے۔ کہنا چاہیے کہ شعرو تخن کا میہ ذوق انھیں ورا شت میں ملا تھا۔ ان کے والد شیخ سیف الدین سیف، چپا شیخ رزق اللہ مشاتی اور دادا شیخ فیروز سبھی شاعرانہ ذوق رکھتے تھے اور شیخ موصوف کے خاندان میں یہ ذوق شیخ فیروز کے زمانے سے چلا آرہا تھا۔ شیخ عبد الحق اس کا اظہاران الفاظ میں کرتے ہیں:

معنی حلویت وشعروظرافت درخانهٔ مااز و بیداشد \_

یعنی ہمارے خاندان میں لطافت کلام، شعروشاعری اور حلاوت وظرافت انہی (لیعنی شیخ فیروز) کے عمد سے پیدا ہوئی۔

شیخ محدث کی رغبت شعر کے متعلق معارج الولایت کے مصنف رقم طراز ہیں:

در شعر نیز رغبی تمام داشت ..... و حقی تخلص خود را نهادے، چنانچد در کتب ورسائل ایثال اشعار ایثال

یعنی (شیخ عبدالحق محدث) شعرگوئی میں کامل رغبت رکھتے تھے اور حقی تخلص کرتے تھے۔ چنانچے ان کی کتب ورسائل میں ان کے اشعار درج ہیں۔

نظام الدین بخشی اس کا ذکران الفاظ میں کرتے ہیں:

زبان شعردارد:

شخ عبدالحق شاعرانہاسلوب کلام کے مالک تھے۔ شفر

شخ کے چنداشعار ذیل میں درج کیے جاتے ہیں:

حقی توزِ تاریخ و حکایات گوئی ور راه تتیج روایات میوئی رر در در در ناویه فقر نشستی، کارے جز ذکر خدا، نفی و اثبات مجوئی

حقی زیخ قصه و افسانه شدی چول مردم روزگار فرزانه شدی دروش ترازِ ذکر شاپال چه غرض مفتونِ مخن ششتی و دیوانه شدی

مقصودِ الل ذوق زِ ذكرِ گزشتگال تنبيه عبرت است چهمكيس چه بادشاه

حقا بیانِ شوق بیایال نمی رسد کو تاه از، قصهٔ دررو دراز را

دوش از کثرت اغیار نجاتم دادند روه بسوئے حرم وصدتِ ذاتم دارند حق از گوشته دیلی نه نهم پاپیرول خود گرفتیم که ملک گجراتم دادند

چوں من میرم چه حاصل گر لبت آرام جال باشد من از حسرت بمیرم، او بکام دیگرال باشد بهر چور کیکه آل مه می کند از جا مروحتی که بد خوئ مرا شاید که مقصود امتحال باشد

عجب ز اطوارِ خود پندانت طور ما طور درد مندانت پیچ چیزے چو درد مندی نیست که در بوے خود پندی نیست

صد شکر که از تفتگی غم رستم چو قطره بدریائے کرم پیوسم برکشتی توفیق ازل بنشتم وز زمزم قدس چیرهٔ دل شستم

این نامه که پایهٔ ترقی آمد شائسته اقبال و ترقی آمد جنیدن خانمه در وقت تسوید حروف دردست، دل شکستهٔ حقی آمد

شب فراق کو از جمر یاری گریم بہانہ درد کنم، زار زاری گریم بہر جا کہ بود ماتے ردم آنجا بدیں بہانہ زجمر نگار می گریم

قاتلش در جلوہ آمد طاقتم برباد رفت نرکش درخواب رفت و فتنه رابیدار کرد حال حقی برتو کے ظاہر شود زیرا کہ وے حالتے دارد کہ نتواند بخود اظہار کرد

اے آ نکہ ترا طالع مسعود بود وانی کہ مرا از توچہ مقصود بود یک فاتحہ از بیرِ من خشہ بخوال نا عاقبت کارِ تو محمود بود

در خواب ہمیشہ باخیال تو خشم در بیدارم بخط و خال تو خوشم القصہ چہ در خواب و چہ در بیداری اے مردم دیدہ با جمال تو خوشم

#### وفات:

شخ عبدالحق نے چورانوے (۹۴) سال عمر پائی اور آخر دم تک تصنیف و تالیف اور درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا۔ زندگ کے آخری دور میں بھی جسمانی اور روحانی طور پراسی طرح صحت مند و توانا تھے، جس طرح کے ابتدائی دور میں تھے۔ نہ بھی درس و مطالعہ میں فرق آیا، نہ تدریس کے سلسلے کم ہوئے، نہ تحقیق و کاوش میں کی واقع ہوئی، نہ قلم و قرطاس کی صحبتیں ماند پڑیں اور نہ وظا کف و اوراد اور روزانہ کے معمولات میں خلل پیدا ہوا۔ اپنی گونا گوں علمی ضوف شانیوں سے سرز مین برصغیر میں روشنی کی ایک وسیع فضا پیدا کر کے ۱۲ رائیج الاول ہوا۔ اپنی گونا گوں علمی ضوف شانیوں سے سرز مین برصغیر میں روشنی کی ایک وسیع فضا پیدا کر کے ۲۱ رائیج الاول ہوا۔ اپنی گونا گوں علمی فرون ہوئے۔ وصیت کے مطابق نماز جنازہ ان کے جلیل القدر صاحب زادے شخ نورالحق نے پڑھائی۔

#### اولاد:

شخ عبدالحق محدث کے تین بیٹے تھے۔ شخ نورالحق، شخ علی محداور شخ محمہ ہاشم - بینتیوں اصحاب علم وضنل سے ، گرشخ نورالحق ان میں سب سے فائق اور بلند مرتبے کے مالک تھے۔ ان کے تفصیلی حالات ان شاء اللہ کتاب کے اصل مقام پر درج ہوں گے، یہاں اختصار کے ساتھ صرف یہ بتانا مقصود ہے کہ شخ محدث اپنے اس فرزند کو بوی قدر کی نظر سے د کیصتے تھے۔ اس کے لیے ایک واقعہ لائق تذکرہ ہے، اور وہ یہ ہے کہ میرسید طیب بگرامی (جن کا ذکر پہلے گزر چکا ہے) ایک عالم و فاضل اور زاہد ومتورع بزرگ تھے۔ ''سبع سنابل'' کے مصنف میرسید عبدالواحد بلگرامی کے فرزند اور جانشین تھے۔ میر غلام علی آزاد بلگرامی نے ان کے اوصاف و کمالات کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے:

. وے ذات مقدی کہا گر تقلین باونا ز کنندمی زیبد واگر زمین وزمان برخود بالندمی شاید 🗣۔

مآثر الكرام بص ٥٥۔

یعنی وہ ایسی پاک باز شخصیت کے مالک ہیں کہ اگر دونوں جہان ان پر ناز کریں توضیح ہو گا اور اگر زمین اور اس پر بسنے والے ان پرخوش ہوں تو بحا ہو گا۔

وہ ایک فرشتہ صفت بزرگ ہے۔ آزاد بلگرامی ان کی تعریف میں سید کرم اللہ کا یہ قول نقل کرتے ہیں: اگر کے خواہد، ملک رابر روئے زمین بہ بیندمیر سید طیب رامشاہدہ کند •

، رئے وہر بین میں را برروے رین بہ بیٹر میر سید سیب را سماہرہ مدے۔ (اگر کوئی خض زمین بر فرشتہ دیکھنا جا ہتا ہے تو میر سید طیب کودیکھے لے۔)

مرسید طیب مدریس وتصنیف میں ماہر تھے۔تفسیر بیضادی اور ہدایہ پرانھوں نے عالمانہ حواثی تحریر

کیے ہیں۔ میرموصوف اور شیخ عبدالحق دہلوی کے درمیان بڑے ووستانہ اور مخلصانہ تعلقات تھے، جس کا تذکرہ میرغلام علی آ زاد بلگرامی ان الفاظ میں کرتے ہیں:

درمیان شخ عبدالحق دہلوی قدس سرہ، حضرت میر محسبتے ومودتے عظیم بود، شخ عبدالحق بدرعایت بزرگ اوراشخ طیب می گفت 🇨۔

(شخ عبدالحق اور حضرت میر کے درمیان انتہائی محبت ومودت کے مراسم قائم سے۔شخ عبدالحق ان کی بزرگی کی وجہ سے انھیں شخ طبیب کہا کرتے ہتے۔)

میرطیب کی فضیلت علم اور شیخ محدث پران کے اثر کا اندازہ اس واقعہ سے کیجے کہ ایک مرتبہ اپنے زمانۂ کبرس میں شیخ محدث کی کتاب کا درس دے رہے تھے کہ ایک مقام پر ڈک گئے اور فر مانے لگے، اگر میر سیدطیب اس وفت موجود ہوتے تو اس مشکل مسئلہ کو آسانی سے طلکر دیتے۔ حسن اتفاق سے میرسیدای وقت تشریف لے آئے۔ شیخ بہت خوش ہوئے اور خیر وعافیت دریافت کرنے کے بعد وہ مشکل ان کے سامنے بیان کی۔ میر ممدوح نے کتاب ہاتھ میں پکڑی اور تھوڑے سے تامل کے بعد متعلقہ مقام کی عبارت کچھ اس انداز سے پڑھی کہ مسئلہ خود بخو دھل ہوگیا اور مشکل رفع ہوگئی۔ بیوہ زمانہ تھا جب شیخ نورالحق آگرہ میں مقیم سے اور منصف نے بڑا کو اگر میں مقیم سے اور منصوب سے دریافت فرمایا ''کس راستہ سے آئے ہیں؟'' انھوں نے بتایا ''براستہ آگرہ آیا ہوں۔' فرمایا ''راستہ میں نورالحق سے ملاقات ہوئی ہوگی۔' میر صاحب نے جواب

ﷺ نے فرمایا: ظاہراً ازیں کہ اومرتکب قضاشد، اعراض بیمل آید ہے۔

دیا: "مفرمیں کچھالیے مواقع پیش آئے کمان سے ل نہ کا۔"

ینی بظاہر ندملنے کی وجہ بیمعلوم ہوتی ہے کہ وہ محکمہ قضا پر متعین ہے۔

- مآثرانگرام،ص۵۵\_
  - 🛭 الينابس ٢٧٠\_
  - مَا تُرالكرام ، ص ٢٧٠ \_

پهريشخ نورالحق کی ان الفاظ میں تعریف کی:

اگرچہ پمرِمن است اما بجائے پدر، اگرچہ شاگر دِمن است اما بجائے استاد، اگرچہ مرید من است اما بجائے پیرمی دانم • \_

(اگر چہوہ میرابیٹا ہے لیکن باپ کے بجائے ہے۔اگر چہ میرا شاگرد ہے لیکن استاد کے بجائے ہے۔ اگر چہ میرامرید ہے لیکن میں اسے پیر کے بجائے سجھتا ہوں۔)

میرسیدطیب نے شخ کی ہے بات بوری توجہ سے سی اور پھراس طرح اٹھے اور باہر نکلے جیسے کسی ضرورت سے جاتے ہیں۔گروہ ای وقت آگرہ کے لیے روانہ ہو گئے۔اور شخ نورالحق سے ملاقات کر کے واپس دہلی آئے۔شخ کو معلوم ہوا تو ان کی اس اخلاقی رفعت سے بہت متاثر ہوئے اور میر صاحب سے انتہائی معذرت کی۔

معذرتها برزبان آورد ٥-

(بڑے ہی معذرت خواہاندالفاظ استعال کیے۔)

شخ عبدالحق وہلوی کے دوسرے فرزند شخ علی محمد بخاری دہلوی تھی، جواپنے عصر کے فضلا میں سے تھے۔دہلی میں پیدا ہوئے اور اپنے والد ماجد سے کتب درسید کی تخصیل کی، شخ علی محمد تصنیف و تایف کا اچھا ذوق رکھتے تھے اور تین کتابوں کے مصنف تھے،جن کے نام یہ ہیں:

خزائن الدرر: بيعربي، فارى، اورتركى زبانوں كى لغت ہے۔

رسالہ احوال بننج پیران چشت: بیخواجہ معین الدین چشق ، قطب صاحب، با با فرید الدین عجنج شکر ، خواجہ نظام الدین اولیا اور شیخ نصیرالدین چراغ وہلی کے حالات پرمشتمل ہے۔

نجات المریدین:اس میں شخ عبدالقادر جیلانی کے احوال وواقعات بیان کیے گئے ہیں۔

تیسر بے فرزندشنے محمد ہاشم دہلوی تھے، جو عالم باعمل اور عبد صالح تھے۔ دہلی میں پیدا ہوئے ، وہیں نشو ونما پائی اوراپنے عالی مرتبت والدشنے عبدالحق دہلوی سے علم حاصل کیا، طویل عرصے تک ان سے منسلک رہے اور اس قدر استفادہ کیا کہ حدیث اور فقہ کے ماہر علما میں ان کا شار ہونے لگا۔

شیخ عبدالحق محدث کے بیتینوں فرزند گیار ہویں صدی ہجری کے معروف ہندی علائے دین میں سے

\_<u>&</u>\_



<sup>🛭</sup> مآ ژانگرام بص ۲۸ ـ

<sup>👵 🖟</sup> أثر الكرام بص ٢٧٩ \_

## مراجع ومصادر

فقہائے ہندکی اس جلد کی تصنیف میں درج ذیل کتابوں سے استفادہ کیا گیا۔

- أَ كَنْنَ اكْبِرِي: الوالْفْعِنْلِ مِطْبِعِ نُولُ كَثُورِ بِكُفِيغُ عِلْمِ 10 Alp \_1
- ا بجد العلوم: نواب صديق حسن خال مطبع صديقيه ، بهويال ١٢٩٥ ه
- اتخاف النيلا: نواب صديق صديق خال مطيع نظامي، كان يور ـ ١٢٨٨ ه ٣
  - اخبارالاخبار: شخ عبدالحق محدث وبلوي مطبع مجتبا كي، وبلي ١٣٣٣ هـ سم\_
- اذ كارِ ابرار، ترجمه گلزارِ ابرار: تصنیف محمرخو فی شطاری مانڈ وی۔ترجمہ فضل احمد جیوری مطبع مفیدعام، آگرہ۔ ۳۲۲ ہ ۵
  - افعة اللمعات شرح مشكوة: شخ عمدالحق محدث دبلوي مطبع نول كشور بكعنؤ\_ -4
    - الاعلام: خيرالدين زركلي،طبع ثاني\_
    - انثائے ابوالفصل:مطبوع لکھنؤ ۔ ۱۲۲۸ ہ \_^
  - انوارالعارفین: حافظ محمر حسین مراد آبادی مطبع نول کشور بکھنوہ۔ ۲ ۱۸۷ء۔ \_9
  - اليضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون: اساعيل ياشا مطبع ببيه، استنبول ١٩٣٥ هـ/١٣٣٥ -\_1+

  - بادشاه نامه:عبدالحميد لا موري تصبح عبدالرحمن مطبوعه ايشيا تك سوسائل بنگال، ككته ١٨٦٧ء ١٨٤٠ء \_11
    - برصغيرياك وبهندمين علم فقه: محمراسحا تن بهيثي \_ ادارهٔ ثقافت اسلاميه، لا بهور \_٣٤١٩ ـ \_ \_11
      - برم تيموريية: سيدصاح الدين عبدالرحن دار المصنفين ، اعظم كره -\_1100
- تاريخ بربان مآثر: سيدعلي طباطبائي ناشرمجلس مخطوطات فارسيه حيدرآ باد، وكن مطبع جامعه، دبلي ١٣٥٥ هـ/١٩٣٦ء ـ سمار
- تاريخ تخفة الكرام ـ جلداول، دوم ، سوم \_مطبع حسيني اثناعشري، محلّه فراش خانه وزير يخنج ، لا بور ٢٠ ١٣٠ هـ ومطبع ناصري \_ \_10
  - تاریخ شیراز مند جون یور:سیدا قبال حسین \_اداره شیراز مند پباشنگ باؤس جون یور (مهندوستان )،۱۹۶۳ء\_ \_!4
    - تاریخ طاہری: سید طاہر محمد نسیانی محتصوی۔ سندھی ادبی بورڈ ، حیدر آباد۔ سندھ ۱۳۸ھ/۱۹۲۸ء۔ \_14
      - تاريخ فرشته: محمد قاسم فرشته مطيع نول كشور بكهنوه\_١٩٣٣ء\_ \_1/
- تاریخ تشمیراعظمی: خواجه ثهراعظم ویده مری تشمیری ناشرغلام محمد ، نورمحمد ، تا جران کتب سری تکر ۱۳۵۵ ۱۳۵۰ ۱۹۳۷ ۱ \_19
  - تاریخ معصومی: میرمجرمعصوم بھکری۔سندھی اد بی بورڈ ، کرا جی ۔ ۹۹۵ء۔ \_14

فقہائے ہند (جلد چہارم)

۲۱ تخفة الكرام: ميرعلى شيرقانغ \_سندهى ادبي بورد \_كراجي \_ ١٩٥٩ - ١

۲۲ تذكره: مولانا ابوالكلام آزا د\_مكتبهٔ احباب، لا مور\_

۲۳ یز کرة الا برار والاشرار : حضرت اخون در ویزه \_اداره اشاعت سرحد \_قصه خوانی باز ارپیا در \_

۲۲ تذکره شخ عبرالحق محدث د الوی: سیداحمد قادری - ناشر، شاه بکد یو - پینه (مندوستان)

۲۵ تذکرہ علائے ہند: مولوی رحمان علی مطبع نول کشور بکھنؤ ۱۹۱۳ء۔

۲۷ تذکرہ علائے ہند (اردوترجمہ) جمہ ابوب قادری، یا کتان ہشار یکل سوسائٹی، کراچی ۱۹۲۱ء۔

212 تزك جهال كيرى: مطبع نامي نشي نول كشور بكسنو ١٩١٧ء-

۲۸ تعلیمات مجدویه: ملک حسن علی جامعی - انجمن اشاعت التوحید والسدند - شرق بور ۱۹۲۵ء -

٢٦ تقصار جيودالاحرار من تذكار جنودالا برار: نواب صديق حسن خال مطبع شاه جهاني ، بهويال ١٢٩٨ هـ ـ

۳۰ مدا کق الحفیه: مولوی فقیر حجیبه بلی مطبع نول کشور بکصنؤ ۱۳۲۴ه/۲۰۹۹-

اس\_ حیات شخ عبدالحق محدث وبلوی: پروفیسرخلیق احد نظامی به ندوة المصنفین ، وبلی ساسسا ۱۳۵۱ سا ۱۹۵۳ مرا ۱۹۵۳ م

۳۲ خزيمة الاصفياء:مفتى غلام سرور لا مورى مطبع ناى گرامى سراج پندت بيجنا تهد الموسوم بيثم مهند، بكھنؤ - ۱۲۹ء -

٣٣٠ رودِكور: و اكثر شخ محد اكرام اداره ثقافت اسلاميه، لا بور ١٩٤٥ - ١٩٠٠

۳۵ . ذخيرة الخوانين: شخ فريد بهمكري \_مقدمه تصحيح، وْاكْتْرْسيد معين الحق \_ پاكستان بهشاريكل سوسائن، كراچي \_

٣٦ زبدة المقامات: خواجه محمد بإشم مشمى مطبع نول كشور، كان يور طبع اول ٩٠ ١٥ - ١٨

٣٧\_ سبحة المرجان في آثار بهندوستان:غلام على آزاد بلكراي طبع بمبئ ٣٠١٥هـ

٣٨ سفينة الاوليا: داراشكوه مطبع نول كشور بكهنؤ ١٨٨٠ء \_

٣٩ \_ سنن الى داؤد: امام سليمان بن اشعث الى داؤد بجستاني \_اصح المطالع وكارغانه تتجارت، كراجي \_

مى \_ سىرالىتاخرىن: غلام حسين خال طباطبائى \_نول كشور بكعنو \_

۳۱ شرح سفرالسعاده: شخ عبدالحق محدث د بلوي نول کشور بکهنئو ۱۹۰۳- ۱۹۰

۳۲ طبقات اکبری: نظام الدین ہروی۔ طالع نول کشور،مطبع گرامی قدراودھ اخبار،لکھنؤ، ۱۹۲۱ھ/۱۹۲۱ھ۔

٣٨ ـ طرب الا مأثل بتراجم الا فاضل: مولا نا ابوالحسنات عبدالحي حنفي كلصنوي مطيع يوسفي كلصنوً و ١٩٢١هـ/ ١٩٢١هـ/

۳۴ عالم كيرنامه بنشي محمد كاظم بن محمد امين \_ كالح يريس ، كلكته \_ ۱۸ ۲۸ = \_

۳۵ مل صالح ، الموسوم بهشاه جهان نامه: محمد صالح كنبوه لا مورى \_الشيا تك سوسائل بنگال ، كلكند \_

۳۷ 💎 عون المعبودشرح سنن ابی داؤد: علامهش الحق ڈھیانوی مطبع انصاری، دہلی۔

ے بر مطبوعہ ہندوستان ہے اکبر بادشاہ کے فرامین واسناد:مطبوعہ ہندوستان ۲۰ سام ۱۹۵۲ء۔

- ۸۸- فرحت الناظرين (شخصيات): محمد اسلم پسروري ترجمه وترتيب محمد ايوب قادري اکيدي آف ايجيشنل ريسرچ آل پاکتان ايجيشنل کانفرنس، کراچي - ۱۹۷۲ء -
  - ٣٩ الفوائدالبهيه في تراجم المحفيه مع التعليقات البينه: مولا نا ابوالحسنات عبدالحي حفي كلهنؤ طبع اول مصر١٣٣٢هـ -
    - ٥٥- قضاء الارب من ذكر علماء أخو والا دب: ذوالفقار احمد مطبع فيض منبع مفيد عام ، آگره- ١٣١٢ هـ -
      - ۵۱ کشف الظنون جلداول، ثانی: حاجی خلیفه مطبع بهیه اشتبول -۱۹۴۱ء/۱۳۴۰ه -
  - ۵۲ منآ ثر الامرا-جلداول، دوم، سوم: نواب صمصام الدوله شاه نواز خال \_ ایشیا تک سوسائل بنگال، مککته ۱۸۸۸ ه ۱۸۹۰ و
    - ۵۳ مآثر رحیمی جلداول، دوم سوم: ملاعبدالقادر نهاوندی ایشیا نک سوسائی بنگال ،کلکته ۱۹۲۷ء، ۱۹۲۵ء، ۱۹۳۱ء -
      - ۵۴ ما ترعالم كيرى: محمر ساقي الملقب بمستعد خال ايشيا تك سوسائل، بظال، كلكته
      - ۵۵ ما تر الكرام، جلداول: غلام على آزاد بككرامي مكتبدا هياءالعلوم الشرقيه ـ لا بهور ـ ا ١٩٧٥ ـ
        - ۵۲ مرأة احدى: مرزامجرهن الملقب بعلى محمدخال بهادر مطبوعه كلته ١٩٢٧ء \_
          - ۵۷ مراً ة العالم: بختاورخال ( قلمي نسخه ) پنجاب يو نيورش، لا تبريري لا مور ـ
        - ۵۸ مجم المولفين: عمر رضا كواله المكتبه العربيه، ومثق مطبعة الترفي، ومثق ١٩٥٧ -
          - ۵۹ مفتاح التواريخ: منثى دانشور مطبع نول كشور بكھنؤ به ۱۲۸ م
      - ۲۰ منتخب التوارخ: عبدالقادر بدایونی مطیع نول کشور بکھنئو ۲۸۴۱ه وایشیا یک سوسائی کلکته ۱۸۱۸ و ۱۸
      - ٧١ منتخب اللباب، جلداول، دوم: محمد باشم المخاطب به خاني خال ايشيا نك سوسائل، بنگال كلكته ١٨٦٩ هـ ١
- ۶۲ نجات الرشيد: عبدالقادر بدايوني \_مقدمه وحواثي ، ذا كٹرسيدمعين الحق \_ادار هُ تحقيقات پا كستان ، دانش گاه پنجاب، لا بهور\_ ۲ برون
  - 11 نزبية الخواطر، عبلد نبيم : علامه عبد الحي حشي لكهنوي \_ دائرة المعارف العثمانييه حبير آباد ، دكن ٢٥٥٥ اهر/ ١٩٥٥ -
  - ٦٦٠ النورالسافر في اخبار القران العاشر عبدالقاور بن عبدالله عبيرروس المكتبه العربية بغداد مطبعة الفرات، بغداو ١٩٣٣ه/١٣٥٣ء
    - ٣٥ \_ بدية العارفين في اساءالمؤلفين وآثار المصنفين: اساعيل پاشابغدادي مطبع ببيه، استنبول ١٩٥١ء ١٩٥٥ء \_
      - ٧٧ هنت اقليم، جلداول، دوم، سوم: امين احمد رازي تقييج وقيلق، جواد فاهنل مطبوعه تهران -
        - ٧٤ اليانع الجني في اسانيدالشيخ عبدالغني جمد بن يجي المدعوبي ستيمي ثم بكسري طبع مهند \_



فهما بست بین را همهاست بین را گیارهویں صدی ججری حصددوم www.KitaboSunnat.com

# ترتثيب

|             | T                                      |   | , |      |                                             |          |
|-------------|----------------------------------------|---|---|------|---------------------------------------------|----------|
| rrı         | داور بخش کی عارضی تخت نشینی            | • |   | rii  | مقدمه                                       | <b>♦</b> |
| rrr         | 0 - 00 4                               | • |   | rir  | جہاں گیر                                    | •        |
|             | اعیانِ دولت اور عمالِ حکومت کے نام     | • |   | rır  | تعليم وتربيت                                | *        |
| rmm         | فرنان                                  |   |   | rim  | جہاں گیرکی بعناوت                           | *        |
| rrs         | پابندی نمازاوروظا ئف داوراد            | ٠ |   | ris  | تخت نشینی اور باره احکام                    | •        |
| rr2         | عدل وانصاف                             | • |   | rız  | شرع محمدی کے نفاذ و تحفظ کی شرط             | *        |
| rm          | ایک نہایت فتیح رسم کا خاتمہ            | ٠ |   | rιΛ  | بيۇں كى مخالفت                              | •        |
|             | ہندوؤں کے قبضے ہے مسلمان عور توں کی    | • |   | 719  | علائے کرام ہے محبت وعقیدت                   | •        |
| rra         | ر مائی اور مساجد کی واگز اری           |   |   | rr•  | خلاف شرع رسوم سے نفرت                       | ٠        |
|             | صوبه کابل کی ایک انتهائی ندموم رسم ختم | • |   | rrr  | سفرِ کانگڑہ میں علائے اسلام کی معیت         | ٠        |
| rra         | كرنے كاتھم                             |   |   | rrr  | مطالعهٔ کتب کاشوق اور مدارسِ دینیه کی تغییر | ٠        |
| rr.         | ہ گلی کے فرنگیوں کی گوشالی             | • |   | ***  | قرآن مجيد يے لبي لگاؤ                       | ٠        |
| 1774        | بدعات كاخاتمه اورشيكسول كي معافي       | • |   | rrm: | اورادووظا ئف                                | ٠        |
| ror         | با دشاه کا فرض                         | • |   | rrr  | ادب وشعر كاذوق بلند                         | •        |
| rrr         | الله کی عبودیت کا قرار                 | • |   | rrr  | مے نوشی اورا فیون خوری                      | •        |
| rrr         | دوریشاہ جہان کےعلاومشائخ               | • |   | 224  | لکی مصا کح                                  | •        |
| rrm         | شجاعت ادرفتو حات                       | • |   | rra  | دور جہال میری کے علائے کرام                 | •        |
| <b>1</b> 77 | علمی، ثقافتی اور تهذیبی ترقی           | * | İ | rro  | شخ محمرمبرے عقیدت وتعلق                     | •        |
| יויין       | معزولی اور و فات                       | * |   | 777  | برصغير ميں انگريز كاقدم                     | •        |
|             | <u></u> £                              | • |   | rr2  | وفات                                        | +        |
| rra         | ا ـ مولا ناعبدالحكيم سيالكوثي          | • |   | rfA  | شاه جهان                                    | •        |
| 444         | حصول علم                               | • |   | rra  | بغاوت اوراس كالبس منظر                      | •        |

| نہائے مند (جلد چہارم) | فق |
|-----------------------|----|
|-----------------------|----|

|   | -           |                                     |   |   |              | ع <i>میدر طند چہ</i> ارم)      | عبا. |
|---|-------------|-------------------------------------|---|---|--------------|--------------------------------|------|
|   | rar         | ملاعصمت التدسهارن بوري              | • |   | rrz          | مىندەرس وتدريس                 | *    |
|   | MA          | مولوی محمد احمد قنو جی              | ٠ |   | ተሮላ          | عهد جہاں گیری میں              | *    |
|   | ma          | ملاعبدالو ہاب پسروری                | ٠ |   | rea          | عبدشاه جہان میں                | *    |
|   | MO          | مولوی محد معظم                      | ٠ |   | 779          | وسعت علم وفضل وقبوليت عامه     | *    |
|   | PYA         | ملاعبدالعزيز عزت أكبرآ بادي         |   |   | ror          | ہم عصر علا ہے علمی مباحثے      | •    |
|   | MZ          | ملامحمرافضل جون بوري                | * |   | ror          | مجد دالف ثانی تعلق خاطر        | *    |
|   | MZ          | چندر بھان برہمن                     | • |   | roo.         | حضرت میال میرے ملاقات          | *    |
|   | MZ          | میرسیداساعیل بلگرامی                | * |   | raa          | تصانيف وحواشي                  | •    |
|   | rq.         | اولا د                              | • |   | ror          | تفسير بيضاوي                   | •    |
|   | rar         | ۲_مولا ناعبدالحکیم تشمیری           | • |   | ran          | مولا ناعبدالحكيم كاحاشيه       | •    |
| ļ | rar         | ۳_مولا ناعبدالحی بگرامی             | • |   | 741          | <i>حاشيه کشا</i> ف             | *    |
|   | rar         | ۴ مفتی عبدالحی سنبھلی               |   |   | 141          | حاشيه مقدمات بلوتح             | •    |
|   | 797         | ۵_شیخ عبدالخالق سهارن بوری          | * |   | ryr          | حاشيه شرح عقا ئد سفی           | *    |
|   | rgr         | ۲ مولا ناعبدالدائم گوالياري         | * |   | rya          | حاشيه شرح عقا ئدملا جلال دوانی | *    |
|   | 191         | 4_مفتی عبدالرحمٰن کا ملی            |   |   | ryn          | حاشيه شرح شمسيه                | ٠    |
|   | ram         | ٨ ـ يشخ عبدالرحمٰن سنبهلي           | ٠ |   | 72+          | حاشيه شرح مطالع الانوار        | *    |
|   | ram         | ۹_قاضی عبدالرحیم مرادآ بادی         | ٠ |   | rzr          | حواشى در كنارشرح حكمة العين    | *    |
|   | rgm         | ٠١-مفتى عبدالرحيم سندهى             | • |   | 121          | حواثثی در کنارمراح الا رواح    | *    |
|   | <b>49</b> 6 | اا_مولا ناعبدالرزاق ِباعْدُى تشميرى | • |   | 121          | بحكمله حاشيه عبدالغفور         | •    |
|   | rgm         | ۱۲_مولا ناعبدالرشيد تشميری          | • |   | 120          | حاشيه حاشيه عبدالغفور          | •    |
|   | 444         | سار- قاضی <i>عبدالرشید</i> د ہلوی   | • |   | 120          | حاشيه مطول                     | *    |
|   | 790         | مهايشخ عبدالستار برمان بورى         | • |   | 722          | ترجمه غنية الطاكبين            | •    |
|   | 790         | ۵ا_مفتی عبدالسلام د یوی             | • | ١ | 122          | الدرة الثمينه                  | •    |
|   | ray         | ۱۲_مفتی عبدالسلام لا هوری           | • |   | 129          | <sup>ا بع</sup> ض دیگر تصانیف  | ٠    |
|   | <b>r9</b> ∠ | اساتذه                              | ı |   | FZ 9         | مسجدا درمدرسه وغيره            | •    |
|   | rgA         | مسندند رئيس اورتلانده               | • |   | FAI          | أوفات                          | •    |
|   | 799         | حاشیه بیضاوی<br>ماشیه بیشاوی        |   |   | TAP          | تلا مُده                       | •    |
|   | r           | کیانافع السلمین انہی کی تصنیف ہے؟   | * |   | <b>7</b> /\^ | قاضی عبدالرحیم مرادآ بادی      | •    |
|   |             |                                     |   |   |              |                                |      |

| ۲۰, | _                                        |   |        | ئے ہند( جلد چہارم)          | تقبها ـ |
|-----|------------------------------------------|---|--------|-----------------------------|---------|
| mry | متعد کی بحث                              | • | P*+ P  | ارقاضي عبدالسلام بربان بوري | •       |
| rrr | شاہ پسندوں سے بُعد                       | • | r.r    | 0220222 2 000               | •       |
| ٣٣٣ | بدایونی مج کی سعادت نه حاصل کر سکے       | • | r.r    | Q/m 27 27 Q Q 1             | •       |
| 224 | بیٹے کا نام ہادشاہ نے رکھا               | • | r•r    | 023.222 35 0 20.            | •       |
| rro | دوستوں کی جدائی کاغم                     | • | r.r    |                             | •       |
| 774 | علمى تصنيفى خدمات                        | • | r.,    | ٢٢ ـ شيخ عبدالعزيز الهآبادي | •       |
| 44  | شاعری                                    | • | ۳۰۴    | 1 0 22 2                    | ٠       |
| mrq | دورِا کبری کا آئینہ                      | • | ۳۰۴۰   | ۲۴- قاضى عبدالنبى خاندىسى   | •       |
| ۳۵۰ | وفات                                     | • | ۳۰۵    | ۲۵ ـ شخ عبدالفتاح چریا کوئی | •       |
| rai | بدا یونی کامد فن اوراولا د               | • | r.0    | 0,0,0,0                     | •       |
| 201 | سس مشخ عبدالقادر بخاری اکبرآ بادی        | • | J 70-7 | ۲۷_قاضی عبدالقادر لکھنوی    | •       |
| 101 | ۳۴ _مفتی عبدالقدوس امروہی                | • | 14.2   | ۲۸ ـ شیخ عبدالقا در حضری    | •       |
| ror | ۳۵ ـ ملاعبدالكريم پيثاوري                | • | P-A    | ٢٩ ـ شيخ عبدالقادراً چي     | •       |
| ror | ٣٦ _ مولا ناعبدالكريم سلطان بورى لا مورى | • | P-9    | ۳۰ ـ شيخ عبدالقادرلا موري   | •       |
| ror | ٣٤_مفتى عبدالكريم مجمراتى                | • | r.9    | اسل-علامه عبدالقادراجيني    | •       |
| ۳۲۳ | ٣٨_ يشخ عبداللطيف سندهى                  | • | r.q    | ۳۲-ملاعبدالقادر بدا يونی    | •       |
| ۳۲۳ | ٣٩_ شيخ عبدالله سند ملوی                 | • | P10    | بدا بونی کی ولادت           | •       |
| ۳۲۳ | ۴۰ بسید شخ عبدالله حضری                  | ٠ | FII    | حصول علم                    | •       |
| 240 | ا۴ _شیخ عبدالله حصری                     | • | rir    | والداورنانا كى وفات         | *       |
| 242 | ٣٢_مولا ناعبدالله لبيب سيالكوثي          | • | rir    | امیرحسین خال کی ملازمت      | •       |
| 121 | ۳۳ _خواجه عبدالله د بلوی                 | • | Min    |                             | •       |
| r2r | سهه به مولا ناعبدالله تنجلي              | • | mim    | )                           | •       |
| r2m | ۵۷ _مولاناعبدالله بربان بوري             | • | 710    | بدایوں میں آتش زدگی         | •       |
| r2# | ۲۶۷ ـ قاضی عبدالله بیجا بوری             | • | 710    | اترک ملازمت                 | •       |
| r2r | ۳۷ ـ علامی عبدالله حلی رومی              | • | FIY    | در بارا کبری میں            | *       |
| r2r | ۴۸ ـ شخ عبدالمجيدامرو ہي                 | • | ۳۱۸    | معركهٔ جهادمین شرکت         | *       |
| 12r | ۴۹ _مولا ناعيد المجيد لا موري            | • | P74    |                             | +       |
| 720 | ۵۰ -خواجه عبدالمنعم احراري               | • | rrr    | ن گولی و ہے ہاکی            | •       |

| قہائے ہند (جلد چہارم) |
|-----------------------|
|-----------------------|

| r+/         | <b>\</b>                                 |   |              | ع مدر جدر پہارم)                                | Cyr.     |
|-------------|------------------------------------------|---|--------------|-------------------------------------------------|----------|
| r99         | ۲۵_ملاعصمت الله سهارن يوري               | • | r20          | ۵۱_مولا ناعبدالمومن لا موري                     | *        |
| <b>1799</b> | ٢٧_مولا ناعلاالملك حييني مرمثني          | • | 720          | ۵۲_مولا ناعبدالنبی اکبرآبادی                    | *        |
| 1400        | ٢٧ - يشخ علم الله المينهوي               | * | <b>172</b> 4 | ۵۳ مفتی عبدالنبی شمیری                          | *        |
| ۱+۱۱        | ۲۸_سیدعلم الله شاه بریلوی                | • | r22          | ۵۴ _ شیخ عبدالواحد مندسوری                      | *        |
| P+0         | عهدطفوليت                                | • | 12A          | ۵۵_شیخ عبدالوہاب مثقی مکی                       | *        |
| ۲۰۳         | شادی،سلسلهٔ ملازمت اورترک دنیا           | • | ۳۷۸          | فقرو تجرید کی راه پر                            | *        |
| 1°•A        | میشخ آ دم بنوری کی بیعت وخلافت           | * |              | ورود مکه مکرمه اور شخ علی متق ہے حصول<br>ا      | *        |
| 64V         | رائے ہریلی میں قیام                      | * | r/9          | اقیض به     |          |
| 14.4        | سفر حج                                   | * |              | صوفیا کی تصانیف کے بارے میں شیخ کا<br>نب        | *        |
| m+          | انتباع سنت ادر عمل وایثار کابے پناہ جذبہ | * | MAT          | انقطهُ نظر                                      |          |
| . (*11      | علم وفضل                                 | * | ۳۸۳          | ساع اور قوالی کے بارے میں شنخ کا فرمان<br>علیفت | *        |
| rtr         | اسلاميت كي تصوير كامل                    | * | MA           | علم وضل                                         | *        |
| MIT         | ساع دمزامير إور بدعات كى مخالفت          | * | ראין         |                                                 | *        |
| מוח         | افقروتنگ دستی کی دعا                     | * | raz          | 1                                               | •        |
| יאויא       | صبرونحل کی انتها                         | * | FAA          | 1 7 7                                           | •        |
| Ma          | ایک عجیب وغریب واقعه                     | * | raa          | 1                                               | •        |
| ma          |                                          | * | m9.          |                                                 | l.       |
| MIN         |                                          | • | <b>179</b> 1 |                                                 | •        |
| P12         | 4                                        | * | rer          |                                                 | *        |
| 710         |                                          | * | 1791         | T                                               |          |
| ٣٢          | <b>5</b> )                               | * | mq;          | 1 7 / 1 1 1 1                                   |          |
| ۳t          |                                          | * | 1790         |                                                 |          |
| m           |                                          | * | rai          | - " "                                           |          |
| m           |                                          | 1 | 1 79         | <b>-</b> • · · -                                |          |
| lu.         |                                          | 1 | rq.          |                                                 |          |
| , m         |                                          |   | ra           | ·                                               | <b>\</b> |
| ام          | _                                        |   | rq           | i                                               |          |
| l m         | ۵۷ ـ قاضی عیسٹی اکبرآ بادی               | * |              | ۲۲_مولا ناعطاالله سهوانی                        | Ц'       |

| •    | ,                                  |   |         | ے ، ہرر بھر پار                      | 7        |
|------|------------------------------------|---|---------|--------------------------------------|----------|
| LLL  | ا ۱۰ ا ـ شخ محمر سندهی             | • |         |                                      | •        |
| ma   | ۱۰۲_سید محمد جالند هری کالپوی      | • | MEA     | ۸۰_سیدغفنفر همجراتی                  | ٠        |
| MUA  | ۱۰۳ سیدمحد حضری                    | • |         | <u>_</u> ن                           | •        |
| ~r_  | ۱۰۴-شنخ محمدرا ندىرى               | • | rrq     | ٨١_سيد فاضل سنبطلي                   | •        |
| 467  | ۵+ا_سيدمحمد عاملي                  | • | ٣٢٩     | ۸۲_شخ نتج محمه بربان پوری            | •        |
| rra  | ۱۰۶ه شیخ محمه بر مان بوری          | ٠ | 444     | ۸۳_شخ فرخ نارنو لی                   | •        |
| 779  | ے•ا۔مولا نامحد سندھی               | ٠ | 44.     | ۸۴_میرسید فیروز بلگرامی              | •        |
| ١٣٩٩ | ۱۰۸ وقاضی محمرآ صف الدآبادی        | • |         | <u></u>                              | <b>♦</b> |
| ra+  | ١٠٩ ـ شيخ محمد آ فاق لكصنوى        | • | اساس    | ۸۵_مولانا قاسم خینی بیانوی           | •        |
| r0.  | ۱۱۰ قاضی محمد اسلم ہروی            | • | וייוייז | ۸۷_شخ قطیب الدین دہلوی               | ٠        |
| ror  | ااا_سیدمحمدا شرِف نهٹوری           | * | اسهم    | ۸۷_مرزاقلیچ محمداند جانی             | •        |
| ror  | ۱۱۲ علامه محمد افضل جون بوری       | • | 444     | ۸۸_مولانا قیام الدین لا موری         | ٠        |
| rom  | ۱۱۳_قاضی محمد افضل لا ہوری         | • |         |                                      | •        |
| ror  | ۱۱۴ ـ قاضی محمد حسین جون پوری      | * | n-n-    | ۸۹۔ شخ کمال الدین بیجا پوری          | ٠        |
| raa  | ۱۱۵_مولا نامحمد حسين تشميري        | • | umu     | ۹۰_قاضى كمال الدين شميري             | •        |
| raa  | ۱۲ا _مفتی محمر خلیل جون بوری       | ٠ | umu     | ٩١ - مفتى كمال مجمد عباس تجراتى      | *        |
| ran  | ۱۱۷_شخ محدر شیدعثانی جون پوری      | • |         | J                                    | •        |
| ۲۵۸  | ۱۱۸ قاضی محمد زاہد کا بلی          | • | rro     | ٩٢ علامه لطف الله كوروي              | •        |
| 1009 | ۱۱۹_شیخ محمد سعید سر ہندی          | ٠ |         |                                      | <b>♦</b> |
| ٣٧٠  | ۱۲۰ یشخ محمر سعید مهندی            | ٠ | 444     | T 7                                  | *        |
| M4.  | الاا مفتى محمد شريف الهآبادي       | • | 644     | <b>V</b>                             |          |
| וציא | ۱۲۲ ـ قاضى محمد شريف صديقي محجراتي | * | 641     | 9۵ مولا نامحتِ الله سندهي بريان پوري | •        |
| 641  | ۱۲۳ علامه محمد شفع ميز دي          | • | מייי    |                                      | •        |
| מצא  | ۱۲۴ _مولا نامحمه صادق جون پوری     | • | nar     |                                      | •        |
| MAL  | ۱۲۵ مفتی محمر صادق جون پوری        | * | יייין   | • • • •                              | •        |
| חצח  |                                    | • | nnr     | •                                    | •        |
| C.AC | ١٢٤ مولا نامحمه صادق تشميري        | • | - ממת   | ••ا ـ قاضی محمر نصیر آبادی           | ♦.       |

| , <u></u> | 1•                                |          |        | ئے ہند( جلد چہارم)                    | فق <u>ها ـ</u> |
|-----------|-----------------------------------|----------|--------|---------------------------------------|----------------|
| MV        | ۱۵۵_شیخ مودود کالپوی              | •        | ۵۲۹    | ۱۲۸_شیخ محمد صالح سندهی               | •              |
| PAM       | ۱۵۲_سید میران بیجا پوری           | •        | rya    | ۱۲۹_شیخ محمد طاہر لا ہوری             | •              |
|           | U                                 | •        | ראא    | ۱۳۰_مفتی محمه طاهر کشمیری             | •              |
| ma        | ۱۵۷ ـ شخ ناصرالدین شخ بوری        | •        | רציא   | اساريشخ محمه عاشق هندی                | •              |
| MA        | ۱۵۹_قاضی نصیرالدین بر ہان پوری    | •        | PYY    | ۱۳۲_میر محمط علی تشمیری               | +              |
| MAZ       | ۱۵۹_شیخ نظام الدین تھانیسری       | ٠        | P42    | ١٣٣ ـ مولا نامحمه فاصل بدخشي          | •              |
| MAA       | ١٦٠_سيدنظام الدين سندهى           | *        | ۲۲۵    | ۱۳۳۷ مولا نامحم <sup>قل</sup> ی دہلوی | •              |
| MA        | ا۱۲ا ـ شخ نظام الدين بر مان بوري  | *        | MYN    | ۱۳۵_شیخ محر معصوم سر بهندی            | •              |
| 190       | ۱۶۲_سید نعت الله فیروز بوری       | ٠        | ለሃሳ    | ۱۳۲_مولا نامحرمومن ترندی              | •              |
| (*4)      | ۱۶۳_مفتی نورالحق دہلوی            | •        | (۲۲۹   | ۱۳۷_قاضی محمد مورود جون بوری          | •              |
| rar       | ۱۶۴ ـ شیخ نورمجمه سهارن بوری      | ٠        | ٩٢٩    | ۱۳۸_مولانامحمه نافع اکبرآ بادی        | •              |
| rar       | ۱۲۵_شیخ نورمجمه جون پوری          | •        | rz•    | ١٣٩_شيخ محمد نعمان بدخشي              | •              |
| rgr       | ٢٦١_شيخ نورمحمه پئنی              | *        | 120    | ۱۳۰_شخ محمد ہاشم دہلوی                | •              |
|           | ,                                 | <b>♦</b> | 121    | الهما به خواجه مجمر ماشم نشمي         | •              |
| 799       | ١٦٧_مفتى وجيهالدين گو پاموى       | ٠        | 121    | ۱۴۲_میرمحد ہاشم گیلانی                | *              |
|           | o                                 | •        | 172 r  | ۱۴۳۰ _شیخ محمد کیجلی سر ہندی          | *              |
| 600       | ۱۲۸_سید مدایت الله هنی نصیر آبادی | ٠        | rzr    | ۱۳۴۴_مولا نامحمه لیعقوب بنانی لا ہوری | •              |
|           | ى                                 | •        | 142 pm | ۱۴۵ سیدمحمود سندهی                    | +              |
| r92       | ۱۲۹_شیخ یسین بنارس                | *        | 121    | ۲ ۱۴۲ شخ محمود گجراتی                 | +              |
| ۲۹۲       | ٠ ١ ـ مولا نا ينتم الله احمد تكرى | *        | r2r    | ۱۳۷۱ یشخ محمود فارو تی جون بوری       | •              |
| ۲۹۲       | ا ۱ے میرسید کیجی بگگرامی<br>میرشد | *        | r22    | ۱۴۸_شیخ محمود سهارن بوری              | •              |
| rpy       | ۲۷ا یشخ بعقوب صرفی تشمیری         | •        | ٨٢٢    | ۱۳۹_مولا نامحي الدين بهاري            | •              |
| 799       | ۱۷۲ قاضی بوسف بلگرامی             | •        | PZ9    | ۱۵۰_قاضی مرتضی بیجا بوری              | •              |
| 144       | ۳ کامولا نا بوسف لا ہوری<br>•     | *        | PZ9    | ا۵۱_سید مصطفیٰ بیجا بوری<br>شده من    | •              |
| 799       | ۵۷ا مفتی پوسف کانتمیری            | •        | 1 م∠م  | ۱۵۲_شخ مصطفیٰ عثمانی برونوی           | •              |
| ٥٠٠       | ۲ ۷۱_مولا نابونس کردی             | *        | r/A+   | الموار خواجه معين الدين تشميري        | •              |
| ۵+۱       | مراجع ومصادر                      | <b>♦</b> | PAI    | ۱۵۴ یشخ منورلا هوری                   | <u>•</u>       |

### ب*م الله الرطن الرجم* نحمده و نصلي على رسوله الكريم

### مقدمه

الله عز وجل کالا کھلا کھ شکر ہے کہ اس کی نصرت وتو فیق ہے '' فقہائے ہند' کی جلد چہارم کا (حصہ دوم) معزز قارئین کی خدمت میں پیش کی جارہ ہے ۔ اس میں گیار ہویں صدی ہجری کے ۲ کا فقہائے عظام اور علمائے کرام کے حالات و سوانح مندرج ہیں۔ اس سے قبل چوتھی جلد کے مقدمے میں مغنل بادشاہ جلال الدین اکبر کے بارے میں وہ معلومات درج کی گئی ہیں جو ہمارے موضوع سے مطابقت رکھتی تھیں۔ اب پانچویں جلد کے مقدمے میں جہال گیراور شاہ جہان کی زندگی کے دینی اور علمی پہلوؤں کی وضاحت کرنا اور بیہ بتانا مقصود ہے کہ بیدونوں بادشاہان ہند علماء سے سی قدر روابطار کھتے تھے اور اپنے دور کے اصحاب علم اور ارباب فقہ کوئس ورجہ اپنی محبت والفت کا مستحق گردانتے تھے۔

یہاں ہے بات قابل فرکر ہے کہ گیارہویں صدی ہجری میں دو دمان مغلیہ کے یکے بعد دیگرے تین مظیم الثان حکمران تحنت ہند پرجلوہ افروز ہوئے۔ایک جلال الدین مجمد اکبر جو ۹۲۳ھ سے ۱۰۱۳ھ سے ۱۰۱۳ھ سے ۱۰۵۵ء سے ۱۰۵۵ء سے ۱۰۵۵ھ کہ ۱۶ ھے کا کاون (۵۱ ) سال داد حکمرانی دیتا رہا۔ دوسرے نورالدین مجمد جہاں گیر جس نے ۱۹۲۸ھ سے ۱۹۲۷ھ کہ ۱۹۲۵ء سے ۱۹۲۸ء س

لیجے پہلے جہاں گیرادر پھر شاہ جہان کی زندگی کے دینی وعلمی گوشوں کونظرو بھر کے زادیوں میں ایسے میں ایسے کہ اوری تصویر قارئین کی نگاہوں کے سامنے گھوم جائے۔

# جهاتكير

جہاں گیر مغل شہنشاہ جلال الدین محمد اکبر کا سب سے بڑا بیٹا اور بابر کی نسل کا چوتھا باوشاہ تھا جو چہار شنبہ کے روز کا رہیج الا اول ۹۷۷ ھ/ ۳۰ راگست ۱۵۶۹ء کونواح آگر ہیں سیکری کے مقام پر ایک تارک الدنیا بزرگ کے گھر میں پیدا ہوا۔ اس بزرگ کا نام شخ سلیم چشتی تھا۔ جہاں کیرکی مال کا شاہی نام مریم زمانی تھا۔وہ راجہ پہاڑال کی بٹی تھی اور ہندوستان کے راجپوت خاندان سے تعلق رکھتی تھی۔ جہاں گیر سے پہلے اکبر اولاد نرینہ سے محروم تھا۔اس ز مانے میں وہ مذہبی رجحانات کا حامل تھااوراس کے ذہن وقلب پر اسلامی احکام وادامر کے اثرات چھائے ہوئے تھے۔ وہ فتح پورسکری کے مشہور بزرگ شیخ سلیم بن بہاءالدین چشتی کا مرید تھا اور ان کی خدمت میں حاضر ہوتا رہتا تھا۔ شخ سلیم چشی شخ فریدالدین آنج شکر کی اولاد سے تھے۔ اکبر نے شخ سے بیٹے کی ولا دت اور زندگی کی دعا کرائی۔اللہ نے دعا قبول فرمائی اور بادشاہ کو بیٹا عطا کیا۔ بیٹے کا نام مرشد کے نام پرسلیم رکھا گیا۔ جہاں گیراپنے تزک کے آغاز میں اس کا ذکر کرتا ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ جس زمانے میں اس کے والد ہزرگ وار کے دل میں بینے کی شدید آرز و کروٹ لے رہی تھی ان دنوں نواجی آگر ہیں موضع سیکری کے ایک پہاڑ میں شخ سلیم نامی ایک صاحب حال درویش فروکش تھے۔ وہ عمر کی بہت میں منزلیں طے کر چکے تھے اوراس نواح کے لوگ ان سے بے حد عقیدت رکھتے تھے۔شہنشاہ اکبر چوں کہ بزرگوں کا بڑا معتقد تھا' لبذا شخ سلیم کی خدمت میں بھی جاتا اوران کی صحبت ہے مستفیض ہوتا تھا۔ایک روز جب کہ شیخ عالم بےخودی میں تھے' ا كبرنے ان سے يو چھا ميرے كتنے بيٹے ہول كے۔؟

فرمایا - بخشندهٔ بےمنت سه پسر به شاارزانی خواہد داشت به (الله تعالى شميس تين فرزندعطا كرےگا۔)

اکبرنے کہا:

نذرنمودم كه فرزند اول رابددامن تربيت وتوجه ثاانداخته \_شفقت ومهرباني ثنارا حامي وحافظ اوسازم\_ (میں نے نذر مانی ہے کہ پہلا بیٹا آپ کے دامن تربیت اور التفاتِ توجہ میں دول گا' اور آپ کی شفقت وعنایت کواس کا حامی ومحافظ بناؤں گا۔ )

شخ نے بادشاہ کی میہ پیش کش قبول فر مائی اور کہا

مبارک باشد ٔ باہم ایثال راہم نام خود ساتھیم۔ (مبارک ہو ہم اس بچے کو اپنا ہم نام بنا کیں گے۔)

جہاں گیر کی ولادت می شخ سلیم کے گھر میں ہوئی۔ چنا نچدوہ اس سے آ گے خود لکھتا ہے۔:

چول والدهٔ مراهنگام وضع حمل نزدیک می رسد بخانهٔ شخ می فریستند تاولا دینے من دراں جا واقع گرد دُ بعداز تولدّ نام مراسطان سلیم نهادند۔

(جب میری والدہ کے وضع حمل کا وقت قریب آیا تو ان کوشنے کے مکان میں بھیج دیا گیا تا کہ میری ولادت وہیں ہو۔ولادت کے بعد میرانام سلیم رکھا گیا۔)

چوں کہ جہاں گیرکا نام اکبر کے مرشد کے نام پرسلیم رکھا گیا تھا' اس لیے نام کے ادب کو ملحوظ رکھتے ہوئے باپ نے بیٹے کو بھی کسی حالت میں بھی نام لے کرنہیں لکارا۔

امامن از زبان مبارک پدرخود نه درمتی و نه در جوشیاری شنیدم که مرامحد سلیم یا سلطان سلیم مخاطب ساخته باشند ٔ همه وقت شیخو بابا گفته تخن می کردند\_

( یعنی میں نے اپنے باپ کی زبان سے نہ عالم مدہوثی میں نہ حالت سرشاری میں مجھ کومحمر سلیم یا سلطان سلیم کے نام سے بکارتے نہیں سنا۔وہ ہمیشہ مجھے شخو بابا کہتے تھے۔)

جہال گیر کی ولادت کے بعد اکبر نے سیری کو مقام مبارک سمجھ کر اپنا دارالحکومت بنایا اور چودہ پندرہ سال میں اس پہاڑ اور جنگل میں ایک ایسا شہر آباد کر دیا جہاں ہر سونوع بنوع باغات دکھائی دیتے اور ہر طرف دل ش عمارات نظر آتی تھیں۔ پھر فتح سمجرات کے بعد اس کو فتح پورسیری کے نام سے موسم کیا ہے۔

# تعلیم وتر بهیت:

جہال گیرنے ابتدائی تربیت شخ سلیم چشتی کے گھر میں پائی اور چارسال چار ماہ چارروز کا ہوا تو چہار شنبہ کے روز ۲۲ رجب ۹۸۱ ھے/ ۱۵ روز کا مواتو چہار شنبہ کے روز ۲۲ رجب ۹۸۱ ھے/ ۱۵ روز ۲۷ میں ۱۵ میں اسلام عرف بہ میر کلال محدث اور مفتی صدر جہاں پھانی شامل ہیں۔ میر کلال سے اس نے معدیث کی ساعت کی۔ اس کے ایک معلم وا تالیق قطب الدین محمد خال سے جن کے بارے میں وہ خود لکھتا ہے کہ'' آل برگزیدۂ دین و دولت خلعت امتیاز پوشید ہے۔''جہال گیرتر کی زبان کا بھی عالم تھا۔ یہ زبان اس نے عبدالرجم خان خاناں سے میں رہ کرلیا ہے۔

- 🛈 تزک جہاں گیری ص۲٬۳
- مقدمه تزك جهال كيرى ص٢
  - ۲ تزک جہاں گیری ص۱
    - 🐧 ایسانس وا

جلال الدین اکبرنے جہال گیری تربیت کا عمد ہتریں اہتمام کیا اور ملک کے مشاہیر اساتذہ کواس کی تعلیم پر مامور فرمایا۔ تاریخ بتاتی ہے کہ شہنشاہ اکبر کا بہ جائشیں اپنے دور کا عالم و فاضل شخص تھا۔ علاو فقہا ہے اس کے مخلصانہ مراسم تھے۔ اصحاب تصوف وطریقت سے نہایت احترام سے پیش آتا تھا۔ شعرا واو باکی بوی حوصلہ افزائی کرتا اور ارباب فن کی اس کے دل میں بدرجہ غایت قدر و منزلت تھی۔ قرآن و تغیر طدیث و فقہ فلنفہ و مکست اور دیگر مروجہ علوم سے اس کو گہرا لگاؤ تھا۔ بہترین شاعرتھا۔ اس کے دربار میں شعروشاعری کی بالالتزام مخلیل جمین شعرا اپنا کلام سناتے اور داو پاتے۔ جہاں گیران مخلول میں شرکت کرتا اور او بی مباحث میں حصہ لیتا۔ مشہور شعرا کے بیشار اشعار اسے زبانی یا دیتھ وہ انھیں مناسب مواقع پر پڑھتا اور او نیچ درجے کے نقاد کی طرح ان کے حسن د بنج کو تقید کی میزان میں رکھتا۔

# جهال گیرکی بغاوت:

اکبرنے اگر چہ جہاں گیر کے لیے بہترین تعلیم دتربیت کا اہتمام کیا' تاہم ایک مرحلے میں باپ بیٹے کے باہمی تعلقات میں شخت کشیدگی پیدا ہوگئی۔ نوبت یہاں تک پینچی کہ اجوارہ ۱۵۹۳ء میں اکبر کوشدید بیاری نے آگھیرا اور اس نے کرب واذیت کے اس عالم میں بیٹے پرالزام عاید کیا کہ اس نے سازش کر کے جھے زہر دے وائی ہے۔ پھر دونوں میں وخی بعد اس وقت نقط عروج کو پہنچا جب ۱۹۰۸ھ/۱۰۰۰ء میں جہاں گیرنے اکبر کے خلاف علم بغاوت بلند کر کے الد آباد کے مقام پر اپنی باوشاہت کا اعلان کر دیا۔ اکبر نے بعض ذرائع سے مصالحت کی کوشش کی مگر جہاں گیراس پر آمادہ نہ ہوا۔ حالات کی رفتار نے ایسا رخ اختیار کیا کہ ۱۰۰ھ میں والی مصالحت کی کوشش کی مگر جہاں گیراس پر آمادہ نہ ہوا۔ حالات کی رفتار نے ایسا رخ اختیار کیا کہ ۱۰۰ھ میں والی ایک بہت بڑی فوج کے ساتھ آگرے کی طرف بڑھا۔ اکبر نے بھی دفائی کارردائیاں شروع کیں اور اس کا گئر ادباری کشنرادے سے مقابلے کے لیے میدان کارزار میں نمودار ہوا۔ لیکن شنرادہ الد آباد کی طرف واپس کوٹ گیا اور شندی الت میں زیادہ پیچیدگی پیدا ہوئی تو اکبر کے مرحوم وزیر پر مثانی لقب اختیار کر کے با قاعدہ دربار قائم کرلیا۔ حالات میں زیادہ پیچیدگی پیدا ہوئی تو اکبر کے مرحوم وزیر پر مضال کی بیوہ سلیمہ سلطان بیگم درمیان میں پڑی اور الد آباد جاکر پھر اپنا دربار قائم کرلیا۔

واقعات کا تیز روکارواں اس نیج پرآگے بڑھتارہا۔ اس اثنا میں جہاں گیراس قطعی نیتج پر پہنچا کہ اکبر کا وزیر ابو افضل ہی تمام مصیبتوں کا باعث ہے اور وہ اس کے خلاف شہنشاہ کے کان بحرتا رہتا ہے۔ لہذا ابوافضل کو درمیان سے ہٹانا ضروری ہے۔ ان دنوں ابوافضل دکن میں مقیم تھا۔ اکبر نے ضروری مشوروں کے لیوافضل کو درمیان سے ہٹانا ضروری ہے۔ ان دنوں ابوافضل دکن میں مقیم تھا۔ اکبر نے ضروری مشوروں کے لیے اسے دارالحکومت میں طلب کیا۔ اس کی اطلاع جہاں گیرکوبھی پہنچ گئی۔ اسے یقین ہوگیا کہ ابوالفضل شہنشاہ کو میری مزید مخالفت پر آمادہ کرے گا در معاملہ اور الجھ جائے گا۔ اب اس نے بندیلہ کے ایک مردار زسکھ دیوکو

اس پرآ مادہ کیا کہ جب ابوالفضل تمھارے علاقے سے گزرے تو اسے قبل کر دو' میں شمصیں بہت می مراعات دول گا۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا۔ نرسنگھ دیو کے ملازموں نے ابوالفضل کوقتل کر کے اس کا سر جہاں گیر کے پاس الدآ باذھیج دیا۔ اس قبل کا اکبرکو بہت افسوس ہوا مگر وہ بیٹے کو پچھنہ کہہ سکا۔

اس میں کوئی شبہیں کہ جہاں گرکو باپ کے نہ ہی افکار سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اس نے کسی موقع پر بھی ان افکار وتصورات کی حمایت نہیں کی جوا کبر کوسب سے زیادہ عزیز تھے۔ بلکہ واقعات کی مختلف کڑیاں ملائی جاکیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ اکبر کے دبی تصورات کا مخالف تھا۔ اکبر ہندوستان کا بہت بڑا حکمران اور عظیم منتظم تھا۔ اس کے خلاف علم بغاوت بلند کرنا کوئی آسان کام نہ تھا۔ پھر ابوالفضل سے اگر چہ اب اکبر کے تعلقات اجھے نہ رہے تھے اور ابوالفضل کو اس کا شدید احساس بھی تھا تا ہم اس کوئل کر دینا امر سہل نہ تھا۔ جہاں گیر کی تعلیم و تربیت چوں کہ علمائے حق کی نگر انی میں ہوئی تھی اس لیے وہ ان سے متاثر تھا اور اپ باپ کے دبئی افکار اور ابوالفضل اور اس کے باپ مارک اور بھائی شخ فیضی نے اس سلسلے میں جو کر دار اوا کیا 'اس سے خوب واقف تھا۔ وہ نہیں چاہتا تھا کہ یہ سلسلہ مزید آگے بڑھے۔ باپ سے اختلاف کی ایک بڑی وجہ یہ بھی تھی اور ابوالفضل تھا۔ ہندوستان کے تھے۔ ابوالفضل ہی باقی رہ گیا تھا۔ ہندوستان میں میں میں اسلامی فضا پیدا کرنے کے لیے اس کوراست سے بٹانا ضروری تھا۔

جہاں گیری تخت نشینی میں جن امرائے مملکت کا ہاتھ ہے اور جن شرائط پراسے حکومت دی گئ پھر برسر حکومت آتے ہی بارہ احکام پر شتمل جو دستور العمل اس نے جاری کیا' اس سے اس بات کی شہادت ملتی ہے کہ جہاں گیر نہ جی اور دینی اعتبار سے باپ سے بالکل مختلف تھا اور اس کے دل میں اسلام کی روثنی موجود تھی۔

# تخت نشینی اور باره احکام:

جہاں گیر پنجشنبہ کے روز ۱۳ جادی الا ولی۱۰ اھے/ کارسمبر ۱۲۰۵ء کوچسنیں (۳۲) سال کی عمر میں اپنج والد جلال الدین اکبر کی وفات کے بعد دارالحکومت آگرہ میں نور الدین محمد جہاں گیر کے نام سے تخت نفین ہند ہوا اور برصغیر کی وسیع سلطنت کی زمام اختیار ہاتھ میں لی۔ اس کے نام کا خطبہ پڑھا گیا اور امرا و وزرا اور ارکانِ سلطنت کو خلعات و انعامات اور ترقیات سے نوازا گیا۔ اس نے عدل و انصاف کے ساتھ کا روبارِ کومت کا آغاز کیا۔ سیدعبدالحی حنی تھنوی لکھتے ہیں:

وافتتح امره بالعدل والسخاء و قرب اليه العلماء وكان صحيح العقيدة خلافا لوالده•-

<sup>😁</sup> مير الخواطر ج ۵ ص ۱۲۰

(جہال گیرنے اپنا سلسلۂ حکومت عدل وانصاف اور جو دوسخا کے ساتھ شروع کیا۔ علائے کرام اس تعلق کوت شدر میں دری کریں تکل صحیحات میں است میں است

سے قرب وتعلق رکھتے تھے اور وہ اپنے باپ ( اکبر ) کے برنکس صحیح العقیدہ مسلمان تھا۔ )

جہاں گیرکی معدلت گستری کا بیا عالم تھا کہ اس نے زمام حکومت ہاتھ میں لیتے ہی تھم جاری کر دیا کہ قطعے کے برج پرایک زنجیر عدالت آویزاں کی جائے تا کہ جو فریادی اور مظلوم کسی وجہ سے شاہی در بارتک رسائی حاصل نہ کر سکیں' وہ اس زنجیر کو ہلا ویں تا کہ بادشاہ براہِ راست ان کی فریاد سنے۔اس کے ساتھ ہی اس نے حسب ذیل بارہ احکام جاری کیے:

محصول چونگی اورمحصول میر بحری معاف کر دیے جا نمیں اور جو بگاریں صوبوں کے جا گیر دار اور عمال حکومت اپنے ذاتی مفاد کے لیے لوگوں سے لیتے ہیں' وہ ختم کر دی جا نمیں۔اپنے اختیارات سے جن تکلیفوں اورمشقتوں میں وہ عوام کو مبتلا کرتے ہیں ان کا سلسلہ فوری طوریر بربند کر دیا جائے۔

۲۔ جوراسے آباد یول سے دور ہونے کی وجہ سے چوروں اور ڈاکوؤں کی زدیمیں ہیں اور مسافر ہروقت خطرے میں گھرے دہتے ہیں وہاں منزل بدمنزل سرائیں اور مسجدیں تغییر کی جائیں 'کویں کھدوائے جائیں اور ان میں محافظ مقرر کیے جائیں تا کہ راہ گزرامن وامان سے اپناسفر جاری رکھ سکیں۔

س- جولوگ لا دارث فوت ہو جائیں' وہ مسلمان ہوں یا ہند و' ان کی متر و کہ دولت ہے مسجدیں' سرائیں اور نئے بال تقمیر کیے جائیں' کنوئیں اور تالا ب کھدوائے جائیں۔ یا پرانے اور شکتہ بلوں کی مرمت کرائی جائے۔ جائے۔ بیسب مصارف ان کی دولت کے شرعی مصارف ہوں گے۔

۳- ملک میں شراب اور دیگرنشه آور چیزوں کی فروخت بند کر دی جائے۔

۵ ۔ سرکاری ملازمین اورسرکاری اہل کارکسی کے گھر میں قیام نہ کریں۔

۲۔ سیس کسی کوناک کان کا شنے کی سزانہ دی جائے۔ (جہاں گیر کہتا ہے) میں خود بھی بار گاوالہی میں عہد کرتا ہول کہ کسی کو بیسزانہ دوں گا۔

ے۔ سرکاری زمین کے منتظموں اور جا میرداروں کو حکم دیا جاتا ہے کہ رعایا کی زمین پرظلم وتعدی سے قبضہ کرکےاس پر کاشت نہ کریں۔

۸۔ دیبات کے سرکاری عامل اور نتظم و ملازم وہاں بلاا جازت شادی نہ کریں۔

۱۰ ہرسال کارہیج الاول کو جو کہ جہاں گیر کی تاریخ ولا دت ہے اور ہفتے میں دوروزیعنی جمعرات اور ہفتے کو جانور ذبح نہ کیے جائیں۔

اا۔ جلال الدین اکبر بادشاہ کے زمانے کے تمام عہدے دار بدستور سابق برقر ارر ہیں۔ ۱۲۔ تمام قیدی جومختلف قلعوں اور جیلوں میں محبوس ومقید ہیں ٔ رہا کردیے جائیں ●۔

# شرع محمری کے نفاذ و تحفظ کی شرط:

تخت نثین کے بعد جہاں گیر کے یہ بارہ احکام (احکام دواز دہ) ملک کے دستور العمل کی حیثیت رکھتے ہیں اور ثابت کرتے ہیں وہ ہندوستان میں کسی نہ کسی صورت میں اسلامی احکام نافذ کرنا چاہتا تھا۔ یہ تو واقعہ ہے کہ اس کوا پنے باپ کے دین سے کوئی دلچیبی نہ تھی نہ اس سے تعلق کا اظہار کبھی اپنے چھیئیں (۳۲) سالہ دور شہزادگی میں کیا اور نہ حکومت کی باگ ڈور ہاتھ میں لینے کے بعد اس سے وابستگی کا شوت بہم بہنچایا۔ بلکہ 'اکبراینڈ دی جیوٹس' کا مصنف می ان بھی میں تو صاف لفظوں میں کہتا ہے کہ 'نہوامرائے سلطنت جہاں گیر کو وارث تحت ہند بنانا چاہتے تھے' ان کی بنیا دی شرط سے تھی کہ بادشاہ اس ملک میں شرع محمدی کا فاذ و تحفظ کرے گاہ۔

جن امرائے مملکت نے جہاں گیرکو بادشاہ ہند بنانے میں اہم کردارادا کیا ان میں شخ فرید بخاری جے بعد میں نواب مرتضی خاں کا خطاب ملا پیش پیش تھا۔ درحقیقت در بار کے دونا موررکن اکبرکا جانشین جہاں گیر کے بیغے خسر دکو بنانا چاہتے تھے۔ ان دومیں سے ایک اکبرکامشہور مصاحب عزیز خال کو کہ تھا جو خان اعظم کے بیغے خسر دکو بنانا چاہتے تھے۔ ان دومیں سے ایک اکبرکامشہور مصاحب عزیز خال کو کہ تھا جو خان اعظم کے بیغی تھی اور دومرارا جا مان سنگھ تھا۔ خسر دکی بیوی خان اعظم کی بیئی تھی راجا مان سنگھ کا بھی وہ رشتے دار تھا۔ ان دونوں نے خسر دکی تخت نشینی کے لیے کوشش بھی کی۔ لیکن شخ فرید اور بعض دیگر مسلمان امرانے اس کوشش کوکامیا بی سے ہم کنارئیس ہونے دیا۔ ان کی تگ و دو سے جہاں گیر ہی اکبرکا جانشین بنا اور انھوں نے جہاں گیر ہی اکبرکا جانشین بنا اور انھوں نے جہاں گیر ہی اکبرکا خانشین بنا اور انھوں نے بہاں گیر ہی دوشرطوں پر پانبدر ہے کا دعدہ لیا۔ ایک بید کہ وہ ملک میں شرع محمدی کا نفاذ کرے گا 'دوسرے سے کہ ایک بیندی کا ساتھ اٹھایا اور محافظوں کی خاص تعداد کے ساتھ اپنے باپ کی ملا قات کوگیا ہے۔

بلاشبہ جہاں گیرنے بہت حد تک اپنے وعدے کا ایفا کیا۔ ملک میں اسلام اورعلوم اسلامی کوتر تی دی۔ اس کے عہد میں بہت بردا کام یہ ہوا کہ اکبر کے نہ ہی افکار کا کوئی اثر اگر کہیں باتی بھی تھا تو اس کے عہد میں بالکل ختم ہوگیا۔

۵ تزک جہاں گیری ص۵

<sup>🖸</sup> ا کبراینڈ دی جیوٹس ٔ ص۲۰۴

ندوی چوش ص ۲۰۴

اس کا ظہار کرتے ہیں'ان کا ترجمہ لائق مطالعہ ہے۔

الحمد لله الذي هذنا لهذاوماكنا لتهتدي لولاان هدنا الله لقد جآء ت رسل ربنا بالحق\_

'' دوسرے سے کہ قرآن مجید بادشاہ کوسورہ عکبوت تک ختم کراچکا ہوں۔ جب رات کواس مجلس (بادشاہی) سے اٹھ کرآتا ہوں تو تراوح میں مشغول ہو جاتا ہوں۔ حفظ قرآن کی بیاعلی دولت'اس پراگندہ حالی میں جوعین جمعیت قلب ہے ٔ حاصل ہوئی۔ المحمد اللہ او لا و اخرا"۔

جہال گیر کے متعدد امرا و وز را بھی حضرت مجدد کے عقیدت مندوں میں شامل تھے اور ان کے نام انھوں نے مکتوب بھی تحریر فر مائے۔ اس محبت وعقیدت کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بادشاہ کے دل میں اسلامی شریعت کی فلاح و بہود کا جذبہ بیدار ہوااور اس کے ارکان دربار بھی ان سے بہت متاثر ہوئے۔

مشہور ہے کہ جہال گیر کہا کرتا تھا کہ میرے پاس نجات کی ایک دستاویز ہے اور وہ حضرت شخ احمہ سر ہندی کا بیار شادمبارک ہے کہا گراللہ تعالی ہم کو جنت میں لے جائے گا تو ہم تیرے بغیر نہ جا کیں گے۔

خلاف شرع رسوم سے نفرت:

جہاں گیر کے قلب و ذہن اور فکر وعمل کی دنیا بالکل بدل گئی تھی۔ برصغیر کےمسلمانوں میں ہندوؤں اور

کتوبات امام ربانی وفتر سوم کتوب ۳۳

### بي<u>ڻول کي مخا</u>لفت:

تخت نشین ہونے کے بعد خود جہاں گیرکوبھی بیٹوں کی طرف سے بغاوت کا سامنا کرنا پڑا۔ سب سے پہلے تخت نشین کے تھوڑ ہے ہی عرصے بعد ۱۹۵۵ھ ۱۹۴۰ھ میں اس کے بیٹے خسر و نے بغاوت کا اعلان کیا۔اگر چہ بعد میں مصالحت ہوگئی لیکن جہال گیر نے بیٹے کے اس گتا خانہ اقدام کو بھی معاف نہیں کیا۔ چنا نچہ ۱۹۳۱ھ/ میں جب وہ بر ہان پور میں فوت ہوگیا تو جہاں گیر نے اطمینان کا سائس لیا' کیوں کہ اس کی ایک بڑی پریثانی ختم ہوگئ تھی۔

یہاں بیرواقعہ قابل ذکر ہے کہ سکھول کے پانچویں گوروارجن دیونے جہاں گیر کے خلاف بغاوت کے زمانے میں خسروکی مدد کی اوراہے پناہ دی تھی' جس کی بنا پرشہنشاہ نے اسے موت کی سزا دی۔اس واقعہ کے آئسندہ سکھ سلم تاریخ پر گہرے اور دوررس اثرات مرتب ہوئے۔

اس سے کئی برس قبل ۱۶-۱۱ه او ۱۹-۱۱ میں جب جہاں گیر کابل میں خیمہ زن تھا' اسے قبل کرنے کی سازش کی گئی' جسے اس نے ناکام بنا دیا۔ سازش کے چار سرغنوں کوموت کے گھاٹ اتار دیا گیا اور شنم ادہ خسر و کی' جواس سازش کا اصل محرک تھا' بادشاہ کے تھم سے آتھ تھیں بے کار کر دی گئیں۔

۱۰۳۲ میں جہاں گے ہاں۔ ۱۹۳۳ء میں جہاں گرکواپنے ایک اور بیٹے شنرادہ خرم کی (جوآ گے پئل کرشہاب الدین محمد شاہ جہان کے نام سے وارثِ تختِ ہند ہوا) 'بغاوت کا سامنا کرنا پڑا۔ اس بغاوت کا باعث شنرادہ خرم اور ملکہ نور جہاں کے باہمی اختلافات سے نور جہاں سے جہاں گیر کی ۲۰ اھ/ ۱۹۱۱ء میں شادی ہوئی تھی اور وہ اپنے حسن و جہاں کے باہمی اختلافات سے نور جہاں سے جہاں گیر کی ۲۰ اھ/ ۱۹۱۱ء میں شادی ہوئی تھی کہ شنرادہ خرم راستے خوبروئی اور عقل ودائش کی بنا پر حکومت کے دروبست پر تقریبًا قابض ہوئی تھی ۔ وہ جاہی تھی کہ شنرادہ خرم راستے سے ہٹ جائے تا کہ اس کے داماد شہر یارکو' جوشاہ جہان کا سویتلا بھائی تھا' مخت ہند پر مشمکن کیا جا سکے شنرادہ خرم کی بغاوت کا دائرہ بہت وسیع ہوگیا تھا اور اس نے ملک میں خانہ جنگی کی صورت اختیار کر لی تھی ۔ اس سے خرم کی بغاوت کا دائرہ بہت وسیع ہوگیا تھا اور اس نے ملک میں خانہ جنگی کی صورت اختیار کر لی تھی ۔ اس سے شاہی وقار کو بڑا صدمہ پہنچا اور خزانہ تقریبًا خالی ہوگیا۔ بغاوت کا یہ سلسلہ تین سال تک چلا۔ آخر مہابت خال کی فوجی قوت نے جمادی الاخری ۱۰۵ میں خرم کو ہتھیار ڈالنے پر مجبور کر دیا۔

ان واقعات سے ہمیں جران اور متجب ہونے کی ضرورت نہیں بادشاہوں کی تاریخ ہمیشہ تلوار کے قلم اور خون کی روشنائی سے انسانوں کی ہڈیوں پر رقم کی گئی ہے۔ہم و کیھتے ہیں کہ کہیں باپ بیٹے کے خلاف سینہ پر ہے اور کہیں بیٹا باپ کی گردن پر تیخ کی دھار آزمار ہا ہے۔تاریخ کے بیختلف موڑ ہیں جووہ ایک خاص انداز کے ساتھ کا ٹئی رہتی ہے۔ہمیں ان کی تفصیلات میں جانے کی ضرورت نہیں ہم اس ڈھیر میں سے فقط اپنے مطلب کی چند چیزیں تلاش کرنا جا ہے ہیں۔

### علمائے كرام مے محبت وعقبيدت:

جہاں گیرسی العقیدہ بادشاہ تھا اوراس کو علائے وقت ہے بے صدیحت وعقیدت تھی اس کے بائیس سالہ دورِ عکومت میں جون پور دافی لا ہورا آگرہ کشمیر سیا لکوٹ ملتان سرہند بر بان پور مشخصہ دغیرہ باا دوامصار اور مختلف و یہات وقصبات میں متعدد علائے کرام موجود تھے اوران علاقوں کو فقہا وشعرا صوفیا واتقیا اور علا وصلح اور مختلف و یہات وقصبات میں متعدد علائے کرام موجود تھے اوران علاقوں شیخ عبدالحق محدث وبلوی کی ذات کرائ ان کے علم وفضل کی وسعت پذیری اور تقوی و قدین سے بڑا متاثر تھا۔ دبلی میں اپنے چودھویں سال جلوس میں اس نے شیخ عبدالحق سے ملاقات بھی کی جس کا وہ اپنی تزک میں ذکر کرتا ہے • حضرت مجددالف جلوس میں اس نے شیخ عبدالحق سے ملاقات بھی کی جس کا وہ اپنی تزک میں ذکر کرتا ہے • حضرت مجددالف خانی کی صحب کیمیا از سے بھی اس نے غیر معمولی روحانی اور ندہی برکات حاصل کیے ۔ابتدا میں بعض درباری عالی کی صحب کے ۔ابتدا میں آکران کو گوالیار خانی کہ تھے میں نظر بند بھی کر دور معضرت مجدد سے برگشتہ رہا کہ بہاں تک کہ اشتعال میں آکران کو گوالیار کے قلع میں نظر بند بھی کر دور معمل سے برائی کا حکم صادر کیا۔ تاہی دور جہاں گیر نے خواب میں دیکھا کہ رسول اللہ من اللہ من اللہ من اللہ کی خدمت میں رہوا اور حضرت کی رہائی کا حکم صادر کیا۔ انصی اپنے پاس بلایا معدرت طلب کی اور و کھنے کے فوراً بعد وہ بیدار ہوا اور حضرت کی رہائی کا حکم صادر کیا۔ انصی اپنے پاس بلایا معدرت طلب کی اور الحف دکرم سے پیش آیا۔ پھران کی ذات گرائی کا حکم صادر کیا۔ انصی سے پیش آیا۔ پھران کی ذات گرائی کا حکم صادر کیا۔ انصی سے پیش آیا۔ پھران کی ذات گرائی کی ضدمت میں رہنے لگا۔ مفتی غلام سرور لا ہوری کھتے ہیں:

بادشاه ازمحبان شخ شد' بحدیکه گانی آن جناب راازخود جدانمی کرؤ وشنراده خرم راواصل حلقه مریدان شخ نموؤ چنانچه تا عهد شاه جهان وعالم کیر بادشامان باهمه علاو وزارا داخل سلسله مجدوبه می شدند ●۔

ہدت ہوں ۔ حضرت مجدد سے جہاں کمیر کے تعلق وثیفتگی کی بینوعیت تھی کہ وہ روزانہ مغرب کے بعدان سے حضرت مجدد سے جہاں کمیر کے تعلق وثیفتگی کی بینوعیت تھی کہ وہ روزانہ مغرب کی روشنی سے منور ملاقات کرتا اور ان ملاقاتوں اور باہمی ندا کرات کے نتیج میں اس کے قلب و ذہن دین کی روشنی سے منور ہوئے۔حضرت مجددا پنے صاحب زادوں خواجہ محمد معیداور خواجہ محمد معصوم کے نام اپنے مکتوب میں جن الفاظ میں

ويكھيے: تزك جہال كيرى ص ٢٨٥

و خزينة الاصفيا ص ٢٨٣

غیر مسلموں ہے میل جول کی وجہ ہے جوغیراسلامی رسوم وعوائد رواج پا گئے تھے جہاں کیران کو بخت نفرت کی نگاہ سے دیکھتا تھا اوراس پر دکھ کا اظہار کرتا تھا۔ اس نے اپنے پندرھویں سال جلوس میں حضرت مجد دالف ٹانی کوقلعہ گوالیار سے رہا کیا' اس سال وہ کشمیر گیا' وہاں علاقہ راجوڑی کے مسلمانوں کی حالت دیکھی اور ان میں مروج علا سمیں اس کے علم میں آئیں تو باوشاہ کو بڑی دبنی کوفت ہوئی۔ اس کا وہ تڑک جہاں کیر میں جن الفاظ میں اظہار کرتا ہے'ان کا ترجمہ ہے۔

یہاں کے زمینداروں کو' راجا' کہتے ہیں۔ان لوگوں کوسلطان فیروز نے دائر ہ اسلام ہیں داخل کیا تھا۔لیکن اس کے باوجود وہ اپنے آپ کوراجا کہتے ہیں اور ابھی تک زمانۂ جہالت کی بدعات کا ارتکاب کرتے ہیں۔ یہاں کسی ہندوعورت کا شوہر مرجائے تو وہ اس کے ہیں۔ یہ بدعات ان میں پوری طرح جاری اور مستمر ہیں۔ یہاں کسی ہندوعورت کا شوہر مرجائے تو وہ اس کے ساتھ بی آگ میں جل جاتی ہے' اور مسلمان عورت کا شوہر فوت ہوجائے تو بیوی کو زندہ اس کی قبر میں دفن کر دیتے ہیں۔ سنا گیا ہے کہ اس علاقے کی ایک عورت کو انہی دنوں میں اس کے ہم عمر مردہ شوہر کے ساتھ زندہ در گور کر دیا گیا ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا ہے کہ بعض لوگ بیٹی کو پیدائش کے وقت ہی قبل کر دیتے ہیں۔ پچھلوگ ہندووں سے رشتے داری قائم کرتے ہیں۔ اپنی لڑکیاں ان کو دیتے ہیں اور ان کی لڑکیاں ان سے لیتے ہیں۔ ندو وز باللہ ان بدعات کا ارتکار ہور ہا ہے۔ (اب سرکاری طور پر) تھم دیا گیا ہے کہ جو شخص اس قسم کی بدعات کا ارتکار ہور ہا ہے۔ (اب سرکاری طور پر) تھم دیا گیا ہے کہ جو شخص اس قسم کی بدعات کا ارتکار ہور ہا ہے۔ (اب سرکاری طور پر) تھم دیا گیا ہے کہ جو شخص اس قسم کی بدعات کا ارتکار ہور ہا ہے۔ (اب سرکاری طور پر) تھم دیا گیا ہے کہ جو شخص اس قسم کی بدعات کا ارتکار ہور ہا ہے۔ (اب سرکاری طور پر) تھی دیا گیا ہے کہ جو شخص اس قسم کی بدعات کا ارتکار ہور ہا ہے۔ (اب سرکاری طور پر) تھم دیا گیا ہے کہ جو شخص اس قسم کی بدعات کا ارتکار کرائی جائے گھر ہیں۔

پھرآئیندہ برس (سولھویں سال جلوں میں) بادشاہ فتح کانگڑہ کا واقعہ بیان کرتا ہے۔ وہاں کے مسلمانوں کی غیردینی حالت کو دیکھتا ہے تو سخت افسوں کا اظہار کرتا ہے۔ کانگڑہ میں پہاڑ کے دامن میں ہند دؤں کا ایک بت خانہ ہے جے جوالا کھی کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ اس بت خانے میں مسلمان بھی جا کر بت پرتی کرتے اور نذرانے چیش کرتے تھے۔ جہاں گیراپ ترک میں اس کا ذکر خاصی تفصیل ہے کرتا ہے وہ لکھتا ہے:

مرتے اور نذرانے چیش کرتے تھے۔ جہاں گیراپ ترک میں اس کا ذکر خاصی تفصیل ہے کرتا ہے وہ لکھتا ہے:
قطع نظر از کفار کہ بت پرتی آئین آنہاست کروہ گروہ از اہل اسلام مسافت بعید طے نمود ہون نذورات

ی آرندو پرستش این سنگ سیاه می نمائنده • \_

( قطع نظر کفار کے کہ بت پرتی ان کا نہ ہمی شیوہ ہے 'گروہ درگروہ مسلمان بھی دور دراز کی مسافت طے کر کے وہاں آتے ہیں۔نذریں پیش کرتے ہیں اوراس سنگ سیاہ کی پرستش کرتے ہیں۔)

اس سے پتا چلتا ہے کہ مسلمانوں کی غیر دینی اور خلاف شرع حرکات کے ارتکاب سے جہاں گیرکو سخت وبنی اذیت پہنچتی تقی۔

<sup>•</sup> تزك جهال كيرى ص٣٢٢-

<sup>•</sup> الينا ص ١٣٧٧-

# سفر کانگرہ میں علمائے اسلام کی معیت:

سولھویں سال جلوں میں جہاں گیر فتح کانگڑہ کی غرض سے روانہ ہوا تو علائے اسلام بھی اس کے ساتھ تھے۔اس نے بینہیں بتایا کہ کون کون علا اس کے ہم رکاب تھے ٹاہم اس کا تذکرہ وہ صراحت سے کرتا ہے۔ قلعہ کانگڑہ میں اذان اور شعائز اسلام کی بجا آوری کا ذکر بھی کرتا ہے۔اس کے الفاظ بیہ ہیں:

متوجه سیر قلعه کانگژه شدم و حکم کردم که قاضی و میر عدل و دیگر علمائے اسلام دررکاب بودهٔ آنچه شعار اسلام و شرائط دین محمدی است در قلعه ندکور بعمل آورند بتو فیق ایز دسجانه بانگ بنماز و خواندن خطبه وکشتن گاؤ وغیره که از ابتدائے بناءایں قلعه تا حال نشده بودُ جمه رادر حضورِ خود بعمل آور دم \_ سجدات شکرایں موہب عظمی که پنج بادشا ہے تو فیق برال نیافتہ بود ہتقدیم رسانیدہ \_ تکم فرمودم کہ مجدعالی درون قلعه بنا نہند ۔

(قلعہ کا گلرہ کی طرف عنان توجہ مبذول کی اور عکم دیا کہ قاضی میر عدل اور دیگر علائے اسلام ہم رکاب ہوں تا کہ اس قلعے میں شعائر اسلام اور شرائط دین محمدی پڑ کمل کیا جائے۔۔۔۔۔۔ چنا نچہ اللہ سبحانہ و تعالی کی تو فیق سے نماز کے لیے اذان کہی گئ خطبہ پڑھا گیا اور گائے ذریح کی گئی دیگر احکام اسلام پر بھی عمل ہوا۔ یہ وہ امور دین سے نماز کے لیے اذان کہی گئی خطبہ پڑھا گیا اور گائے دریح کی گئی دیگر احکام اسلام پر بھی عمل ہوا۔ یہ سامنے اوا سے جن بر قلعے کی تعمیر سے لے کر آج تک اس قلع میں عمل نہیں ہوا تھا۔ یہ سب امور میں نے اپنے سامنے اوا کرائے۔اللہ کی اس عنایت عظیم پر شکر کے سجدے ادا کیے کہ اس سے قبل کسی بادشاہ کو اس کی توفیق نہ ہوئی تھی۔ اس میں مجھے ہی تقدم حاصل ہوا۔ میں نے تھم جاری کیا کہ قلع کے اندرا یک عالی شان مجر تعمیر کی جائے۔)

## مطالعه كتب كاشوق اور مدارس دينيه كي تعمير:

جہاں گیرکومطالعہ کتب کا بہت شوق تھا۔ سرکاری کتب خانے کے علاوہ اس کا ایک اپنا شان دار ذاتی کتب خانہ تھا۔ اس کے مہتم کا نام مکتوب خال تھا۔ بادشاہ سفر میں بھی ضروری کتابیں ساتھ رکھتا تھا۔ تزک جہاں گیری میں بیدواقعہ مرقوم ہے کہ جب بادشاہ گجرات گیا تو وہاں کے مشاکخ کو اپنے کتب خانے سے تغییر حسینی ' تغییر کشاف اور ردضتہ الاحباب بیش کیں۔

وہ اپنے بارھویں سال جلوں کے واقعات کے حمن میں لکھتا ہے:

مشائ شخرات را که بمشالیت آمده بودند مرتبه دیگر خلعت وخرجی بااراضی مدد معاش داده رخصت فرمودم و به بریک ازی با کتا به از کتاب خانه خاصه شل تغییر کشاف و تغییر حسینی و روضته الاحباب مرحمت شد و بریشت آل کتب تاریخ آمدن گجرات و مرحمت نمودن کتاب مرقوم گشت علی

۵ رزک جهال گیری ص ۲۳۳ ۳۳۷

و تزك جهال كيري ص٢٢٠

(مشائخ گجرات میرے پاس آئے تو میں نے ان کے مرتبے کے مطابق انھیں خلعت مصارف اور مدمعاش کے لیے اراضی دے کر رخصت کیا۔ ساتھ ہی ان میں سے ہرایک کوایئے ذاتی کتب خانے سے تغییر کشاف تغییر حینی اور روضعہ الاحباب وغیرہ کتابیں پیش کیں اور ان کتابوں کی بیشت براپنی گجرات میں آمداور کتاب دینے کی تاریخ تحریری۔)

جہاں گیر مدارس دیدیہ کی تعمیر کا بھی شائق تھا۔ بقول خافی خاں اس کے لیے اس نے بیا اہتمام کر رکھا تھا کہ کوئی امیر اور متمول شخص لا وارث فوت ہوجاتا تو اس کے مال واسباب میں سے مدارس اور خانقا ہیں تعمیر کرتا تھا۔ تاریخ خان جہان کی روایت کے مطابق اس نے وہ تمام مدارس از سرنو آباد کیے جو گزشتہ تیس سالوں سے پرندوں اور چو پایوں کے مسکن بنے ہوئے تھے ۔

### قرآن مجيد ہے لبي لگاؤ:

جہاں گیر کو تر آن مجید ہے قبلی لگاؤ تھا۔اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اس نے اپنے عہد کے ایک عالم دین شخ محمد بن جلال حسینی گجراتی کو تر آن مجید کا فاری میں ترجمہ کرنے کا تھم دیا اور کہا کہ ترجمہ لفظی ہواور الفاظ قر آن سے ایک حرف بھی زائد نہ ہو۔ نیز تا کید کی کہ ترجمہ آسان اور عام فہم ہونا چاہیے۔الفاظ اور زبان میں کسی فتم کا تصنع اور تکلف ہرگز نہ ہو ۔

معلوم نہیں اب بیر جمہ کہیں موجود ہے یا نہیں۔ غالبًا بیر پہلا ترجمہ ہے جو برصغیر کے ایک عالم نے فاری زبان میں کیا۔

#### اوراد ووظا نف:

اس کی ایک تحریر بتاتی ہے کہ وہ اوراد ووظا کف کا بھی قائل تھا۔ نیز وہ علا وسلحا کی صحبت میں بیٹھتا تھا۔ وہ ککھتا ہے:

> بعلما و دانایان اسلامیه فرمودم که مفردات اسائے اللی را که دریا دگرفتن آسان باشد جمع نمائند تا آس راور دخود سازم و درشبهائے جمعه باعلا وصلحا و درویشان و گوشه نشینان صحبت می دارم ●-

<sup>🛭</sup> بزم تيوريي ص ١٦٨

<sup>•</sup> نزمة الخواطر'ج ۵'ص ۲۱

و تا جہاں کیری ص٠١

۔۔۔۔ (میں نے علائے اسلام اور فقہا کو تھم دیا ہے کہ وہ مفرداسائے اللی جمع کریں کیوں کہ ان کو یا در کھنا آسان ہے۔ میں ان کا وظیفہ کرنا جاہتا ہوں۔ جمعرات کو میں علا وصلحا اور درویشوں اور گوشہ نشینوں کی صحبت اختیار کرتا ہوں۔)

### ادب وشعر كا ذوق بلند:

دور مانِ مغلیہ کا بیہ بادشاہ بہت سی خوبیوں کا مالک تھا۔ رحم دلی ٔ حکم نرم مزاجی اور عدل و انصاف اس کا خاصہ تھا۔ظریف الطبع ' بہترین شاعر' فصیح البیان اور ذکی وفطین تھا۔تحریر وتقریریس کامل مہارت رکھتا تھا۔ تزک جہاں گیری اس کی اپنی تصنیف ہے۔ اس کے مندر جات سے پتا چلتا ہے کہ وہ ادبیت وفصاحت میں مرتبہ کمال پر فائز تھا۔ انتخاب الفاظ میں بے حدمحتاط تھا۔ منظر کشی میں کوئی اس کا حریف نہ تھا۔

تزک جہاں گیری کے علاوہ فاری زبان میں'' پندنامہ'' کے نام سے اپنے بیٹوں کے لیے ایک رسالہ قلم بند کیا جو چنداوراق پرمشتل ہے۔

### مےنوشی اور افیون خوری:

بہت بی خوبیوں کے باوجود جہاں گیر میں کچھالیی عادتیں بھی تھیں' جوسراسرغیراسلامی اورخلاف شرع بیں۔مثلاً وہ مے نوش اور افیون خورتھا' اور اس کا وہ برملا اظہار بھی کرتا ہے۔ اس کے قول وفعل کا تضاد ملاحظہ ہو کہ ایک طرف وہ خود اپنے ہی جاری کردہ دستور العمل اور بارہ احکام میں سے چوشے تھم میں بیاعلان کرتا ہے: شراب و دربہرہ و آنچے اوقتم مسکرات منہیہ باشد نہ سازند و نہ فروشتند ہے۔

که شراب اور دیگرنشه آور چیزیں جن سے شریعت میں روکا گیا ہے' نہ تیار کی جا کیں اور نہ فروخت کی انہیں ۔ نیں ۔

نیکن خودشراب بیتا اور افیون کھا تا ہے۔ حالانکہ بید دونوں چیزیں نشر آور ہیں اور نشر آور چیزوں سے شریعت نے بختی کے ساتھ روکا ہے۔ زندگی کے آخری دور میں تو وہ کثرت سے مے نوشی کرنے لگا تھا' اور یہی عادتِ بداس کی موت کا سبب بی۔

# ملکی مصالح:

جہال گیر کے حالات میں اس کی رحم دلی اور منصف مزاجی کا خصوصیت سے ذکر کیا جاتا ہے۔لیکن

تزک جہاں کیری'ص۵

اس کے ساتھ ہی اس کے کردار کا بیہ بہلوبھی ہمارے سامنے آتا ہے کہ اس نے خود اپنے بیٹوں پر تختیاں کیں اور بعض اہم شخصیتوں کی موت کا باعث بنا۔ بات دراصل بیہ ہے کہ وہ ذاتی طور واقعی نرم دل اور متحمل مزاج تھا۔ عدل وانصاف میں بھی خاص شہرت کا حامل تھا۔ لیکن اتنے بڑے ملک کے بادشاہ اور حکمران کی حیثیت سے اس پر کچھ ٹازک ذمہ داریاں بھی عائد ہوتی تھیں 'جو ملک کے سیاسی مصار کے کی بنا پر اسے بعض اوقات تشدد پر مجبور کرتی تھیں 'اس لیے اگر اس کو کسی پر عمل بختی اور تشد دکر نا پڑا ہے تو ممکن ہے حالات کے تقاضوں کے پیش نظر ایسا کرنا اس کے نزد کی ضروری ہو۔

# دور جہاں گیری کے علمائے کرام:

دور جہاں گیری کے علائے کرام فقہائے عظام حکمائے عالی مقام اور شعرائے نام دار کے اسائے گرامی کی فہرست بہت طویل ہے ان میں سے جو حضرات ہمارے موضوع سے تعلق رکھتے ہیں ان کے نام اور علمی کارنامے ' فقہائے ہند' کی جلد چہارم میں مرقوم ہیں۔!ان میں حضرت مجدد الف ثانی اور شخ عبدالحق محدث دلوی کا تذکرہ تو بار بار آتا ہے۔ان کے علاوہ جن فضلائے عصر کی فہرست جہاں گیر نامہ وغیرہ نے ہم پہنچائی ہے ان میں سے چند حضرات سے ہیں مولا ناعبد الحکیم سیالکوٹی' ملا عبداللطیف سلطان پوری' علامہ محمود جون پوری' ملا محمود جون پوری' ملا محمود جون شرازی' ملا روز بہان شیرازی' میر ابوالقاسم محمد فاضل کا بلی' ملاحبدالرحلٰ مجمود کی میر اللہ تعمد کی میر شکر اللہ شیرازی' ملا روز بہان شیرازی' میر ابوالقاسم میران ملاعبدالرحلٰ مجمود کی بیران میں ہوری میران میں میران میں میران میں میران میں میران میران میں میران میران میران میران میں میران میں میران 
# شخ محمد مير سے عقيدت وتعلق:

جہاں گیرکوجن مشائخ کرام اورعلائے عظام سے خاص عقیدت تھی' ان میں لا ہور کے شخ محمد میر بھی شامل ہیں' جنھیں اب میاں میر کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے۔ جہاں گیرائیے تزک میں بڑے احترام سے ان کاذکر کرتا ہے۔ وہ ککھتا ہے:

چون بعرض رسید که در لا مورشخ محرمیر نام درویشے است بهندی الاسل بغایت فاضل و مرتاض و مبارک نفس و صاحب حال درگوشه توکل و عزلت منزوی گشته از فقرغی و از دنیا مستغنی نشسته است به بنابرین خاطرحق طلب بے ملاقات ایشان قرار نه گیرد و بدیدن ایشان رغبت افزود۔ چون به لا مور وفتن معتذر بود وقعه بخدمت ایشان وشته شوق باطن را فلا مرساختم و آن عزیز باوجود کبرس وضعف بینه تصدیعه کشیده تشریف آوردو مدت ممتد تنها با ایشان نشسته صحبت مستوفی داشته شد الحق ذات شریف است و درین عبد بعنایت غنیمت و عزیز الوجود این نیز مند از خود بر آنه با ایشان صحبت داشت و بساسخها بلند از حقائق و معارف استماع افاد بر چندخواستم این نیاز مند از خود بر آنه با ایشان صحبت داشت و بساسخها بلند از حقائق و معارف استماع افاد بر چندخواستم

نیازے بگزارنم' چوں پائے ہمت آیشاں راازاں عالی تریافتم خاطر باظہارایں مطلب رخصت نہ داد\_ پوست آ ہو سفید ہہجت جائے نماز بایشاں گزرانیدم • -

( مجھے جب پتا جلا کہ الاہور میں شخ محمہ میر نام کے ایک درویش سکونت پذیر ہیں ہواصلاً ہندی ہیں نہایت فاضل پندیدہ خو شریف النفس اورصاحب حال بزرگ ہیں توکل وعزلت کی زندگی بسر کرتے ہیں فقر پر قانع اور دنیا ہے بے نیاز ایک گوشے میں بیٹھے ہیں تو طلب حق کی غرض سے ان سے ملاقات کے بغیر دل میں چین نہ آیا اور ان کی زیارت کا شوق بے قرار کرنے لگا۔ چنا نچہ جب لاہور جانا مشکل ہوگیا تو ان کا خدمت میں رقعہ کھوا اور اپنے باطن کا اشتیاق ظاہر کیا۔ وہ عزیز القدر بزرگ باوجو یکہ کبر سی کو پہنچ گئے تھا او جسم پر کمزوری کے آثار نمایاں ہو گئے تین تکلیف سے تشریف لاے۔ بردی دیر تک تنہائی میں ان کی خدمت میں بیٹھنے کا موقع ملا اور خوب صحبت رہی۔ بلاشبہ وہ او نچ مر ہے کی شخصیت ہیں اور اس عبد میں ان کا وجود معرود انہائی غنیمت ہے۔ یہ نیاز مندخود باہر نکل کر ان سے ملا ان کی صحبت سے لطف اندوز ہوا اور حقائق معاد ف سے بھر پور با تیں سننے کا بہترین موقعہ میسر آیا۔ ہر چند جا ہا کہ کوئی نذر پیش کروں گر جب ان کی معاد ف سے بھر پور با تیں سننے کا بہترین موقعہ میسر آیا۔ ہر چند جا ہا کہ کوئی نذر پیش کروں گر جب ان کے معاد ف سے بھر پور با تیں سننے کا بہترین موقعہ میسر آیا۔ ہر چند جا ہا کہ کوئی نذر پیش کروں گر حب ان کی کھال چیش خدمت کی۔ البت جائے نماز کی شکل میں سفید ہن کی کھال چیش خدمت کی۔)

اس سے واضح ہوتا ہے کہ جہال گیر کے دل میں علاومشائخ کی کیا قدر ومنزلت تھی اور وہ کس عقیدن واحتر ام کے ساتھ ان سے ملتا تھا۔

### برصغير ميں انگريز كا قدم:

جہاں گیرکا تذکرہ ختم کرنے سے پہلے بیوض کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ برصغیر میں تجارت کا غرض سے انگریز سب سے پہلے جہاں گیرہی کے عہد میں آئے تھے۔ مخضر الفاظ میں واقعہ یوں ہے کہ الا دسمبرہ ۱۲۰ کو برطانیہ کی ملکہ الزبھے کے عہد میں لندن کی ایسٹ انڈیا کمپنی کو ہندوستان میں تجارت کرنے کا پہلا چارٹر ملا۔ کپتان ولیم ہا کنز ایسٹ انڈیا کمپنی کا پہلا انگریز تاجر ہے جس نے ساحل ہند پرقدم رکھا۔ ۱۲۰۸ء میں اس کا جہاز ہمیکٹر سورت کی بندرگاہ پرکنگر انداز ہوا۔ ہا کنز نے جہاں گیر کے دربار میں حاضر ہوکر انگلتان کے بادشاہ جمیز اول کو مکتوب اس کی خدمت میں پیش کیا۔ انگریزوں کی پہلی تجارتی کوشی ۱۲۰۸ء میں سورت میں تیم کی گئی۔ ۱۲۱۳ء میں بادشاہ جہال گیر نے ورادر حدآ باد میں کوشیاں بنانے کی اجازت دی۔ اس سال انگریزوں کو سورت میں ایک فیکٹری قائم کرنے اور مغل دربار میں سفارت کے فرائض انجام دیے کی سال انگریزوں کو سورت میں ایک فیکٹری قائم کرنے اور مغل دربار میں سفارت کے فرائض انجام دیے کی

<sup>19</sup> تزک جہاں کیری کاس ۲۹۰

سند حاصل ہوئی۔ بعد ازاں مچھلی پٹم میں بھی انھوں نے ایک کارخانہ قائم کیا۔ سرطامس رو پہلاسفیر تھا جوشاہ انگستان جیمس اول کی طرف سے شہنشاہ ہند جہاں گیر کے در بار میں آیا۔ شاہی در بار میں اس کی بڑی عزت و توقیر کی ٹی۔ سفیر مذکور چارسال فرائض سفارت پر مامور رہا۔ اس اثنا میں اس نے ایک کتاب بھی لکھی جس میں ہندوستان کے بادشاہ بیہاں کے سیاسی حالات اور در بار کی کیفیات قلم بند کیں۔ اس سے پہلے ولیم ہا کنز میں ہندوستان میں موجود تھا۔ وہ بھی بادشاہ سے قریبی روابطر رکھتا تھا' اس نے بھی یہاں کے حالات تحریر کیئی جن میں بادشاہ کو ظالم اور سفاک قرار دیا گیا ہے۔ ۱۲۱۵ء میں دواور انگریز رچرڈسٹیل اور جان کروتھ' اصفہان جن میں بادشاہ پر پخت تقید کی ہے اور یہاں کی رعایا کو مفلس لکھا ہے۔

جہاں گیر کے زمانے میں اگریز کے ہندوستان میں تجارت کی غرض سے آئے عہدہ سفارت پر فائز ہونے اور پھر یہاں کے حالات وکوائف کو قلم بند کرنے کا تذکرہ ہم نے چندالفاظ میں اس لیے کیا ہے کہ آئندہ چل کر اس سے برصغیر کی تاریخ کا رخ بالکل بدل گیا اور بہ خطۂ ارض سیاسی اور اقتصادی اعتبار سے انقلاب وتغیر کے خوف ناک طوفانوں کی زد میں آگیا۔ اگر اللہ نے توفیق عطا فرمائی اور زندگی باتی رہی تو ان واقعات کی تفصیل اس کتاب کی آئندہ جلدوں میں اس کے اصل مقام پر بیان کی جائے گی۔ ان شاء اللہ العزیز علیہ تو کلنا و الیہ المنیب۔

#### وفات:

بہرحال بادشاہ ہندنورالدین محمہ جہاں گیر میں اگر چہاچھائیوں کے ساتھ بحثیت انسان برائیاں بھی پائی جاتی تھیں لیکن مجموعی اعتبار سے وہ ایک اچھا حکمران تھا اور بہت سے اوصاف اس کی ذات میں سمٹ آئے تھے۔

شہنشاہ جہاں گیر کی موت حالت سفر میں واقع ہوئی۔ وہ شمیر کے دورے پرتھا اور وہاں کے ایک مقام راجوڑی ہے جمبر جارہا تھا کہ رائے میں چاشت کے وقت ہفتے کے روز ۲۸ صفر ۲۵۰اھ/ ۲۹را کتوبر ۱۹۲۷ء کو اٹھاون (۵۸) سال کی عمر پاکراپنے جلوس سلطنت کے بائیسویں برس میں انتقال کر گیا۔ اس کی میت لا ہور لائی گئی اور ای شہر میں اسے دفن کیا گیا۔ مقام تدفین کا انتخاب اس کی بیوی نور جہاں نے کیا تھا جہال اس نے اپنے خرج ہے ایک شان دارمقبرہ تھیر کیا۔

اس زمانے کے ساس حالات کچھالیارخ اختیار کر گئے تھے کہ بابر کی نسل کے اس چوتھے عظیم بادشاہ کی رسوم تعویت شاہی روایات کے مطابق ادانہ کی گئیں۔

### شاه جهان

شاہ جہان چہان کی روز ۲۸ روئی الاول ۱۰۰۰ ہے الاول ۱۰۰۰ ہے امرائی الاول ۱۰۰۰ ہے امرائی الاور اس کا اس کا نام خرم رکھا گیا۔ شاہ جہان کی رگوں میں بھی جہاں گیر کی طرح را چیوت خون کی آ میزش تھی۔ اس کی ماں کا نام جو دھا الی تھا اور وہ جو دھ پور کے راجا بھگوان واس کی بیٹی تھی۔ شہزادہ چارسال چار ماہ چاردن کا ہوا تو خاندانی روایت کے مطابق حصول علم کے لیے مکتب میں داخل کرا دیا گیا اور تخصیل علم سے بہرہ مند ہوا۔ لیکن بیعلم اور اک کی کن منازل پر فاکز تھا اور کس عالم سے کیا استفادہ کیا ؟ اس کا کچھ پتائمیں چانا۔ پھر چوں کہ اس کی کوئی استفادہ کیا ؟ اس کا کچھ پتائمیں چانا۔ پھر چوں کہ اس کی کوئی استفادہ کیا ؟ اس کا کچھ پتائمیں چانا۔ پھر چوں کہ اس کی کوئی میں مرکز میوں سے اس کے علم وضل کی نشان دہی نہیں ہوسکتا۔ باہر کے تزک اور اس کی بعض دوسری علمی سرگرمیوں سے اس کے علم وضل کی نشان دہی ہوتی ہے۔ جہاں گیر کا توک بھی اس کے معلومات کا پتاویتا علمی سرگرمیوں سے اس کے مرحبہ علمی کے شاہد ہیں کیکن شاہ جہان کے بارے میں ہمارے پاس کوئی پیانہ نہیں ہے کہ جس سے اس کے مرحبہ علمی کا اندازہ ہو سکے۔ البتہ اس کے بعض فرمان بتاتے ہیں کہ دہ کوئی پیانہ نہیں ہے کہ جس سے اس کے مرحبہ علمی کا اندازہ ہو سکے۔ البتہ اس کے بعض فرمان بتاتے ہیں کہ دہ اس نے دور کے مروجہ علوم ہیں کس سے پیچھے نہ تھا۔ اس کا انتخاب الفاظ اور اسلوب کلام عالمانہ اور پُر وقار ہے۔ پھر اس نے اس نے دور کے مشاہیر علما سے نعلق اور میس نے اس نے دور کے مشاہیر علما سے نعلق اور ایک کی فدر افز ائی کی وربار میں جن اہم مباحث کا اجتمام کیا اور ایرانی علما سے ضالص فی اور علمی پختگی اور نہ ہی گہرائی پر استوار کے جن ہی۔

یبال بیہ بات لائق تذکرہ ہے کہ جلال الدین اکبر کے دینی افکار بعض لوگوں کی موت کے ساتھ ہی مر گئے تھے۔اس کی زندگی کا آخری دور تو اسے ایک اچھے خاصے مسلمان کی حیثیت سے لوگوں کے سامنے پیش کرتا ہے۔اگر بالفرض کوئی بات رہ بھی گئی تھی تو جہاں گیرنے اس کوتقریباختم کر دیا تھا۔اس ضمن میں ہندوستان کے مشہور مورخ سیدصباح الدین عبدالرحمٰن کے بیالفاظ قابل مطالعہ ہیں۔وہ لکھتے ہیں۔

'' جہال گیز ایک راجیوت شنراوی کا فرزند اور متعدد راجیوت شنراد پول کا شوہر تھا۔لیکن اس کے

باوجود ہے کہنے میں بالکل تامل نہیں کہ وہ علما کی تعلیمات سے پوری طرح متاثر رہا۔ ایک باروہ ابوالفضل سے ملنے گیا' دیکھا کہ اس کے گھر پر بہت سے کا تب' کلام پاک اور تفسیر کی کتابت کرنے میں مشغول ہیں۔ ابوالفضل ہی فر آن مجید الہامی کتاب نہیں' کلام رسول ہے۔ جہاں گیراپنے باپ کی گم راہی کا سبب ابوالفضل ہی و قرار دیتا تھا' اس لیے وہ کا تبول سے تمام اور اق لے اکبر کے پاس لے گیا اور کہا کہ ابوالفضل کا ذہب' خلوت میں پچھاور۔! اور اپنی تزک میں اس نے اعتراف کیا ہے کہ ابوالفضل کو تقل کرانے میں اس کے ذہبی جذبے کو بھی وضل تھا۔ جہاں گیر کے تعلقات حضرت مجدد سے شروع میں ضرور کو تاب رہے' لیکن جب اچھے ہو گئے تو وہ روز اندان سے مغرب کے بعد ملاقات کرتا' ان ملاقاتوں سے اس کے قلبی کی طبیر جس طرح ہوئی ہے' اس کا اعتراف حضرت مجدد صاحب نے اپنے مکتوبات میں کیا ہے۔' واس کے تھے اور ملک میں خالص جہاں گیر کے بعد جب شاہ جہاں کا دور آیا تو حالات قطعی طور سے بدل گئے تھے اور ملک میں خالص اسلامی فضا پیدا ہوگئے تھی' جس کی چند جھلکیاں اختصار کے ساتھ آئندہ صفحات میں پیش کی جارہ جس ہیں۔

### بغاوت اوراس كاليس منظر:

جہاں گراپ بیٹے شیخ شہرادہ خرم سے بہت متاثر تھا اور اس کو ہر لحاظ سے بادشاہت کے لائق سمجھتا تھا'
اس لیے کہ شہرادہ خرم اوائل عمر ہی میں تد ہروشہامت کے جو ہر سے آ راستہ تھا۔ بہا دری اور شجاعت میں بھی یکنا
تھا اور ان تمام اوصاف سے متصف تھا' جن کا ایک حکمر ان میں پایا جانا شرط اولین ہے۔ خرم وکن کی مہم پر گیا اور
نقوعات کا سلسلہ شروع ہوا تو جہاں گیرنے اسے شاہ جہان کے خطاب سے سرفراز کیا' جس کا صاف مطلب سے تھا
کہ اس کے بعد وہی وارث تخت ہند ہوگا۔ لیکن واقعات نے پھھالی کروٹ بدلی کہ شاہ جہان کو باپ کے
خلاف علم بغاوت بلند کرنا پڑا۔ ایسا کیوں ہوا اور بیٹے نے باپ کے خلاف اتنا پڑا اقدام کیوں کیا؟ اس کا ایک
خاص لیس منظر ہے' شاہ جہان کے واقعات کے سلسلے میں جس کی وضاحت ضروری ہے۔ اس کو سمجھنے کے لیے ہم
خاص لیس منظر ہے' شاہ جہان کے واقعات کے سلسلے میں جس کی وضاحت ضروری ہے۔ اس کو سمجھنے کے لیے ہم

نور جہان جو جہاں گیرکی چینی ہوئ تھی عملا تمام کاروبارسلطنت پرقابض ہوچکی تھی اور بادشاہ اس کی ہربات مانتا تھا۔ اس نے اپنے پاؤں مضبوط کرنے کے لیے ایک کام تو یہ کیا کہ اپنے بھائی آصف خال کی بیٹی ممتاز محل کوشنرادہ خرم کے عقد میں دے دیا۔ دوسر نے خود اپنی بیٹی جواس کے پہلے شوہر شیرافکن سے تھی جہال گیر کے سب سے چھوٹے بیٹے شہریار سے بیاہ دی۔ شروع شروع میں نور جہاں شنرادہ خرم کی حامی تھی اس لیے کہ وہ اس کا بھتنج دا ماد تھا۔ دکن کی مہم میں اس نے نوجی نوعیت کے جوکار ہائے نمایاں انجام دیے اور بے پناہ فتو حات

ندوستان كے سلاطين على اور مشائخ كے تعلقات برأيك نظر - ص٢٢

حاصل کیں اس سے اس کی جنگی قابلیت کا شہرہ تمام ملک میں پھیل گیا اور دشمن اس سے لرزنے لگے۔ یہ بات بادشاہ کے لیے انتہائی مسرت انگیزتھی اور وہ بہادر بیٹے کی عسکری تدبیروں سے بہت خوش تھا۔ مگرنور جہاں اس سے بگڑگئ اور اس نے اپنی ہمدردیوں کا سارا وزن شہریار کے پلڑے میں ڈال دیا جواس کاحقیقی داماد تھا۔ اس نے بیمنصوبہ تیار کرنا شروع کیا کہ شنرادہ خرم نظروں سے اوجھل ہوجائے اور اس کی جگہ شہر یار کو اور نگ حکومت پر متمکن کیا جائے۔اس کے لیےاس نے جہاں گیرکویہ پٹی پڑھائی کہ قندھار کا علاقہ حال ہی میں فتح کیا گیاہے' اس کے انظام وانصرام کی طرف فوری طور پرعنان توجہ مبذول کرنا انتہائی ضروری ہے وہاں کسی بہت ہی قابل اورتجربہ کا جنگی ماہر کومتعین کرنا جاہیے اور میرے نزدیک شنرادخرم اس کے لیے نہایت موزوں رہے گا۔اس کے سوا کوئی دوسرا تحض وہاں کے انتظام پر قابونہیں یا سکے گا۔خرم بھی بڑی تیز نگاہ رکھتا تھا اور وہ نور جہاں کے ارادول کوخوب مجھتا تھا' چنانچہ بادشاہ نے اس کو قندھار جانے کے لیے کہا تو اس نے صاف انکار کر دیا اور ساتھ ہی بادشاہ کے خلاف بغاوت کا اعلان کر دیا۔ بادشاہ نے شاہی کشکر اس کے مقابلے کے لیے روانہ کیا لیکن شنرادے نے حالات کا موازنہ کر کے اپنے آپ کوعسا کرشاہی کا مقابلہ کرنے کے قابل نہ سمجھا اور مانڈ وکی طرف ہٹ گیا۔ وہاں اسے کامیانی نہ ہوئی تو ووسری طرف رخ کیا اور بہار اور بنگال کے علاقوں پر قبضہ کر کے بیٹھ گیا۔ جہاں گیرنے شنرادہ پرویز اور مہابت خال کوفوج دے کر مقابلے کے لیے بھیجا، تو خرم شکست کھا گیا، کیوں کہ اس بغاوت میں نہ کوئی قابل ذکر فوج اس کے ساتھ تھی اور نہ کوئی مشہور اور نامور جرنیل اس کا حامی تھا۔ وہ تقریباً تنها تھا۔ پہلے تو مشرقی جانب کومچھلی بند کی طرف بھا گا' بعد کو دکن کا راستہ لیا۔ دکن میں ملک عزر حکمران تھا' اس نے موقع غنیمت جان کرخرم کو ہاتھوں ہاتھ لیا اور بڑی تکریم سے پیش آیا۔ بالآخر جب شنراوے نے دیکھا کہ كامياني كے تمام راستے بند ہو بچكے ہیں توبادشاہ كے سامنے سرتسليم فم كر ديا اور معانى كا طالب ہوا۔ باوشاہ نے اس شرط پر معافی دی که خرم اینے دونول بیٹول داراشکوه اور اورنگ زیب کوبطور برغمال در بارشاہی میں بھیج دے \_\_\_\_ خرم نے بیشر طامنظور کی اور باپ بیٹے میں مکمل صلح ہوگئ۔

ان دنوں دکن کا حکمران ملک عزر تھا۔اس کی طرف سے بغاوتوں اور شور شوں کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔اس کوختم کرنے کے لیے جہاں گیر نے شنم ادہ خرم کو ایک لشکر کے ساتھ روانہ کیا اور شاہ جہان کا خطاب مرحمت فر مایا۔ اس خطاب کے معنی اس کی ولی عہدی کے تھے۔ بادشاہ خود بھی اس کے پیچھے دکن پہنچا 'گر اس سے پہلے شاہ جہان اپنے زور شمشیر سے ملک عزر کوشکست دے کر احمد گر خالی کراچکا تھا۔ بادشاہ گجرات ہوتے ہوئے آگرہ کو واپس آگیا۔ دوسال بعد ملک عزر نے پھر مراشھایا اور شاہ جہان نے اسے پھر شکست دی۔ دی۔ اس کے بادشاہ جہان نے اسے پھر شکست دی۔ اس کے بادشاہ جہان نے اسے پھر شکست دی۔ اس کے بادشاہ جہان نے اسے پھر شکست دی۔ اس کے بادشاہ جہان نے بادشاہ سے سفارش کر کے قید سے رہائی دلائی تھی '

شاہ جہان نے دومرتہ بغاوت میں ہزیمت اٹھانے کے بعد تیسری مرتبہ پھر باپ کے خلاف اعلان بغاوت کیا۔ بیاس کی آخری بغاوت تھی۔ اب اس نے دارالسلطنت آگرہ پر قبضہ کرنے کا عزم کیا۔ اس کے بعد وہ دبلی کی طرف بڑھا اور دبلی سے نومیل کے فاصلے پر فرید آباد کے مقام پر فیمہ زن ہوا۔ جہاں گیر بادشاہ بھی ان دنوں دبلی میں مقیم تھا، چونکہ شاہ جہان نے بیا قدام نا گہانی طور پر کیا تھا اور جہاں گیراس کے لیے بالکل تارنہ تھا، اس لیے وہ پہلے تو گھرایا اور پھر بروقت فوجی امداد پہنچ جانے کی وجہ سے اس کا حوصلہ بلند ہوگیا۔ باپ ایک بری فوج کے ساتھ بیٹے کی سرکو بی کو نکلا ادھر شاہ جہان بھی اپنے لئکری معیت میں نمودار ہوا۔ دونوں طرف کی فوجی سے تعلق آباد کے مقام پر ایک دوسرے کے مقابلے پر اثریں۔ لیکن شنراد سے کی فوج کا شیرازہ آنا فافا منتشر ہوگیا اور ہو خود بھی میدان جھوڑ کر بھاگ کھڑا ہوا۔ اس شکست سے شاہ جہان نہایت بددل ہوا اور اس کے مقام کے قور پر پر شانی نے نہ تھرا۔ آخر مراہ راہ راست اختیار کی اور باپ کی طرف مصالحت کا ہاتھ مرد صالاً۔

ان تمام بغاوتوں کا پس منظر نور جہاں کا وہ خاص منصوبہ تھا' جس کے تحت وہ اپنے داماد شہر یار کو ہندوستان کا بادشاہ بنانے پر تلی ہوئی تھی اور جہاں گیر کے تیسرے بیٹے شاہ جہان کو تاج وتحت سے ہرحال میں محروم کر دینا چاہتی تھی۔ یہاں یہ ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ شہریار بالکل نالائق تھا اور کاروبار حکومت کا قطعی اہل نہ تھا۔ اس کے مقابلے میں شاہ جہان لائق ودانا' عاقل وفہیم اور ہراعتبار سے سزاوار تختِ ہندتھا۔

# داور بخش کی عارضی تخت نشینی:

جہاں گیر کی وفات کے وقت اس کے دو بیٹے زندہ تھے۔ ایک شاہ جہان جود کن میں مقیم اور اس کے انظام میں مصروف تھا۔ دوسرا شہر یار جولا ہور میں جہاں گیر کے پاس تھا اور اس کا جھوٹا بیٹا تھا۔ جیسا کہ پہلے گزر دکا نور جہاں ہرصورت میں شہر یار کو ہندوستان کے تخت پر دیکھنا چاہتی تھی اس لیے کہ وہ اس کا داماد تھا۔ لیکن نور جہاں کا بھائی آصف خال شہر یار کی مخالفت پر کمر بستہ تھا۔ وہ شاہ جہان کی بادشا ہت کا متمنی تھا 'کیونکہ آصف خال کی بیٹی ممتاز محل شاہ جہان کے حبالہ عقد میں تھی۔ آصف خال نے جہاں گیر کی وفات کے فور آبعد بیہ تدبیر کی ماں کی بیٹی ممتاز محل شاہ جہان کے حبالہ عقد میں تھی ہے۔ کہ وہ جار تا کہ تخت ہر بشھا دیا تا کہ تخت ہم ہند حکمران سے خالی نہر ہو اور ادھر دکن میں شاہ جہان کے پاس تیز رو قاصد بھیج دیے کہ وہ جلد سے جلد لا ہور بہتی کر زمام حکومت نہر ہاتھ میں لے۔ آصف خال نے شاہ جہان کو ریبھی کہلا بھیجا کہ عارضی طور پر داور بخش (مرزا بلاقی) کو تخت نشین کر دیا گیا ہے۔ یہ خبر سنتے ہی بلاتا خیر شاہ جہان دکن سے لا ہور روانہ ہوگیا، لیکن اس نے فوری طور پر نفر کا والی تیز رفتار قاصد کے ذریعے اپنے دستِ خاص سے یہ فرمان لکھی بھیجا؛

درین ہنگام که آسان آشوب طلب وزمین فتنه جواست ٔ اگر داور بخش پسر خسر وو برادراؤ <u>و</u>

شهر پاروپسران شنراده دانیال را آ داره صحرائے عدم ساخته دولت خواہاں رااز توزع خاطر و شورش دل فارغ سازند' په صلاح وصواب دیدقرین تر خوامد یود 🗨

شورش دل فارغ سازند بصلاح وصواب دبه قرین ترخوامد بود • \_ ( لینی اس وقت جب که آسان آشوب طلب اور زمین فتنه جو ہے اگر خسر و کا بیٹا داور بخش اور میرے

بھائی شہریار اور فرزندان شنرادہ دانیال (طہمورث اور ہوشنگ) کوموت کے گھاٹ اتار دیا جائے تو ارباب حکومت کے دل اس سے مطمئن ہو جائیں گے۔ یہ کام نہایت احتیاط اور بہتر طریق سے انجام پذیر ہونا

عاہیے۔)

چنا نچہ چہار شنبہ کی شب ۲۵ جمادی الاولی۔ ۳۷۰: ۵/۳۳ر جنوری ۱۹۲۸ء کواس حکم کی پوری تعمیل ہوئی اور خاتمہ تزک جہاں گیری کے مصنف کے بقول:

شهریار وظبمورث و ہوشنگ پسران شنرادہ دانیال آ وارہ صحرائے فنا ماختند وگلشن ہستی رااز خسب نا شہریں ۔ جب نا شہر

خس وخاشاک وجود شاں پر داختند 🕰۔

(شہریاراورشنمرادہ دانیال کے فرزندوں طہمورث اور ہوشنگ کوصحرائے فنامیں بھینک دیا گیا : را گلش

ہتی کوان کے وجود کے خس و خاشاک سے پاک کر دیا گیا۔)

اس سے قبل لا ہور میں آنصف خاں اور داور بخش سے شہریار کی شدید جنگ ہوئی تھی' جس میں شہریار کو شکست فاش سے دو چار ہونا پڑا' اسے گرفتار کر کے قلعہ لا ہور میں نظر بند کر دیا گیا۔'' وشہریار در قلعہ لا ہور محصن گشتہ' در معنی بزندان درآید ہے۔''

اس کے بعد کیا ہوا؟۔

اورابعداز چندے حسب الحکم داور بخش ہر دوچشمش ازنور باصرہ معدوم الفراغ ساختند۔

(اس واقعہ کے چندروز بعد داور بخش کے تھم سے اس کی دونوں آ تکھیں نور بصارت سے محروم کر دی اں -)

بیرحادثہ ۳۷۰ اھ کو پیش آیا تھا'شہریار نے جو کہ طبع موز دں رکھتا اور ذوق شعری سے بہرہ مندتھا' اس پر بیشعر کیے اور ۳۷۰ اھاس کی تاریخ نکالی۔

زرگس گلاب ازچه نتوال کشید کشیدند از زگسانم گلاب اگر از توپرسند تاریخ آل گرد دیده آقاب "

24.10

تزک جہال گیری ص ۴۳۸ ۹۳۹ - دربیان 'مجلوس دادر بخش برادرنگ سلطنت - ''

ایضاً مس۱۳۹۰

۲۰۰۵ جہاں گیری ص ۴۳۸

# شاه جهان کی تخت نشینی:

بہر حال شاہ جہان ہر ممکن عجلت کے ساتھ لا ہور پہنچا اور والد کی وفات سے تین ماہ آٹھ روز بعد ۲ جمادی الاخری ۱۰۳۷ه رام وری ۱۷۲۸ء کوسنتیس (۳۷) سال کی عمر میں بمقام لا ہور ہندوستان کے سریر فرمال روائی پر جلوہ افروز ہوا۔ چندروز لا ہور میں قیام کیا ؛ پھر دارائحکومت آگرہ کوروانہ ہوگیا۔ یہ بجیب انفاق ہے کہ شاہ جہان کی ولا دت بھی لا ہور میں ہوئی اور تاج شاہی بھی اسی شہر میں سر پر رکھا گیا۔

شاہ جہان کی حکومت کا آغاز اگرچہ خوں ریزی سے موا اور اس نے اپنے حقیقی بھائی چیرے بھائیوں' بھتیجوں اوران کے ہم نواؤں کو'جن سے کسی وقت بھی مخالفت یا بغاوت کا خطرہ پیدا ہوسکتا تھا' سب کو ایک ایک کرے مھانے لگادیا' تا ہم اس کا کتیس (۳۱) سالہ دورِ حکومت بڑے امن وامان کا دور ہے۔ تاریخ کی ورق گر دانی کریں تو معلوم ہوگا کہ بیل وخوں ریزی عام طور سے بادشا ہوں کی فطرت میں داخل رہی ہے اور ہر ایں اضحف ان کے نزدیک معتوب یا کم از کم مشکوک قرار پایا ہے جس کی آئی وحرکت کووہ اپنے مخصوص مفاد کے منانی سجھتے تھے۔ پھراس کا فیصلہ یا تو ان کی تلوار کرتی تھی یا عمر بھر کی سزائے زنداں \_\_\_\_!شاہ جہان نے بھی اس ماحول میں آ تکھیں کھولیں ، راسی فضا میں تربیت کی منزلیس طے کی تھیں۔ اگر اس نے این رشتے داروں · عز مزوں رخی کا برماؤ کیا ہے تو انہی اثرات کے تخت کیا جواسے خاندانی طور پر وراثت میں ملے تھے۔اس کی تفسیلات سے کتب تاریخ بھری پڑی ہیں۔ اب بھی حکران اس پرانی روایت برعمل بیرا ہیں۔ اپ سے اختلاف کرنے والوں پرمخلف مقدمے قائم کرتے ہیں انھیں جیلوں میں ڈالتے ہیں اقتدارسے دورر کھنے کے لیے ان پر کئی قتم کے الزامات عائد کرتے ہیں انھیں پھانسیاں دیتے ہیں کیکن بیسب باتیں ہمارے موضوع ے خارج ہیں۔ ہمارا کام شاہ جہاں کے دور حکمرانی کے صرف علمی اور دینی پہلوؤں کوا جا گر کرنا ہے اور یہ بتانا ہے کہا یے عصر کے علماء وفُقبها اور مشائخ وصلحاہے اس کے روابط کس قتم کے تھے۔اس نے اپنے زمانۂ حکومت میں کون می الی اصلاحات کیں جواسلامی احکام ہے ہم آ ہنگ تھیں کن غیراسلامی رسوم کوختم کرنے کی کوشش کی اور اہل علم کو کس قدر ومنزلت کامستحق محر دانا۔ آئے ہے اب خاندانِ مغلیہ کے پانچویں فرماں روائے ہندصاحب قران ٹانی سلطان ابوالمظفر شہاب الدین محمد شاہ جہان کے کاروان حیات کے اس پہلو کا جائزہ لیں کہ جمارا اصل موضوع یہی ہے۔

## اعیان دولت اور عمال حکومت کے نام فرمان:

شاہ جہان زمانہ شمزادگی میں بھی نیک خصال اور خوش اطوار تھا۔ پابند شریعت اور عامل کتاب وسنت تھا ملا ، شاکخ کی صحبتوں میں بیٹھتا اور ان سے استفادہ کرتا بلکہ صحیح روایت کے مطابق وہ حضرت مجدوالف

نانی کے صلقہ عقیدت میں داخل تھا۔ باوشاہ بینے کے بعداس کی ان خوبیوں میں مزیدا ضافہ ہوا۔ وہ یہ کوشش کرتا کہ کوئی قدم کتاب وسنت کے خلاف نداشے۔ اس کی بیخواہش ہوتی کہ نہ وہ ذاتی طور پر مرتکب معصیت ہواور نہ رعایا کواس کے طرز عمل سے کوئی تکلیف پہنچ۔ وہ ہرگز پر داشت نہ کرتا تھا کہ اعیان دولت اور عمال حکومت میں سے کوئی کسی کے بر تکلے سے تعلق رکھنے والوں کو کتاب و میں سے کوئی کسی کے بیان تھا۔ چنانچہ چر شاہی سر پر رکھتے ہی اس نے ہرصوبے کے قضاۃ 'ارکان دولت اور عمال میں منت پر عامل و کھتا چاہتا تھا۔ چنانچہ چر شاہی سر پر رکھتے ہی اس نے ہرصوبے کے قضاۃ 'ارکان دولت اور عمال عقد کومت کے نام خطوط کھے کہ صدود و احکام نوامیس اللی کا ہر حال میں لی ظ رکھا جائے اور کما حقہ اس پر عمل کیا جائے۔ شریعت کے اوامر دنواہی کی اسی طرح پابندی کی جائے جس طرح کہ رسول اللہ تائیز کی جائے۔ اس کی خواہد بیش نگاہ رکھا جائے۔ اس سلسلے میں کسی نوع کی گستا خی یا سوئے اوب کا ہرگز مظاہرہ نہ کیا جائے۔ مشتبہ چیز ن سے دامن جائے۔ اس سلسلے میں کسی نوع کی گستا خی یا سوئے اوب کا ہرگز مظاہرہ نہ کیا جائے۔ مشتبہ چیز ن سے دامن کے سال رہا جائے۔ دین میں بے راہ ردی اور بے اعتدالی کی قطعا عمنیائش نہیں ہے۔ وہ امور جونظر بظاہر نا پہنا ہوا کے۔ اس سلسلے میں کسی تو می کا شتباہ پایا جاتا ہے یا جوافعال اصحاب بدعت کے اوضاع واطوار سے ہم کو اپنا ہوا تا ہے یا جوافعال اصحاب بدعت کے اوضاع واطوار سے ہم کہا کہ بین این سے بہرصورت اپنے آ ہے کو تحفید واور دور رکھائے۔ اکثر لوگوں نے بدعات کی متعدد اقسام کو اپنا میا ہوائے۔ اس کے ان کے لیے ضروری ہے کہ وہ آھیں کی طور پر ترک کر دیں۔

اس سے آ گے محمد صالح کنبولکھتا ہے:

المنته للد تعالی و تقدّس که اعلی حضرت ظل سجانی صاحب قران ثانی از مبداء احوال فرخنده فال تاالحال ٔ بروفق احکام کتاب وسنت اطاعت و طاعت پیشه کرده اند وطریقه مطابعت پیروی حضرت رسول ناتینیم پیش گرفته • \_

( یعنی شاہ جہان با دشاہ نے شروع ہی ہے اپنی زندگی کو کتاب دسنت کے احکام کے قالب میں ڈ ھالا اورای روش کواپنایا' جویٹی براسلام تھی۔اس کا طریقہ رسول اللّٰد مَثَاثِیْجُم کی پیروی تھا۔ )

اس پابندشریعت بادشاہ کے عہد میں برصغیر میں اسلام کو بڑی تقویت پنچی اور بدعات و محدثات کا زور ٹوٹا۔ سجدہ تعظیمی جو پہلے سے بادشاہ کے لیے مروج تھا' موقوف ہوا۔ مقد مات کے فیصلے شرع اسلامی کے مطابق ہونے لگے اور علما ومشائخ کی قدر ومنزلت میں بے حداضافہ ہوا۔ اس نے جن امور خیرکی ترویج کی اور جن غلط رسوم کا خاتمہ کیا' محمد صالح کنبولکھتا ہے کہ ان میں سے

'' نهی بحده تعظیم است که از عهد حصرت عرش آشیانی مقرر ومعهو د شده بود 👁 \_

<sup>🛭</sup> عمل صالح 'ج' م ۲۱۳

علصالح عن ص ٢١٥

( یعنی ایک سجدہ تعظیمی ہے جو حضرت عرش آشیانی اکبر کے زمانے سے رائج تھا شاہ جہان نے اس ہے لوگوں کومنع کر دیا۔ )

خانی خان اس سلطے میں تفصیل ہے کام لیتا ہے۔ وہ بہت می اور چیزوں کا ذکر بھی کرتا ہے جو پہلے ہے۔ وہ بہت می اور جیزوں کا ذکر بھی کرتا ہے جو پہلے ہے۔ وہ بہت میں اور بادشاہ شاہ جہان نے ان سے روک دیا۔ وہ کہتا ہے کہشاہ جہان نے ملک کی زمام اختیار ہاتھ میں لیت بی پہلا کام بیر کیا کہ بعض نامشروع امور کا سدباب کیا۔ مثل بادشاہ کی خدمت میں حاضری کے وقت یا اس کے پانی نوش کرتے وقت یا کوئی چیزعنایت کرتے وقت بحدہ کرنا ضروری تھا' شاہ جہان نے اس غلط رسم کوختم کر دیا۔ اس نے زمین بوس ہونے کے بجائے چار مرتبہ سلام کہنے کا تھم جاری کیا۔ علا وفضلا' اصحاب کمال اور ارباب حال اور فقراسے کہا کہ وہ بادشاہ سے ملاقات کے لیے آئیں تو صرف سلام مسنون یعنی السلام علیم کہیں۔ رخصت کے وقت سورہ فاتحہ پڑھیں۔ اس نے رائج الوقت سکے روپے اور اشرفی کے ایک طرف کلمہ تو کہیں۔ رخصت کے وقت سورہ فاتحہ پڑھیں۔ اس نے رائج الوقت سکے روپے اور اشرفی کے ایک طرف کلمہ تو نور الدین جہاں گیر بادشاہ کے نام ساتھ'' جنت مکائی'' کا لقب تحریر کرنے کا تھم ویا اور سن جلوس اکبری الہی اور سن شمی کے بجائے ماہ قمری اور سال ہجری لکھنے کا فرمان جاری کیا ہے۔

### يابندي نماز اور وظائف واوراد:

شاہ جہان کے حالات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے باپ جہاں گیر کے مرتبے کا عالم تو نہ تھالیکن اس میں کوئی شبہیں کہ برصغیر کا یہ تکمران بڑا نیک خدا ترس کر ہیر گاراورعلم پرور بادشاہ تھا۔ علما سے اس کے گہرے مراہم تھے اور وہ ان کی بدرجہ غایت عزت کرتا تھا، صوفیا واتقیا سے اس کو بے پناہ محبت تھی۔ اس نے اپنے دور میں اسلام اورعلم کی جو خدمت کی اس سے قبل کسی مغل تھر ان کو اس کا موقع نہیں ملا تھا۔ اس نے اپنے اوقات شب وروز کو تخلف امور کی انجام دہی کے لیے با قاعد ہ تقسیم کر رکھا تھا۔ اس میں سے ایک بڑا حصہ یا دخدا اور نماز کے لیے وقف تھا۔ '' کے درباری مصنف محمد صالح کنبونے جن الفاظ میں اس کی تفصیل بیان کی ہے ان کا ترجمہ ہے۔

شاہ جہان نہایت عمدہ اوصاف کا حامل بادشاہ تھا۔ اس کے اوقات غفلت اور بے پروائی سے پاک اور فاظ امور سے مبرا تھے۔ اس نے اپنے اوقات کیل ونہار کواس انداز سے منقسم کررکھا تھا کے طلوع فجر سے دو گھڑی پیشتر بیدار ہو جاتا اور اللہ کے ذکر میں مصروف ہو جاتا ۔ بیدوہ وقت ہے جواللہ کی رضا کے لیے مخصوص ہے اور اس میں عبادت اللی بہت بوے اجروثواب کا باعث ہے۔ جوفض اس وقت اپنے معبود تھتی کو پکارتا ہے۔

و اللباب حصداول ص ١٩٥٠

الله اس کی دعا کوشرف قبولیت بخشا ہے۔ اس مبارک ساعت میں بادشاہ اس مجد میں چلا جاتا جوا کبر آباد

(آگرہ) کے ایک کونے میں تغیر کی گئی کی۔ نماز کے وقت تک وہ قبلہ روہ و کرمصلے پر بیٹھار ہتا اوراللہ کی عبادت

کرتا۔ (وروی توجہ بمجد ہے کہ درخلوت گاہ خطہ اکبر آباد تعیر پذیر رفتہ آوردہ تارسیدن وقت نماز روبقبلہ برسجادہ

طاعت می نشیند۔) نماز فجر کا وقت ہوجاتا تو پہلے دور رکعت سنت ادا کرتا پھر با جماعت فرض پڑھتا۔ بعداز ال

اوراد ووظا کف میں مشغول ہوجاتا ہی۔ اس سے فارغ ہوتا تو کاروبار سلطنت کی طرف عنان توجہ مرکز کرتا۔ عمال

عومت کو ضروری مشور ہے دیتا اور ان کے مفق ضرفرائض کی انجام دہی کے بارے میں احکام صادر کرتا۔ فوج کا

معائنہ کرتا اور اہل کاروں کے نام احکام و ہدایات جاری کرتا۔ ظہر کے وقت تک بیسلسلہ جاری رہتا۔ ظہر کی نماز کے بعداس کا وقت دینی

با جماعت مجد میں پڑھتا۔ کھانا کھاتا اور قبولہ کرتا ہے۔ عصر کی نماز بھی جماعت کے ساتھ پڑھتا ہی جات و ذین منور ہے لیتا۔ مغرب کی نماز کے بعداس کا وقت دینی

اور دینوی امور میں صرف ہوتا۔ (بعداز انقضائے وقت مغرب اوقات اشرف بکار دین و دنیا صرف می نمائید ہے۔ نماز عشا جماعت ادا نمودہ محل تشریف

شاہ جہان جب خواب گاہ میں جاتا' وہ دن کا وقت ہوتا یارات کا نصیح البیان اورشیریں کلام لوگ اس کے ساتھ ہوتا یارات کا خصیح البیان اورشیریں کلام لوگ اس کے ساتھ ہوتے' جواسے کتب سیر وتواریخ سے انبیا واولیا' صحابہ وتا بعین' ملوک و وزرا' حکما وعلا اورعظیم المرتبت حضرات کے واقعات و حالات سناتے۔ گزشتہ بادشاہوں کے دستور العمل سے بھی اسے آگاہ کرتے۔ یہ واقعات وہ پردے کے بیچے بیٹھ کر بیان کرتے۔ ( در پس پردہ خواب گاہ 🏵 ) اس کا مطلب یہ ہے کہ کل کی خواتین بھی یہ باتیں سنتی تھیں۔

شاہ جہاں کا درباری مورخ عبدالحمید لا ہوری تو اس کے مذین وتقوی کی انتہائی تعریف کرتا ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ وہ ہرونت باوضور بتا تھا۔اس کے الفاظ یہ ہیں۔

''اوقات شاِ روزی آ ں قد وہ اصحاب طہارت بوضوی گز رد 🗗

۵ عمل صالح بج ام ۱۳۰۲٬۲۰۱

الينا ص ٢٠٤

<sup>€</sup> الينأ ص ٢٠٨

<sup>0</sup> الضأ

الينا ص٩٠٠

و ممل صالح 'ج ا'ص ٢٠٩

<sup>•</sup> بادشاه نامهٔ ج۱٬ص ۱۳۷

وه مزیدلکھتا ہے۔:

درادای صلوٰ قوصیام مکتوبہ بہ نبھے کہ در کتب فقہیہ حنفیہ واقع شدہ نہایت اہتمام بہ کاری دارند • ۔ (وہ فرض نماز روز ہ ای طریقے سے اہتمام کے ساتھ اداکر تا تھا' جس طرح کہ فقہ حنفیہ کی کتابوں میں مرقوم ہے۔)

#### عدل وانصاف:

دود مان مغلیہ کا بیہ بادشاہ نہایت عادل اور منصف تھا۔ اس کے عہد میں ملک کے تمام صوبوں میں امن وامان قائم تھا۔ کسی صوبے یا علاقے کے عامل اور اہل کا رکو کسی شخص پرظلم و تعدی کی جرات نہ تھی۔ اور کسی مجرم کو سزا سے بچناممکن نہ تھا۔ بادشاہ عدل وانصاف کا دلدادہ تھا۔ رعایا خوش حال تھی اور کوئی کسی کو ہدف ستم نہ تھہراسکٹ تھا۔ جہیج خلائق کہ ودیعت کبری خالق اندور مہدامن وامان مرفد الحال باشند ہے۔

محمد صالح کنبو کی طرح" بادشاہ نامن کامصنف عبدالحمید لا موری بھی شاہ جہان کا درباری مورخ تھا۔ وہ اس کی انتہائی تعریف کرتا ہے۔اس کی پابندی شریعت اور نیکی کا زور دار الفاظ میں تذکرہ کرتا ہے۔ایک مقام پر لکھتا ہے:

سنت سنیه البی بران جاری است که جرگاه کار دین روبه اندراس نهد و شعار اسلام رخ به انظماس با تند ایزدی یکی از بندگانِ سعادت اندوز بروئ کار اید تابه آبیاری مساعی جیله گرد فتور از ساحت اسلام فرونشاند و بدستیاری دین پروری و دیانت وری اساس شریعت راه شید گرداند و چون معابد اسلام روبه انهدام نهاده بودومبانی شریعت رخ به انعدام ٔ ایزد کارساز وایس بادشاه اسلام نواز کفر گداز را اورنگ آرائ اقبال گردانید بیا اسلام را چنان محکم ومرصوص ساخت که تارو زِنشورگردفتور بردامن دوام نه نشیند ● به

(الله کا بہ قانون برابر جاری وساری ہے کہ جب احکام دین رو بزوال ہو جا کیں اور شعار اسلام محو ہونے گئیں تو تا کیدایز دی حرکت میں آتی ہے اور بندگان سعادت اندوز میں ہے کوئی ایسا بندہ ظہور میں آجا تا ہے جواپی مسامی جیلہ سے اسلام کے رخ انور پر مختلف فتنوں کی پڑی ہوئی گرد وغبار کوصاف کر دیتا ہے اور اساس شریعت کو متحکم ومضوط بنانے کے فرائض انجام دیتا ہے۔ چنانچہ اس دور میں بھی جب معابد اسلام منہدم ہونے گئے اور شریعت کی بنیادیں بلنے لگیس تو نصرت خدا وندی نے اس اسلام نواز اور کفر گداز بادشاہ کو تخت

**<sup>1</sup>** عمل صالح بج ام س ١٣٧

۵ عمل صالح 'ج ا'ص ١٣٢

المناه نامه جائص ١٣٨

تحکمرانی عطا فرمایا' جس نے اسلام کی بنیاد کو اس طرح محکم ومرصوص بنا دیا کہ تا روز قیامت اس کے دامن تک فتنہ وفتور کی گردنہیں پہنچ <u>سکے</u> گی۔)

یہ شاہ جہان کے ایک درباری مورخ کے الفاظ ہیں جواس ہیں ایک "مجدد دین' کے اوصاف کی نشان دہی کرتے ہیں۔ یہ الفاظ یقینا مبالغے سے خالی نہیں کیوں کہ درباری مورخ اور شاہی مصنف' محمرانوں کے لیے ہمیشہ ای قسم کے الفاظ استعال کرتے آئے ہیں۔ اب بھی حکومتوں کے ترجمان سربراہانِ مملکت کے لیے کے بہت سے تعریفی الفاظ استعال کرتے ہیں۔ تاہم اس میں کوئی شبہیں کہ شاہ جہان بحثیت مجموئ او نچ کردار کا بادشاہ تھا۔ نماز روزے کا پابند اور اسلام کی ترقی کا خواہاں تھا۔ دین احکام واوامر برخود بھی کاربندرہتا اور ارکانِ دولت کو بھی اس کا پابند دیکھنا چاہتا تھا۔ ملک کی مضبوطی اور رعایا کی خوش حالی اس کا مطمح نظر تھا۔ علاو مشائخ کا قدر دان تھا۔ ملک کے دور دراز حصوں سے بھی اگر اس کی علم میں یہ بات آ جاتی کہ وہاں بدعات و محدثات اور خلاف شرع رسوم وعوائد نے قدم جمالیے ہیں تو ان کوختم کرنے کی کوشش کرتا اور اپنی قلم و سے ناط چیز ول کومٹانے میں ذاتی طور پر دلچیں لیتا۔ چند واقعات ذیل میں درج کیے جاتے ہیں جن سے واضح ہوتا ہے چیز ول کومٹانے میں ذاتی ہو وگری کا مقاصد حیات میں داخل تھا۔ عمر ماصد حیات میں داخل تھا۔ عمر اسلامی امور کا قلع قبع کرنا اور اسلام کی ترتی کے ذرائع بروئے کار لانا اس کے مقاصد حیات میں داخل تھا۔

# ايك نهايت فتيح رسم كا خاتمه:

خدمت شاہی میں عرض ہوا کہ علاقہ بھمبر • کے مسلمان اپنی جہالت کی بنا پر ہندوؤں کولڑکیاں دیے اوران سےلڑکیاں لیتے ہیں۔ان کے درمیان یہ طے پایا ہے کہ جو ہندولڑکی اپنے مسلمان سرال میں مرے وہ دفن کی جائے اور جومسلمان لڑکی ہندوؤں کے گھر فوت ہو اسے جلایا جائے۔اس اطلاع پر دربارشاہی سے بی تھم ہوا کہ جس ہندو کے گھر میں مسلمان عورت ہو اگر وہ ہندو اسلام قبول کر لے تو اس مسلمان عورت سے اس کا نکاح دوبارہ پڑھا جائے۔ ورنہ مسلمان عورت کو اس سے الگ کر دیا جائے۔ چنا نچہ ''جوکو' نام کا ایک زمیندار جس سے یفعل سرز دہوا' اپنے تمام قبیلے کے ساتھ مسلمان ہوا' اور اسے'' راجا دولت مند' کے خطاب سے سرفراز کیا گیا۔ بادشاہ نے اس رسم فتیج کوختم کرنے کا حکم دیا اور مسلمانوں کی جہالت دور کرنے کے لیے حکومت کی طرف سے قاضی اور معلم مقرر کیے تا کہ وہاں احکام شریعت پڑمل کیا جائے اور شرعی عبادات انجام دینے کے مطرفے ہوئے کارلائے جائیں ۔

پیملاقداب آزاد کشمیرمیں واقع ہے۔

و بادشاه نامزج ۲ ص ۵۷

# ہندوؤں کے قبضے ہے مسلمان عورتوں کی رہائی اور مساجد کی واگزاری:

گزشته دا قعه کی طرح کا ایک ادر دا قعه ملاحظه مو:

جب بادشاہ کی سواری پنجاب کے قصبہ گجرات میں کینجی تو وہاں کے سادات ومشاک نے عرض کیا کہ
یہاں کے بعض ہندوؤں نے مسلمان عورتوں کواسپے گھروں میں ڈال رکھا ہے۔ ( ان کے الفاظ یہ ہیں: برخ
از کفار نابکار حرائر وامائے مومنہ درتصرف دارند ) اور ان میں سے بعض تو یہاں تک سرکشی پراتر آئے ہیں کہ
انھوں نے مسجدوں پر قبضہ کرلیا ہے۔ اس پر بادشاہ نے شخ محمد گجراتی کو جوعلوم رسمیہ کے عالم اور نومسلموں کے
داروغہ تھے محکم دیا کہ واقعہ کے ثبوت کے بعد مسلمان عورتوں کو ہندوؤں کے قبضے سے آزاد کرائیس اور مسجدوں
اورغیر مسلموں کی عمارتوں کو علیحدہ علیحدہ کرائیں۔ چنا نچہ شخ نہ کور نے ستر مسلمان عورتوں کو ہندوؤں کے قبضے سے
نکالا اور جہاں جہاں ہندوؤں نے مسجدوں پر ناجائز تصرف کر رکھا تھا، تحقیق کے بعد انھیں واگر ارکرایا 'اورغیر مسلموں سے جر مانہ وصول کرنے کے بعد مسجدوں کو بحال کیا گ

# صوبه كابل كى ايك انتهائى مدموم رسم ختم كرنے كا حكم:

صوبہ کابل سے آمدہ خبروں اور دہاں کے گورز لشکر خال کی اطلاع سے پتا چلا کہ افغان آ کین شرع کی بالکل پیروی نہیں کرتے۔ بلکہ انھوں نے ایک گمراہ پیر کے احکام کو (نعوذ باللہ) آیت و حدیث کا درجہ دے کر ملحہ وں کے سے طریقے اختیار کر رکھے ہیں۔ وہ ہو یوں سے شرعی طور پر نکاح نہیں کرتے 'بلکہ ایک گائے یا ہیل ذرئ کر کے اپنے ہم شر یوں کی ضیافت کرتے ہیں اور اس کے بعد بغیر کی عقد نکاح کے از دواجی تعلقات شروع کر و سے ہیں۔ ہو وہ میں اور اس کے مطابق دینا مقصود ہوتو وہ بین سگر یزے عورت کے ہاتھ میں دے دیتے ہیں اور اس کو گھر سے نکال دیتے ہیں۔ ہوہ عورتی ان کے رواج کے مطابق ترکے میں داخل ہیں اور میت کے وارث کو بیدی حاصل ہوتا ہے کہ وہ چاہتو ان عورتیں ان کے رواج کے کہ وہ چاہتے ہیں اور اس کو میدی اور اس کو جہ ہوتا ہے کہ وہ چاہتے ہیں ۔ عدال شکار قرار دیتے ہیں اور اسے فروخت کر دے آمد فی کا ذریعہ بناتے ہیں۔ یہ لوگ ۔ میت کے ورثے میں سے حال شکار قرار دیتے ہیں اور اسے فروخت کر کے آمد فی کا ذریعہ بناتے ہیں۔ یہ لوگ ۔ میت کے ورثے میں سے بیٹیوں کو حصر نہیں دیتے اور قبل وانتقام اور ر ہز فی میں ایک دوسرے بازی لے جانے و بہت بردی خوبی ہوتے ہیں۔ اس اطلاع کے بعد بادشاہ کی طرف سے تھم ہوا کہ 'احکام تو رہ وشریعت' کے مطابق ان لوگوں کوز جر و تندیہ کی جائے۔ بینی بالکل رفع پھر بھی نہ و میں۔ خافی خال اس واقعہ کے پانچ سال بعد لکھتا ہے: چنا نچہ تا حال آ خار آ ں برعتہا ہو تکان اس واقعہ کے پانچ سال بعد لکھتا ہے: چنا نچہ تا حال آ خار آ ں برعتہا کے نہ موم میں باقی ہیں۔ بیخ معام دراں قوم ہو تیں۔ نظام اس دوجوں کے آخار اس قوم میں باقی ہیں۔ بی خوب تا خار اس قوم میں باقی ہیں۔

٠ شارار جه ص ٥٨١٥٥

ف نتنب اللباب عصداول ص ٢٢٣ ٣٢٣ -

# بگلی کے فرنگیوں کی گوشالی:

آج ہے کم وہیش ستر (۷۰) سال پیشتر ملک کی ادائیں برادری کے ترجمان ہفت روزہ'' (الرائ)' (لا مور) میں'' پابندی شریعت اور شاہ جہال' کے عنوان سے پروفیسر علم الدین سالک مرحوم کا ایک مضمون شائع مواقعا۔ اس میں انھوں نے شاہ جہان کی اسلامی خدمات کا تذکرہ کرتے ہوئے'' باوشاہ نامہ'' کی جلداول کے حوالے ہے جگلی کے فرنگیوں سے متعلق ایک واقعہ بیان کیا ہے۔ پروفیسر صاحب مرحوم کھتے ہیں۔:

۱۰۴۲ه اھ/۱۹۳۳ء میں بگلی کے فرنگیوں نے بنگال میں بڑا اودھم مجا رکھا تھا۔ وہ نہصرف وہاں کے سیاسی معاملات میں مداخلت کرتے تھے بلکہ اوگوں کوزبروسی عیسائی بھی بناتے تھے اور اپنے ندہب کی تبلیغ میں بے حد تخی سے کام لیتے تھے۔ دولت کالالچ وے کرلوگوں کو درغلاتے اورمسلمانوں کے ساتھ نہایت براسلوک روا رکھتے تھے۔ یہ حالات شاہ جہان کے علم میں شنراوگی کے زمانے میں آئے تھے اور جیسا کے عمل صالح اور باوشاہ نامہ سے معلوم ہوتا ہے شاہ جہان اسلام کا حبصند ابلند کرنے اور کفر کومٹانے پر تلا ہوا تھا۔اس نے عزم کرلیا تھا کہ اگر اللہ تعالیٰ نے اسے باوشاہ بنا ویا تو وہ ان ویار کوان گمراہ لوگوں ہے ہمیشہ کے لیے یاک کروے گا۔ چنانچیتخت نشینی کے بعد جب اسے موقع ملا تو اس طرف توجہ مبذول کی اور ہگلی کے نصرانیوں کے ان کے غیر آ کینی رویے کے بارے میں بازیرس کی۔اس نے ۱۹۳۲ھ میں تربیت خال کو تقیق حالات کے لیے بنگال بھیجا۔ گر ہگلی کے فرنگیوں نے مصالحت کی طرف ہاتھ بڑھانے کے بجائے فسادات کووعوت دی۔ نتیجہ یہ ہوا كدايك معمولي جمرن كے بعد ان كا سارا زور نوث كيا اور بہت سے فرنگي قيد كر ليے گئے۔ يه فرنگي اا محرم ٣٣ ١٠ ه/ ٨٨ جولا في ٦٣٣ اء كوعنايت الله و قاسم خال اور بهاور خال كمبوكي تكراني مين بنظاله ي ياية تخت (آگره) میں لائے گئے۔ان کی تعداد حیار سو کے قریب تھی۔ان کے پاس بت بھی تھے جن کی وہ پرستش کرتے تھے۔ یہ سب لوگ بادشاہ کے حضور پیش کیے گئے۔ باوشاہ نے ارباب شریعت کی طرف رجوع کیا اور کہا کہ اُسیس اسلام کی دعوت دی جائے اور اسلامی احکام سے روشناس کرایا جائے۔ چنانچے ایسا ہی کیا گیا۔ ان میں ہے کچھ لوگوں نے تو اسلام قبول کرلیا گرزیادہ افراو نے انکار کرویا۔ جن لوگوں نے انکار کیا تھا' انھیں اس زمانے کے آئین کے مطابق امرائے وولت میں تقتیم کر دیا گیا۔

### بدعات كاخاتمه اور شيكسول كي معافي:

۱۹۳۳ه اوشاہ جہان کشمیر گیا۔ اس زمانے میں وہاں کا ناظم اعتقاد خال تھا۔ باوشاہ کومعلوم ہوں کہ اعتقاد خال تھا۔ باوشاہ کومعلوم ہوں کہا تھا دخال رعایا پر بے حد جروتشد وکررہا ہے۔ اس نے ملک میں بہت می بدعتیں جاری کررکھی ہیں کپل وار درخت ضبط کر لیے ہیں باغ اور جنگل اپنی تحویل میں لے لیے ہیں زعفران کی چنائی میں لوگوں سے بیگار لیتا

اور انھیں پریٹان کرتا ہے۔ یہ باتیں س کرشاہ جہان نے اعتقاد خال کو منصب نظامت سے علیحدہ کردیا اور اس کی جگہ ظفر خال احسن کو تشمیر کا ناظم مقرر کیا اور تھم دیا کہ اعتقاد خال پر الزامات کی فہرست تیار کر کے پیش کی جائے۔ جب فہرست الزامات سامنے آئی تو باوشاہ نہایت جیران اور خفا ہوا۔ اس نے اعتقاد خال کے زمانے کی رائج کر دہ تمام بدعات منسوخ کر دیں اور عوام کی آگاہی کے لیے ایک فرمان تیار کیا ہس کے الفاظ پھر پر کی رائج کر دہ تمام بدعات منسوخ کر دیں اور عوام کی آگاہی کے لیے ایک فرمان تیار کیا ہس کے الفاظ پھر کی کندہ کیے گئے اور اسے جامع سکندری کے درواز بے پرنصب کیا گیا۔ یہ فرمان شاہ جہان کی معدلت گستری رعایا پروری رحم دلی اور عوام کے حقوق کے تحفظ کی بین دلیل ہے۔ اس کے ابتدائی الفاظ قابل مطالعہ ہیں جو درج ذیل ہیں:

" ہماری سلطنت کا مقصد خلق خدا کی حاجت روائی ہے۔ علاقہ کشمیر میں بعض اس قتم کے امور کا ارتکاب ہور ہاتھا جورعایا کے لیے موجب آزاراور باعث تکلیف تھے۔ ہم تھم دیتے ہیں کدان تمام امور کومنسوخ سمھا جائے۔''

- ۔ ۔ ۔ اس فرمان کی روسے زعفران چننے کے لیےلوگوں سے جو برگار لی جاتی تھی' وہ حکمُنا بند کر دی گئی اور حکم ہوا کہ آئندہ سے مناسب اجرت پر مزدوروں سے کام لیا جائے۔
- ۲ رعایا کے لوگ سرکاری جنگلات سے ایندھن کاٹا کرتے تھے اس کے لیے اٹھیں دو درم کے خردار دینا
   پڑتے تھے۔اعتقاد خال نے بیرقم دگئی کردی تھی۔اب یؤیکس بالکل معاف کردیا گیاہے۔
- س۔ اعتقاد خال کے دور نظامت میں مانجیوں کؤوہ بوڑھے ہوں یا جوان'یا کم سن بچے پچھٹر (۷۵) درم سالانہ ادا کرنا پڑتے تھے' حالانکہ اس سے پہلے مانجیوں کے درمیان عمر کا امتیاز تھا۔ جوانوں سے ساٹھ' بوڑھوں سے بارہ اور بچوں سے چھتیں درم لیے جاتے تھے۔شاہ جہان نے اعتقاد خال کے اس نئے نمیس کوموقوف کرکے پہلاطریقہ بحال کردیا۔
- ۳۔ ارض تشمیر کے ان دیبات کوجن کی شال کی پیداوار چار سوخردار سے زیادہ تھی اور جن سے اعتقاد خال تیکس وصول کرتا تھا انھیں ہوتتم کے تیکس ہے مشٹنی کر دیا گیا۔
- ۔ کشمیر کے صوبے دار (گورنر) ان افراد کو ملازم رکھتے تھے جولوگوں کے باغات میں جاتے اور بہترین مجلوں کی تلاش میں رہتے تھے۔جس باغ میں اچھا کچل دیکھتے 'اسے صوبے دار کے لیے محفوظ کر لیتے۔اس ظلم کا نتیجہ یہ ہوا کہ لوگوں نے مجلوں کی کاشت بند کر دی۔اب اس سلسلے کو حکمنا بند کر دیا گیا' کوئی ناظم اور گورنراس حرکت کا ارتکاب نہیں کرسکتا تھا۔

پروفیسرعلم الدین سالک مرحوم کے ستر (۷۰) سال پیشتر کے تحریر کردہ مضمون کی روسے شاہ جہان کا بیہ فرمان اب تک تشمیر کی جامع سکندری کے دروازے پرنصب ہےاوراس کے عدل وانصاف کی شہادت دے رہا ہے۔

• ينتب اللباب جاص ١٥٠ عمل صالح عن عن ص١٢٠ - بادشاه نامه ج احصدوم ص ١٥٠ ٥٨

### بادشاه کا فرض:

شاہ جہان قدیم باوشاہوں کے واقعات سننے اور پڑھنے کا بہت شائل تھا۔ وہ ان کے غلط واقعات سنے مرت حاصل کرتا اور سجح واقعات کواپنے لیے مشعل راہ قرار دیتا۔ جب اس کے سامنے سلاطین روم' شاہان قزلباش' ملوک ایران اور فرمال روایان توران کے واقعات بیان کیے جاتے تو وہ لرز اٹھتا اور اس کے چہرے پر خاص شم کے تاثرات نمایاں ہوجاتے۔ وہ کہا کرتا تھا کہ اگر کسی بادشاہ کی کمزور رعایا اطمینان اور امن سے زندگ نہیں بسر کر سکتی تو وہ بادشاہ اپنے فرائش کی انجام وہی میں کوتا ہی کا مرتکب ہوتا ہے۔ حکومت کا منصب جلیلہ اس سے چھین لینا چاہیے وہ اس کا حق دارنہیں ہے۔ بادشاہ کا فرض ہے کہ وہ رعایا کے ہر پہلو پر نظر رکھے اور ان کے حقوق کی پوری پوری نوری نگاہ داشت کرے۔

### الله كى عبوديت كا اقرار:

پروفیسرعلم الدین سالک نے اپنے مطبوعہ مضمون (الراعی)'' لا ہور میں شیر خال لودھی کی'' مرأۃ الخیال'' (صفحہ ) کے حوالے سے تکھا ہے کہ جب شاہ جہان کا تخت طاؤس تیار ہو گیا اور وہ اس پر بیٹھا تو فورا ینچے اتر آیا۔خشوع وخضوع سے دور رکعت نقل اوا کیے اور دیر تک سجدے میں پڑا رہا۔ سجدے سے سراٹھایا تو حاضرین وربارے مخاطب ہوکر کہا۔

'' فرعون کا تخت آبنوں اور ہاتھی دانت کا تھا۔اس نے اس پر بیٹھ کر خدائی کا دعوی کیا۔اے حاضرین دربار!تم اس پر گواہ رِ ہنا کہ میں اس مرضع تخت پر بیٹھ کراللہ تعالیٰ کی عبودیت کا اقرار کرتا ہوں۔''

شاہ جہان کی زندگی کے اس قتم کے بے شار واقعات ہیں جو عمل صالح 'بادشاہ نامہ' منتخب اللہا ب اور دیگر کتب مار کے اس قتم کے بے شار واقعات ہیں جو عمل صالح 'بادشاہ کے اکتیں سالہ دور حکومت میں دیگر کتب تاریخ میں مرقوم ہیں۔ جی چاہتا ہے کہ اس عادل اور دین پناہ باوشاہ کے اکتیں سالہ دور حکومت میں کچیلے ہوئے مزید واقعات حوالہ قرطاس کیے جا کیں گر تنگ دامانی صفحات بار بارقلم کا دامن کھینچق اور تنصیلات کی وادی میں جانے سے روکتی ہے۔

### دورشاہ جہان کے علما ومشائخ:

دور شاہ جہانی میں متعدد علماو مشائخ اور فقہائے عظام دیار ہند میں رونق افروز سے اور مختلف بلادہ قصبات میں ان کے درس وافادہ کی مندیں آ راستہ تھیں۔اس کتاب میں بہت سے مقامات پر ان کا تذکرہ قار نمین کرام کے مطالعہ میں آئے گا۔شاہ جہان کے وزرا میں بھی جید علما شامل تھے جن میں ایک علامی محمد افضل تھے جو معقولات ومنقولات کے جلیل القدر عالم تھے اور معاملات سلطنت میں بھی ان کا درجہ بہت بلند تھا۔ شاہ

جہان ان پر بڑا اعتماد کرتا تھا اور وہ فطانت و فراست میں ایگانۂ روز گار تھے۔ ان کے بعد علامی سعد اللہ خال چنیوٹی کو اس منصب رفیع پر فائز کیا گیا۔ وہ بھی خطہ ہند کے وسیع العلم بزرگ تھے اور ان کے علوم و معارف کی ہمہ گیری کا بیعالم تھا کہ معقول ومنقول کی تفصیلات و جزئیات پر گہری نظر رکھتے تھے۔ وہ فراوانی علم وفضل کے ساتھ ساتھ انتظام مملکت اور جنگ و حرب کا بھی وسیع تجربرر کھتے تھے۔ یور پین موز حین بھی ان کی تعریف پر مجبور ہیں 'چنا نچہ انفسٹن لکھتا ہے کہ' ہندوستان میں جتنے وزرا گزرے ہیں' سعد اللہ خاں ان سب سے زیادہ لاکق اور راست باز تھا۔''

بہرحال عبدشاہ جہانی کے علائے کرام کی وسیع فہرست میں سے مندرجہ ذیل حضرات کے اسائے گرامی خصوصیت سے لائق تذکرہ ہیں:

تخ میال میر محمسیوستانی لا موری سید محمد بخاری شخ بلاول قادری مولا تا محب علی سندهی خواجه خاوند محمود طلاخواجه بهاری شخ میال میر محمد سیوستانی لا موری میال شخ پیر محمد مولا نا عبدالحکیم سیالکوئی شخ عبدالحق محدث و بلوی مفتی نورالحق و بلوی میر شکر الله شیرازی علامی سعد الله خال طلا شفیعائی یز دی طاححه فاضل بدخش مولا نا عبدالسلام مفتی نوری و بهوری مولا نا عبدالسلام لا موری مولا نا عبدالسلام و جیه سرقندی مفتی عبدالسلام د بوی مولا نا ابوالفتح ملتانی \_

### شجاعت اورفتو حات:

تیور کے خون میں شجاعت کی گرمی کے اثر ات نمایاں طور سے نظر آتے ہیں۔ شاہ جہان اس وراشت تیور کی کہ بہت بڑا جھے دار تھا۔ بابر سے شاہ جہان تک پوری نسل تیوری بہادری اور شجاعت کا مرقع ہے جس میں کسی ایک کو دوسر سے سے متاز کرنا مشکل ہے۔ شاہ جہاں کے عہد میں بڑی فتو حات ہو کیں۔ اس نے کئی علاقائی سلطنوں کو مسخر کیا 'بہت سے اہم مقامات پر فوج کشی کی اور متعدد نئے صوبوں پر علم مغلید لہرایا۔ ان واقعات کی تفصیلات جو تاریخ نے بہم پنچائی ہیں اگر چہ بڑی تحیر انگیز اور سبق آ موز ہیں گر ہمار سے موضوع سے خارج ہیں اس لیے ہم اضیں نظر انداز کرتے ہیں۔

# علمی' ثقافتی اور تهذیبی ترقی:

شاہ جہان کے عہد میں بے شک اکبر کی طرح سرکاری اہتمام میں کتابوں کی تصنیف وتراجم کی طرف تو ہندیں دی گئ مگر علی نے طور پر بہت کتابیں کھیں اور بے حد علمی کام کیا۔ بہت سے حواثی و تعلیقات شاہ جہاں کے نام معنون کیے اور اس میں اس نے علما کی بے حد حوصلہ افز ائی گی۔ پھر خود اس نے جو ثقافتی اور تہذیبی

نقوش برصغیری سرزمین میں ثبت کردیے وہ ہمیشہ اس کی رفعت ذہن و کرکی شہادت دیتے رہیں گے- مثلاً آگرے کا تاج محل دبلی کی جامع مسجد کال قلعہ تخت طاؤس لا ہور کا شالیمار باغ 'اس کی ثقافتی اور تہذیبی سر گرمیوں کے عظیم شاہکار ہیں- علاوہ ازیں اس نے اس وسیع خطہ ارض میں بے شار مسجدیں واگز ار کرائیں 'مندوؤں کی نئی عبادت گاہوں کی تعمیر پرموقع وکل کے اعتبار سے نا مناسب حد تک پابندیاں عائد کیس اور ان کے غرور و بیندار کا زور تو ڑنے کی کوشش کی تا کہ اس کے دادا جلال الدین اکبر کے زمانے سے جوسلسلہ چلا آر ہا تھا 'وہ اسینے جائز اور مقررہ حدود سے آگے نہ بڑھ یائے۔

#### معزولی اور وفات:

شاہ جہان کواکتیں سال حکومت کرنے کے بعد شعبان کی آخری تاریخ ۱۸۰ه اھ/۲۲مئی ۱۹۵۸ء کو تخت فرماں روائی سے الگ کیا گیا اور شروع رمضان میں قلعہ آگرہ کواس نے اپنامسکن تھہرایا -معزولی ہے آٹھ سال بعد دوشنبہ کے روز ۲۷ رجب ۷۱-۱۳ سر سر ۱۳۲۸ء کواس قلعے میں قید حیات سے رہائی پائی - اس کا سیآ ٹھرسال کا عرصہ تلاوت قرآن مجید' اوراد ووظائف اور بعض جیدعلمائے کرام کی صحبت میں گزرا-

شاہ جہان کے آخری دور حیات کا تعلق جوں کہ اس کے بیٹے اورنگ زیب عالم گیرسے ہے اس لیے اس کے مضروری کواکف' فقہائے ہند' کی جلد پنجم کے مقدے میں اورنگ زیب عالم گیر کے حالات کے شمن میں بیان کیے گئے ہیں۔

بندهٔ عاجز محمد اسحاق بھٹی اسلامیہ کالونی۔ساندہ لاہور



# گیارهویں صدی ہجری

# \_\_\_ں\_\_ ا-مولا ناعبدالحکیم سیالکوٹی

مولانا عبدائکیم سیالکوئی برصغیر پاک و ہند کے آسان علم وضل کے درخشندہ ستارے تھے۔انھوں نے مند تدریس تو عہد جہا گیری ہی ہیں آ راستہ کر لی تھی لیکن شہرت و ناموری کی منزلیں عہد شاہ جہانی میں طے کیں۔ان کی تصنیفات کو عالم اسلامی ہیں نہایت قدر واہمیت کی نظر سے دیکھا جاتا ہے اور بونے جارسوسال کا طویل عرصہ گزر جانے کے باوجودان کی فضیلت وعظمت تحقیق کا حجندا آج بھی بوری شان وشوکت کے ساتھ علمی دنیا میں لہرار ہاہے۔

#### ولادت:

مولانا ممروح ۹۸۸ ھ/ ۱۵۸۰ و الکوٹ میں پیدا ہوئے ۔ عہد عالم کیری کے معروف مئورخ بخاور خان (متونی ۱۹۸۳ھ) نے مراۃ العالم میں ان کی تاریخ ولا دت لفظ حفظ میں بیان کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

'' تاریخ تولدش لفظ حفظ گفتہ اند۔'' ( ح نیے بیغی کو گوں نے ۹۲۸ھ ہی تحریر کی ہے جے بخاور خال کے مقابلے میں صحیح نہیں گھرایا جا سکتا۔ کیونکہ بخاور خال مولانا سیالکوٹی کے فرزندمولانا عبداللہ لیب ہے ہم عصر سے اور انھیں بے حدعزت واحترام کی نظر سے دیکھتے تھے۔ ظاہر ہے انھول نے مولانا سیالکوٹی کی زندگ سے متعبق معلومات خودمولانا عبداللہ لبیب سے حاصل کی ہول گئ جنھیں بہر حال صحیح اور متند مانا جائے گا۔ مولانا عبداللہ کی مقابل کے عمام طور پر وہ اپنی تصنیفات کے شروع میں ان الفاظ میں اس کا ذکر کرتے ہیں:

فيقول العبدالمسكين عبدالحكيم بن شمس الدين-

نتهائي بندا جلد چبارم) ح<mark>صول علم</mark>:

مولانا عبدالحكيم سيالكوئى نے مولانا كمال الدين تشميرى سے اخذ علم كيا۔ مولانا كمال الدين كا سلسلة درس پہلے تشمير ميں جارى تھا۔ بعد كوسيالكوٹ منتقل ہو گئے تھے اوراى شہر كواپنا مركز درس وافا دہ قرار د بے ليا تھا۔ مولانا كمال الدين اپنے عصر كے جيداور فحول علما ميں سے تھے۔ پيكر زہد وتقوى اور عالم باعمل علوم عقليہ ونقليہ پر يكسال عبور كھتے تھے۔ مولانا كمال الدين كے زمانے ميں تشمير كاگورز حسين ناى ايک تخص تھا۔ اے مھر مالا الدين كوزمانے ميں تشمير كاگورز حسين ناى ايک تخص تھا۔ اے مھر الاعلام ميں وہ كى وجہ سے حسين سے ناراض ہو كر سيالكوٹ آگئے تھے۔ طويل عرصے تك وہاں تدريس وتعليم ميں مصروف رہے۔ باشندگان لا ہور كو بھى ان كى تدريس سے بہرہ اندوز ہونے كے مواقع ميسر آئے اور يہال بيشار مشروف رہے۔ باشندگان علوم نے ان سے استفادہ كيا۔ حضرت مجد دالف ثانى نے بھى ان سے تھے ل عمل علم كى اور علاى سعد اللہ فال الدين نے بھى جو بعد ميں شاہ جہال كے وزير مقرر ہوئے ان كے سامنے زانو نے شاگر دى تہہ كيا۔ مولانا كمال الدين في حوالا ہور ميں وفات پائی۔ ان كے سامنے زانو نے شاگر دى تہہ كيا۔ مولانا كمال الدين في مولانا جمال الدين کشميرى تھے وہ بھى وفت كے صاحب علم اور صاحب طريقت برزگ تھے۔

تذکرہ نگاروں نے اگر چہ مولانا کمال الدین تشمیری کے علاوہ مولانا عبدائکیم سیالکوئی کے کسی اور استاد کا ذکر نہیں کیا'تا ہم بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ افھوں نے دیگر اساتذہ سے بھی اخذ علم کیا تھا۔ چنا نچہ سید احمد قادری نے شخ عبدالحق محدث دہلوی کے تلا فدہ حدیث کے شمن میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے رسالہ انسان العین کے حوالے سے لکھا ہے کہ غالبًا مولانا عبدالحکیم سیالکوئی بھی شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے تلمیذ سے و

شاہ ولی اللہ نے اپنی تصنیف' انسان العین فی مشائخ الحرمین' میں اپنے ان بعض اساتذہ کا ذکر کیا ہے جن سے انھول نے اسناد حدیث حاصل کیں ان میں شخ ابوطا ہر محمد بن ابراہیم الکردی المدنی بھی شامل ہیں' ان کے حالات لکھتے ہوئے وہ فرماتے ہیں۔

خرقه واجازت از بزرگان بسيارگرفت از ال جمله شخ عبدالله لا موري اللهيب

ملاعبدالکیم سیالکوٹی از وے روایت کندعن شیخ عبدالله اللبیب عن مولانا عبدالکیم و کتب شیخ عبدالحق محدث دہلوی بہمیں واسط از مولانا عبدالحکیم روایت کندووے از شیخ عبدالحق اجاز ی وروایعة • \_

ساوی میں وہ حدر روہ ہوں ہے روزیت سدود سے ارب سبور ن اجارہ وروایۃ ہے۔ شاہ ولی اللہ صاحب کے اس بیان سے جہال سہ بات واضح ہوتی ہے کہ مولا نا عبدا ککیم سیا لکوٹی کوشخ

 <sup>◘</sup> تذكرهٔ شخ عبدالحق محدث ص ١٥٨-

<sup>🗨</sup> انسان العين في مشائخ الحرمين-ص ١٩٩١٩٨-

عبدالحق محدث دہاوی سے شرف تلمذ حاصل تھا' وہاں یہ حقیقت بھی منتے ہو جاتی ہے کہ خود شاہ صاحب بھی مولانا سالکوٹی کے شیخ ان کے سندہ بلوی نے شیخ سیالکوٹی کے شیخ میں شامل ہیں۔ یعنی ان کی سندعلمی اس طرح ہوگی \_\_\_\_ شاہ ولی الله دہاوی نے شیخ ابوطا ہر محمد سے' انھوں نے شیخ عبداللہ لا ہوری سے' انھوں نے شیخ عبداللہ لیب سے اور انھوں نے مولا نا عبدالکیم سیالکوٹی سے تصیل کی۔

#### منددرس وتدریس:

فارغ التحصيل ہونے كے بعدمولا ناعبداككيم سيالكوئى نے لا ہور ميں مند درس كورونق بخشى اوران كى غلام اللہ اللہ الله كى على شہرت دور دراز علاقوں تك پېنى بس سے متاثر ہوكر كثير تعداد ميں على وطلبا ان كى خدمت ميں حاضر ہونے اور ان كے چشمه علم سے سيراب ہونے لگے۔ لاله سجان رائے بٹالوى ان كے فيضان علم كا ذكران الفاظ ميں كرتا ہے:

وطلبه علم ازمما لك دورونز ديك در مدرسه متبركه ايثال رسيده فيض ياب شدند • ـ

(یعنی طلبائے علم دور ونز دیک کے مما لک سے ان ( مولا نا عبدائکیم سیالکوئی ) کے مدرسہ مبار کہ میں پنچتے اور دولت علم سے فیض یاب ہوتے تھے۔ )

الا مور کے جس مدرسے میں مولانا نے درس و افادہ کا آغاز کیا' یہ وہی مدرسہ تھا جومخل شہنشاہ جلال الدین اکبر نے قائم کیا تھا اور یہ اس زمانے کا عظیم الشان مدرسہ تھا۔ اس میں مولانا موصوف کا تقر رسر کاری طور پھل میں الایا گیا تھا۔ ایک روایت کے مطابق اس مدرسے کے دور تدریس میں وہ'' فاضل لا موری'' کے عظیم لقب سے ملقب ہوئے کے سلم العلوم کے نا مورشارح ملاحمد اللہٰ ان کا قول پیش کرتے وقت آخیس' قال الفاصل الله عوری' کے پر شکوہ الفاظ سے یا دفر ماتے ہیں ۔۔۔ اس مدرسے میں وہ خاصی مدت مصروف تدریس رہے الا عوری' کے پر شکوہ الفاظ بے یا دفر ماتے ہیں ۔۔۔ اس مدرسے میں وہ خاصی مدت مصروف تدریس رہے اوراس اثنا ہیں ان سے متعدد علما وطلبانے استفادہ کیا۔

مولا ناعبدا کیم سیالکوٹ کے اس مدر سے کی مند تدریس پربھی فائز رہے جس میں ان کے مرحوم استاد مولانا کمال الدین طلبا کومستفید کرتے رہے تھے۔مولانا کشمیری کی وہ مسجد جوان کی عظیم دینی درس گاہ تھی اب بھی سیالکوٹ میں موجود ہے اور ان کے لائق شاگر دمولانا عبدا کلیم کے مدر سے کے پچھآ ثار بھی ہنوز باقی ہیں۔

ایک زمانے میں مولا نا عبدالحکیم سیالکوئی کوا کبرآ باد (آگرہ) کے اس سرکاری مدرسے میں مدرس اعلیٰ کی حیثیت سے بھیجا گیا تھا'جس کی بنیاد جلال الدین اکبرنے رکھی تھی۔اس مدرسے میں مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی اور مشہور شاعر قدسی ایک ہی وقت میں فرائض درس انجام دیتے تھے ہے۔

فلاصة التواريخ مس ٢٥-

<sup>0</sup> ملاحظه بهوروضه الا دبا - ص ۱۳۳ -

و مناكث المسلم

عه<del>د جهان</del> گیری میں:

مولانا عبدالحکیم سیالکوئی کی علمی شہرت اگر چہ عہد جہاں گیری میں بھی حلقہ اہل علم میں کافی تھیں گئی تھی مگراس کا دائرہ محدود تھا کیوں کہ اس زمانے میں مولانا ممدوح عز لت وانزوا کی زندگی بسر کررہ متے اور خاموثی سے خدمت علم میں مصروف تھے۔ سرکاری حلقے ان کی آ واز ہے آ شنا نہ تھے۔ جہاں گیر کے عہد میں ان کا اسم کرامی اس عصر کے فضلا میں تو شامل تھا 'جیسا کہ'' اقبال نامہ جہاں گیری''میں ان کا نام'' ذکر فضلا کہ معاصر زمان اشرف بودند'' کے ذیل میں درج ہے' لیکن دارالسلطنت سے دور'سیالکوٹ میں اقامت گزین ہونے کی وجہ سے بادشاہ ان کے مرتبعلم سے واقف نہ تھا۔ اس کی شہادت عبدالحمید لا ہور کے ان الفاظ سے ملتی ہے:

درایام سعادت فرجام حضرت جنت مکانی بضر وریاتِ معیشت درساخته عز لت گزین بود 🗨 – ( بعنی سلطان جہاں گیر جنت مکانی کے عہد حکومت میں وہ اپنی معاشی ضرورتوں اور مجبور یوں کی وجہ سے عزلت گزین ہی رہے ۔ )

فرحت الناظرين ميں محمد اسلم پسروری نے بھی يہى لکھا ہے کہ جنت مکانی جہاں گير کے زمانے میں مولا ناعبدالحکیم معاثی لحاظ سے قناعت کی زندگی بسر کرتے تھے۔ درایام جنت مکانی مجم و بیش ساختہ بقناعت می گزرانید ہے۔

### عهدشاه جهان میں:

ہندوستان کے تخت حکومت پرشاہ جہان متمکن ہواتو مولا ناعبداکلیم سیالکوٹی کی قدر ومزات میں بے پناہ اضافہ ہوا۔ وہ کئی مرتبہ دہلی گئے۔ بار ہا در بار شاہی میں پنچے اور ہر مرتبہ گران قدر عطایا و ہدایا سے سرفراز ہوئے۔ شاہ جہان ان کی اس درجہ قدر کرتا تھا اور اس کے عبد میں ان کو اتنا عروج حاصل تھا کہ اس نے دومرتبہ ان کوسونے اور چاندی سے تلوایا اور دونوں مرتبہ چھ چھ ہزار روپ کے برابران کا وزن ہوا' اور بادشاہ نے یہ ساری رقم مولانا کی نذر کر دی۔ اس نے مولانا کے وطن سیالکوٹ میں کئی دیہات بھی بطور جا گیران کی خدمت ساری رقم مولانا کی نذر کر دی۔ اس نے مولانا کے وطن سیالکوٹ میں کئی دیہات بھی بطور جا گیران کی خدمت میں پیش کئے جس کا متبجہ بیہ ہوا کہ وہ نہایت اطمینان وسکون کی زندگی بسر کرنے گے اور معاشی تفکرات سے آزاد ہو کرتھنیف و تالیف میں مصروف ہو گئے۔ وہ اپنے زمانے کے واحد عالم دین تھے جنھیں بادشاہ کی جانب سے مولانا عبدالکیم ایک لا کھروپے سالا نہ ملتے تھے۔ حقیقت یہ ہے کہ جو رفعت شان اور منفر دمقام اللہ کے فضل سے مولانا عبدالکیم کو حاصل ہوا' سرز مین ہند میں اور کسی عالم دین کواس دور میں حاصل نہیں ہوا۔

بادشاه نامه-جا 'حصه ۴ مسا۴ مس

و فرحت الناظرين - ص ٢٦-

الم يبلغ احمد من علماء الهند في وقته ما بلغ من الشأن والرفعة و لا انتهى واحد منهم الى ما انتهى اليه جميع الفضائل عن يد وحاز العلوم و انفر د - (علائے ہند ميں جسشان ورفعت کوه و (مولا ناعبدا کيم سيالکوٹی) پنچ ان عصر ميں دوسرا کوئی نہيں پنچ اور جن فضائل ہے وہ متمتع ہوئے اور کوئی فخض نہيں ہوا - انھوں نے علوم کوسميٹ ليا اور اسليلے ميں انفراديت حاصل کی -)

# وسعت علم فضل اور قبوليت عامه:

مولانا عبدالحکیم سیالکوئی کی وسعت علم کاتمام متقدین ومتاخرین تذکرہ نولیں صراحت کے ساتھ ذکر فرماتے اوران کی فضیلت وعظمت اور تحقیق و کاوش کا واضح الفاظ میں اقرار کرتے ہیں۔ متقدین مورضین میں سے بعض کے اقتباسات اختصار کے ساتھ پہلے ویے جا بچکے ہیں۔ متاخرین میں سے میرسید غلام علی آزاو بلگرامی کھتے ہیں۔

- یه علامه زمال وافتخار زمانیال است- الحق درجمیع فنون ورسی مثل اواز زمینِ ہند برنه خاست- آڻارِ علامه زمال وافتخار زمانیال است- الحق در جمیع فنون ورسی مثل اواز زمینِ ہند برنه خاست- آڻارِ دانش باس کیفیت وکمیت وحسنِ قبول برصفحه روزگار نه گزاشت ❸-

ں بیں یہ ہے۔ یہ اس میں الکوٹی) علامہ زمان اور فخر اہل زمان ہیں۔ تمام اصناف علوم درسیہ میں انھیں (وہ (مولانا عبدائکیم سیالکوٹی) علامہ زمان اور فخر اہل زمان ہیں۔ تمام اصناف علوم درسیہ میں انسم جو دسترس حاصل تھی' اس میں سرزمین ہندمیں ان کا کوئی حریف نہ تھا۔ ان کے آٹاروانش کی کیفیت وکمیت اور

جود شرش حاس کی آن میں شرر میں ہمتر میں اس کو است ہیں۔ دنیا میں حسن قبول کے اعتبار سے کوئی ان کا ٹانی نہیں گزرا-)

آ زادبگرای آ کے چل کران کی علمی فیض رسانیوں کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں:

وه عرصه جهان رابه لوامع فيض مملوساخته ٠٠

(انھوں نے خطہ ارض کوا پنے فیض علم وفضل کی ضیاباتش سے بھرویا۔)

جب شاہ جہان نے اضیں نفذرو پے اور کئ گاؤں بطور جا گیرعطا کیے تو ان کی فکر معاش کا مسکلہ ختم ہو

<sup>0</sup> خلاصه الاثر-ج، ص١١٨-

تفصیل کے لیے دیکھیے عمل صالح الموسوم بہشاہ جہان نامہ-جس ص۲۹۵٬۲۹۳-

<sup>🗗</sup> مآ ثرالکرام دفتر اول ص ۱۹۳

مآثر الكرام دفتر اول-ص۱۹۳

گیا اوروہ اطمینان قلب اورسکون ذہن ہے تصنیف و تالیف اور درس و تدریس میں منہمک ہو گئے۔ آزاد ملگرای اس کا ذکران الفاظ میں کرتے ہیں:

ملابه بحضور خاطر و فراغ مال در وطن مالوف اقامت داشت وتخ علم وفضل درسر زبین سینه باوسفینه بامی کاشت- تصانیف در بلا دعرب وتجم سائر د دائر است • -

(مولا ناعبدالحکیم سیالکوٹی نے مالی پریشانیوں سے نجات حاصل کر کے دل کے کامل سکون کے ساتھ اپنے وطن مالوف سیالکوٹ میں اقامت اختیار کرلی اورلوگوں کے قلب ونظر کی زمین میں علم وفضل کی تخم ریزی میں مصروف ہوگئے۔ ان کی تصانیف بلاد عرب وعجم میں متداول ومتعارف ہیں۔)

اس کا ثبوت حافظ عبدالرحمٰن امرتسری کے ان الفاظ سے بھی ملتا ہے جو انھوں نے اپنے سفر نامے میں تحریر کیے ہیں :

''عراق شام اور اسنبول کی متعدد درس گاہوں میں مجھے آپ کی تصانیف وافل درس و میکھنے کا موقع ملا- ہندوستان سے باہر بلاد اسلامیہ میں علمی حیثیت سے جوشہرت مولوی عرب کلے مدرس مصار کریں کردیں مصار نہ سر میں

عبدالحکیم صاحب کو حاصل ہوئی'اے کوئی مصنف حاصل نہیں کرسکا **ہ۔** مولوی رحمان علی ان کے بارے میں لکھتے ہیں:

ملاعبدائكيم سيالكو في علامه زمان سرآ مدا قران خود 🗨 ـ

(ملاعبدالحكيم سيالكو في علامه عصراوراپيخ معاصرين ميںسب سے فائق ترتھے۔)

مولا ناعبدالی حنی لکھنوی فرماتے ہیں مولا ناعبدالکیم سیالکوٹی 'اپنے استاذ مولا نا کمال الدین کا تثمیری کے فیض صحبت سے علم وفضل کے اونچے مرتے کو پہنچ گئے تھے:

وصار عجبا في استحضار المسائل وقوة العارضة وكثرة الدرس والافادة •

( انھول نے استحضار مساکل 'قوت تحقیق اور کثرت درس وافادہ میں بہترین مقام حاصل کر لیا تھا۔ )

وه مزید فرماتے ہیں کہ مولا ناسیالکوٹی درس و تدریس اور تصنیف و تالیف میں مشغول رہتے تھے اور ان

كى تقىنىفات كو بردى مقبوليت حاصل مولى:

- ما ترانگرام دفتر اول-ص۱۹۳
  - 🛭 ساحت نامه-ص۵۹
  - 🗿 تذكرهٔ علمائے ہند-ص ۱۱۰
  - ٢١٠ نزبة الخواطر-ج۵ ص٠١١-

ويدرس ويضنف وتصانيفه كلها مقبولة عند العلماء محبوبة اليهم ولاسيما عند علماء بلاد الروم يتنا فسون فيها وهي جديرة بذلك -(مولانا عبد الكيم فرائض تدريس انجام دية اورمعروف تعنيف رية تصاوران كي تمام تصانيف حلقه علما

میں مقبول ہیں اور وہ انھیں قدر کی نگاہ ہے و تکھتے ہیں بالخصوص بلاد روم سے تعلق رکھنے والے علائے کرام ان کی ا ترون میں مقبول ہیں اور وہ انھیں قدر کی نگاہ ہے و تکھتے ہیں بالخصوص بلاد روم سے تعلق رکھنے والے علائے کرام ان ک

تصانیف ہے ایک دوسرے سے بڑھ کر رغبت رکھتے ہیں-اور پہتصانیف اس قدرافزائی کی مستحق بھی ہیں-)

بہر حال اپنے عہد کے علائے عظام میں مولانا عبدالکیم سیالکوٹی بڑے بلند مرتبے کے حامل تھے۔ اہم دینی مسائل ہے متعلق تمام ہندوستان میں ان کا فتو کی جاری تھا اور کوئی اس سے جراَت انکارنہیں کرسکتا تھا' حتیٰ کہ بادشاہ ہنداور عمالی حکومت بھی ان کے فرمانِ شرعی ہے انحراف ندکرتے تھے۔

مفتی غلام سرور لا ہوری اس حقیقت کا اظہاران الفاظ میں کرتے ہیں:

علمائے ہندراً برقول وفعل وے جائے اعتراض و حکام عبد را از حکم شرع کہ بفتویٰ وے جاری شدے ۔ جائے انکار واعتراض نبودے 🏖 –

. (ہندوستان کے علما کوان کے قول و نعل پر مجال اعتراض نہ تھی اور حکام و د ت کوان کے صادر کردہ شرعی نقے سے انکار واعتراض کی گنجائش نہ تھی-)

محر بن فضل الله محبى كاكبنا به كرسلطان بندشاه جبان انبى كے مشہور سے احكام جارى كرتا تھا: كان رئيس العلماء عند سلطان الهند خرم شاه جهان الاصدر الاعن رايه 3-

(فرماں روائے ہندسلطان خرم شاہ جہان ان کوعلما کے سرابراہ قرار دیتا تھا اور ہر تھم اُن کی رائے سے جاری کرتا تھا-)

اس کا اندازہ اس واقعہ ہے بھی ہوسکتا ہے جو' سٹریز ان دی ہسٹری آف مجرات' کے حوالے سے واکٹر شخ محمد اکرام نے'' ہسٹری آف مسلم سولیزیشن ان انڈیا اینڈ پاکستان' میں نقل کیا ہے کہ اورنگ زیب نے اپنے مجرات کے زمانۂ گورنری میں احمد آباد کے ایک ناجا کزنتمیر کردہ جین مندر کوگرا کر مجد بنانے کا حکم دیا تھا۔ لیکن جب دارا شکوہ مجرات کا گورنر بنا تو اس نے مولا نا عبدا تھیم سیالکوئی کے فتوے کے مطابق شاہ جہان کے حکم سے یہ عمارت دوبارہ بحثیث مندرواگز ارکز دی فق۔

اس فتوے ہے مولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی کی رواداری وسعت علم اور وسعت فکر کا پتا چاتا ہے-

- نزبة الخواطر-ج۵ ٔ ص۰۲۱-
- 0 خزيئة الاصفيا-ص٩٨٥٬٩٨٢-
  - الاثر-ج٢٠٥ ١١٩٠٠
- · الله موما مام " ثقافت " لا مور بابت الريل ١٩٦٧ م ص ٧-

# ہم عصر علم سے ملی مباحث:

عہد شاہ جہان میں خطہ ہند کو علا وفضلا کے عظیم مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔ شاہ جہان کی محبت علم وعلا اور صفت جودت وسخا کا شہرہ سن کرایران وروم کے اصحاب علم اور اہل فضل بھی کثیر تعداد میں وار دہند ہو گئے تھے اور ان میں سے بیشتر کا تعلق و انسلاک براہ راست شاہ جہان اور شاہی دربار سے ہوگیا تھا۔ وہ زمانہ چوں کہ ہندوستان میں علوم عقلیہ کی ترویج و ترقی کا زمانہ تھا' اس لیے مختلف عقلی موضوعات پر علا و فضلا کے درمیان مباحثوں اور مناظروں کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ خود بادشاہ ان علا کی علمی مجالس میں شامل ہوتا اور ان کے مباحثوں میں دلچیبی لیتا تھا۔

ایران سے وارد ہند ہونے والی جماعت علما میں ایک بزرگ ملاحقیعا تھے جو بہت بڑے عالم اور مشہور ایرانی فاضل تھے۔ انھیں ملاحقیعا یز دی کہا جاتا تھا۔ ان کا اصل نام محمد شفع اور لقب دانشمند خاں تھا۔ یہ لقب ان کے علم وفضل کی بنا پرانھیں شاہ جہان باوشاہ کی طرف سے ملاتھا۔ فرحت الناظرین کے مصنف محمد اسلم پسروری ان کے حالات بیان کرتے ہوئے انھیں'' یگانہ آفاق وسر آ مدعلائے خراسان وعراق'' قرار دیتے ہیں ۔

ملا ضفیعا یزدی شاہ جہان کے عہد میں در حقیقت تجارت اور سیاحت کی غرض سے ہندوستان آئے سے سے مختلف ذرائع سے جب بادشاہ تک ان کے علم وفضل کی شہرت پہنی اور بیمعلوم ہوا کہ وہ خراسان وعراق کے یکا نہ روزگا رعلما اور ممتاز فضلا میں سے ہیں تو ان سے ملا قات کا اشتیاق پیدا ہوا 'لیکن اس اثنا میں ملا شفیعا اپنا کام مکمل کر کے اور جس غرض سے یہاں آئے شخے اس سے فارغ ہو کر عازم وطن ہونے والے سخے اور واپسی کے ممل کر کے اور جس غرض سے یہاں آئے شخے – بادشاہ نے بہت ہی خواہش اور اعزاز واکرام کے ساتھ انھیں دربار میں طلب کیا اور ان کے امتحان اور مناظرے کے لیے سر دار علا مولانا عبد انکوئی کو دعوت دی ۔ دونوں فضلا نے عصر ایک دوسرے کے مقابلے پراتر ہا ور ایا گئے نصب دو ایسائ نست عین کی تفسیر پر بحث شروع ہوئی ۔ شاہ جہان کے فاضل وزیر علامی سعد اللہ خال تھم قرار پائے – بردی علمی گفتگو ہوئی ' ددنوں نے شروع ہوئی ۔ شاہ جہان کے فاضل وزیر علامی سعد اللہ خال تھم قرار پائے – بردی علمی گفتگو ہوئی ' ددنوں نے دلچسپ تفسیری اور فئی نکات بیان کیے – فرحت الناظرین کے لائق مصنف نے طوالت کی وجہ سے مناظرے کی تفسیلات حذف کر دی ہیں اور فریقین کے سوال و جواب ضبط تحرید میں لانے سے گریز کیا ہے۔

مختصریہ کہ بادشاہ نے ملاشفیعا کے طرز گفتگو ہے متاثر ہوکڑان کو ملا زمان شاہی کے زمرے میں شامل کیا اور پھران پر بے حدنوازشیں کیں اورانھیں دانش مندخان کے خطاب ہے سرفراز کیا۔

مآثر الامرامیں بھی مختصرالفاظ میں اس مناظر ہے کی روداد بیان کی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ ان دونوں عالموں کے درمیان ایسانے نعبدو ایانے نستعین کی واؤعطف کے بارے میں بڑی طویل گفتگو ہوئی – علامی

**<sup>0</sup>** فرحت الناظرين-ص ١٨٨٠-

سعد الله خال نے تھم کے فرائض انجام دیئے بالآخر دلائل کے اعتبار سے ددنوں برابر رہے۔ علامی سعد الله خال کے دعتم میزگشت و آخر ہر دوبرابر ماندند ●۔
کہ درعلم علم بود ممیزگشت و آخر ہر دوبرابر ماندند ●۔

سسعیں ، بہت روسر ، ب معد و اور بھی متعدد علما کے نام تذکروں میں مسطور بین جن سے مولا نا عبدالحکیم ملاقفیعا یز دی کے علاوہ اور بھی متعدد علما کے نام تذکروں میں مسلور بین جن سے مولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی کی بعض علمی مسائل میں بحثیں رہتی تھیں ان میں ایک ملاحمہ فاضل تھے جو بوے عالم فقیہ ادر مشہور سیافٹر تھے۔

منا سر ہے۔ ملا فاضل محرر دانشمند' مدقق بود' و جدل و بحاثے اشتہار یافتہ' اکثر حواثی ملاعبداکلیم سیالکوٹی را ردی نوشت 3 -

۔ (ملا فاضل فقیہ مصنف اور گہرے علم وفکر کے مالک تھے۔ بحث ومجادلہ میں بڑے مشہور تھے۔ انھوں نے ملاعبدائکیم سیالکوٹی کے اکثر حواثی کار دتحریر کیا ہے۔)

مولا نامحدمیاں مرحوم نے اپنی تصنیف' علائے ہند کا شاندار ماضی' میں ملفوظات عزیز نی' کے حوالے سے مولا ناعبدا کئیم اور ملامحد فاضل کے بارے میں ایک دلچسپ واقعہ بیان کیا ہے جو درج ذیل ہے:

<sup>•</sup> ریکھیے: فرحت الناظرین (شخصیات) - ص ۹۲٬۹۵ نیز ملاحظه ہو-مآثر الامرا-ج۲٬۳۳ ص ۳۳-

<sup>•</sup> تاریخ تشمیراعظمی - ص۱۹۷۳ -

صاحب نے فوراً فرمایا- ابھی تک کتاب کی ضرورت ہے؟ الغرض ملا فاصل اس مرتبہ بھی شکست کھا کر بے نیل مراد واپس ہو گئے • -

بلخ کے ایک فاضل بزرگ بقول محمد صالح کنبو ' جلوہ طرازِ حسنِ کلام فاضل عالی فطرت والا مقام' مولانا عوض وجہیہ سے بھی بعض مسائل میں مولانا عبدالحکیم کی گفتگواور سوال وجواب کا ذکر بعض تذکروں میں ماتا ہے ● مولانا سیالکوئی کے ایک اور معاصر شمیر کے ملا ابوالحسن المعروف بہشاہم بابا متے جو تحقیق علوم میں اپنے عبد کے عدیم الشال عالم تھے۔ بیضاوی کی عبارتوں کی عبارتیں قرآن کی طرح پڑھتے تھے۔ وہ مولانا عبدالحکیم سیالکوئی کے حریف تھے اور بعض مسائل میں ان کے نقطہ نظر کی تر دید کرتے تھے۔ اپنے زمانے کے علما کو خاطر سیالکوئی میں دیا تھے۔

وا کثر ندکورات ملاعبدالحکیم رار دمی کردوگا ہے النفات بجانب علائے حاضرنی کرد 👁۔

ائ طرح ایک اور کشمیری عالم ملا باقر نارہ للو تھے جو معقولات میں ملا باقر صباغ کے شاگر دہتے اور ہندوستان کے وہ عالم تھے جومختف مسائل میں مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی اور پورب و پنجاب کے علاکے افکار و خیالات پر با قاعدہ معارضہ کرتے اور ان کی تحقیق کو ہدف نقد وجرح تھہراتے تھے۔

ملا با قرناره للوُ درمعقول شاگرد ملا با قر صباغ بودهٔ و در ہندوستان با ملاعبداککیم وعلائے پنجاب و پورب معارضہ ہا کردہ' وآں ہاراملزم می کرد**ہ۔** 

مجددالف ثاني يتعلق خاطر:

مولا نا عبدالکیم سیالکوئی اپنے ہم عصر علا اور صوفیا کے پاس جاتے اور ان میں سے بعض کے ساتھ گہرے اور خلصانہ تعلقات رکھتے تھے 'جن میں ایک حضرت مجد دالف ثانی تھے۔ دونوں بزرگ ملا کمال الدین کشمیری کے شاگرد تھے اور ایک دوسرے کے علم وضل کی وسعتوں کو جانے اور تدین وتقوی کی حدود کو خوب سجھتے تھے۔ مولا نا عبدالحکیم سیالکوئی کے بارے میں تذکروں میں میہ بھی مرقوم ہے کہ وہ مجد دصاحب سے ملاقات کے لیے سر ہند جایا کرتے تھے اور ان کے حلقہ ارادت و بیعت میں شامل تھے۔ ان کے لیے'' مجد دالف ثانی'' کا لیے سر ہند جایا کرتے تھے اور ان کے حلقہ ارادت و بیعت میں شامل تھے۔ ان کے لیے'' مجد دالف ثانی'' کا لفاظ سب سے پہلے مولا نا سیالکوئی ہی نے استعمال کیا تھا۔ ایک مرتبہ تو وہ کئی دن سر ہند میں مقیم رہے اور مجد د صاحب نے ان کو'' آفاب پنجاب'' کا لقب عطا کیا۔ ان دونوں کے خلصانہ مراسم کے بارے میں بہت سے واقعات متعدد تذکروں میں مندرج ہیں۔

<sup>🛭</sup> علائے ہند کا شاندار ماضی - ج ائص ۲۶۸ ۴۲۷ –

الاخله بو: "معارف" - اعظم گڑھ- بابت مارچ ١٩٦٣ء

<sup>🛭</sup> دیکھیے: تاریخ کشمیراعظمی-ص۱۳۴-

<sup>•</sup> ايضاً-ص١٣٨

#### حضرت میاں میرسے ملاقات:

لا ہور کے مشہور صوفی برزگ حضرت میاں میر رحمۃ اللہ علیہ کے ہاں ہمی مولانا عبداکیم سیالکوٹی کی آمد ور فت تھی اور ان سے ملاقاتوں کا سلسلہ جاری تھا۔ ایک ملاقات کا واقعہ پر وفیسرا مین اللہ وقیر نے دارا شکوہ کی سکیۃ الاولیا کے حوالے سے ماہنامہ'' ثقافت'' (لا ہور) میں بیان کیا ہے' جس کا خلاصہ ہے ہے کہ ایک روز جھے۔ جہاں گیر حضرت میاں میر صاحب کی مجلس میں عاضر ہوا۔ مولانا سیالکوٹی بھی اس وقت وہاں موجود تھے۔ حضرت میاں میر نے بادشاہ کو خوا تک وینچنے کے طریقے بتانا شروع کیے اور کہا کہ بیوصل الی اللہ دوطریقوں سے ممکن ہے۔ اول جذبہ جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ یک بارگی بندے کو اپنی طرف تھینچ لیتا ہے۔ دوسراسلوک' جو ریاضت' مجابدہ اور کی بزرگ کا دامن تھا سنے سے حاصل ہوسکتا ہے۔ راہ سلوک کے بارے میں آپ نے فرمایا کہ جب سالک پر عالم ملکوت کا دامن تھا ہو جاتا ہے تو اس کا پیرا سے جنگلوں اور ویران جگہوں میں بھیج دیتا ہے کہ جب سالک پر عالم ملکوت کا کشف ہو جاتا ہے تو اس کا پیرا سے جنگلوں اور ویران جگہوں میں بھیج دیتا ہے کتارہ شی ضروری ہے۔ مولانا عبدا کھی ہے' اور ایسال ہا ہے کہ قرب حق کے حصول کے لیے کانوت سے معتقد ہے اور مجلس میں موجود ہے' اس موقعے پر خاموثی اختیار کرنا مناسب نہ مجھا اور کہا: حضرت میاں میر کا معتقد ہے اور مجلس میں موجود ہے' اس موقعے پر خاموثی اختیار کرنا مناسب نہ مجھا اور کہا: حضرت آب ہے کہ بیراکیم نے جنگلوں کی تنہائی میں جا کہ یا اپنی میں مصروف ہوجانے پر سب سے برااعتراض ہے کہ عبداگلیم نے جنگلوں کی تنہائی میں جا کہ یا والی مین موجود ہوجانے پر سب سے برااعتراض ہے کیا۔ اس سے عبداگلیم نے جنگلوں کی تنہائی میں جا کہ یا والی میں مناز با جماعت فوت ہوجانے پر سب سے برااعتراض ہے کیا۔ اس سے عبداگلیم نے جنگلوں کی تنہائی میں جا کہ یا والی ہی موجود نے برفران کیا در آتا ہے۔ اس سے برااعتراض ہے کہ اور اسلام اس کی اجازت تنہیں دیتا۔ اس سے عبداگلیم نے جنگلوں کی تنہ ہی ہوجانے پر موجود نے برباں جارائی میں ہوجانے پر موجود نے برباں جارائی ہیں۔ اس سے براناعتراض ہے کیا تا ہوجانے پر موجود نے بربار کیا ہوجانے پر موجود نے بربار کیا ہو ہوائے پر سب سے بردا عتراض ہے۔

### تصنيفات وحواشي:

مولانا عبدالحکیم سیالکوئی کی ایک معروف تصنیف الدرة الثمینه ہے۔ باقی مختلف مضامین پرمشتل اہم دری کتابوں پرحواثی ہیں جواثی جواثی جائی جگہ نہایت اہمیت کے حال ہیں اور حلقہ علما وطلبا میں قدرومنزلت کے نظر سے دیکھے جاتے ہیں۔ میرغلام علی آزاد بلگرامی کے نزدیک ان کی تفصیل ہے ہے:

(۱) حاشیه تغییر بیضاوی (۲) حاشیه مقد مات تلوت کوس) حاشیه مطول (۴) حاشیه شرع فیه (۵) حاشیه شرح مواقف (۲) حاشیه شرح مواقف (۲) حاشیه شرح مواقف (۲) حاشیه شرح مواقف (۲) حاشیه شرح مواقف (۱۲) حاشیه شرح مطالع (۱۲) حاشیه شرح عقائد ملا جلال دوانی (۱۳) حواثی در کنار شرح عمّت العین (۱۳) حواثی در کنار شرح عمّت العین (۱۳) حواثی در کنار شرح عمد شده در کنار شرح عمد الله والی در کنار شرح مداید الحکمه (۱۵) حواثی در کنار مراح الارواح (۱۲) درهٔ محمد در اثبات واجب تعالی -

 <sup>□ &</sup>quot;ثقافت" (لا مور) بابت ايريل ١٩٦٤ وص•ا-

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ذیل کی سطور میں'ان متون دمتر دح کا' جن کومولا نا مدوح نے شرح وتحشیہ سے لیپنتخب فرمایا'مخصرالفاظ میں تعارف کرا دیا جائے۔

#### تفییر بینیاوی:

تفییر بیضاوی کا اصلی نام'' انوار التزیل واسرار التاویل' ہے اور بہ قاضی ناصر الدین ابوالخیرعبداللہ
بن عمر بیضاوی شافعی (متوفی ۲۸۵ ه یا ۲۹۲ ه / ۲۹۸۱ء یا ۱۲۹۳ء) کی تصنیف ہے۔ درحقیقت بیمحمود ابن عمر
زخشری (۵۲۸ه/۱۳۳۹ء) کی تفییر (جوتفییر'' کشاف'' کے نام سے معروف ہے اور جس کا بورانا م'' الکشاف عن
حقائق غوامض التزیل وعیون الا قاویل فی وجوہ التاویل' ہے ) کا اختصار ہے۔ زخشری اگر چہ معزلی تھالیکن
اس کی تفییر کشاف اہل سنت کے طقول میں متداول اور مدارس میں سبقاً سبقاً پڑھائی جاتی تھی۔ کشاف ایک شخیم
تفییر ہے' متعدد اہل علم نے اس کے مختصرات کھے' گران میں شہرت اور قبولیت عامہ قاضی ناصر الدین بیضاوی
کی انوار التزیل واسرار التاویل ہی کو حاصل ہوئی۔ اسی وجہ سے علانے بیضاوی کی طرف خصوصیت سے عنان
توجہ مبذول کی' اسے داخل نصاب کیا اور اس پر حواثی و تعلیقات تحریر کیے۔ نویں' دسویں' گیارھویں صدی ہجری
میں اس پر متعدد علانے حواثی کھے۔

واقعات کی مختلف کڑیاں ملانے سے معلوم ہوتا ہے کہ ہندوستان میں تفسیر بیضاوی کی ترویج دسویں صدی ہجری صدی ہجری صدی ہجری صدی ہجری کے نصف میں ہوئی۔اس سے پہلے اس ملک کے علما میں کشاف متداول تھی۔ دسویں صدی ہجری سے قبل خود ہندوستان میں دوتصوریں معرض تحریر میں آ چکی تھیں،ایک آٹھویں صدی ہجری میں اور دوسری نویں صدی ہجری میں!

آ تھویں صدی ہجری میں '' تغییر تا تارخانی '' لکھی گئی جو فیروز تغلق (۲۵۷-99کھ/۱۳۵۱ء۔
۱۳۹۷ء) کے عہد کے معروف عالم و فاضل امیر تا تارخال کی مرتب کر دہ تھی اور بڑی مفصل اور جامع تغییر تھی۔
نویں صدی ہجری کے نصف اول میں '' تغییر بحرمواج '' ضبط کتابت میں لائی گئی۔ بیتغییر جون پور
کے نامور عالم دین' ملک العلما قاضی شہاب الدین دولت آباوی (متوفی ۸۸۸ کھ/۱۳۴۲ء) کے زورعلم و تحقیق کا تتیجہ تھی۔ فارسی زبان کی اس تغییر نے بہت جلد جماعت علما میں مقبولیت حاصل کر لی۔لیکن بیہ پورے قرآن کی تغییر نہیں ہے۔

دسویں صدی ہجری میں ہندوستان میں بیضاوی کا رواج ہوا۔ اس صدی میں محقق جلال الدین دوانی (متونی ۹۰۸ ھ/۱۵۰۱ء) کے شاگر دارض ہند میں داخل ہوئے اوران کی آمد کے بعد یہاں کے علا کوتفسر بیضاوی سے لگاؤ پیدا ہوا۔ شخ ابو الفضل خطیب گاذرونی (۸۴۹ھ/۱۳۴۵ء) محقق دوانی کے شاگر دہتھے۔ وہ گجرات چلے آئے تھے اور وہیں سکونت اختیار کر لی تھی۔ اپنے عصر کے جلیل القدر عالم تھے۔ شاہان گجرات نے ان کی بڑی سرپرتی کی اور عرصہ دراز تک احمد آباد میں مند ورس آ راستہ کیے رکھی۔ انھوں نے تغییر بیفاوی پر حاشیہ لکھا۔ غالبًا یہ پہلے ہندی عالم تھے جنھوں نے بیاہم علمی خدمت سرانجام دی۔ ان کے شاگر دوں میں شخ وجیہ الدین گجراتی (۹۹۸ ھ/۱۵۹۰ء) شامل ہیں 'جو کثیر اتصانیف اور کثیر الدرس عالم دین تھے۔ انھوں نے بھی اپنے استاد کی روایت کے مطابق بیضاوی پر حاشیہ تحریر کیا۔

علامہ جلال الدین ووانی کے ایک اور شاگر دخواجہ جمال الدین محمود تھے اور ان کے شاگر دامیر فتح اللہ شرازی تھے' جنھوں نے خواجہ جمال الدین شیرانی' مولانا احمد کر داور میر غیاث شیرازی تھے' جنھوں نے خواجہ جمال الدین محمود کے علاوہ مولانا کمال الدین شیرانی' مولانا الدین اکبر کی طلب پر الدین منھور سے بھی پڑھا تھا۔ یہ پہلے ایران سے وکن تشریف لائے اور پھر جلال الدین اکبر کی طلب پر ہندوستان ملے آئے تھے۔ انھوں نے بھی تفسیر بیضا دی پر حاشیہ کھا ۔

امیر فتح الله شیرازی کے شاگرومولا ناعبدالسلام لا ہوری تھے'جو درس و تدریس میں مشغول رہتے تھے اورتصنیف و تالیف کی طرف زیاوہ توجہ نہ دیتے تھے۔انھوں نے بھی تفسیر بیضاوی پر عاشیہ ککھا۔

مولانا عبدالسلام لا ہوری کے شاگردوں میں ایک عالم دین مولانا عبدالسلام دیوی تھے جو ہندوستان کے صوبہ یو۔ پی کے شہردیوہ کے رہنے والے تھے۔ انھوں نے بھی تفسیر بیضاوی کوحاشیدنویس کے لیے نتخب فر مایا ۔ صوبہ یو۔ پی

ان علائے کرام کے علاوہ دیگر علائے ہند میں سے شخ عیسیٰ بن عثمان سندھی برہان پوری شخ صبغت اللہ بن میں میں اللہ بن بیجا پوری شخ طاہر اللہ بن میں اللہ بن بیجا پوری شخ طاہر بن میں میں اللہ بن بیجا پوری شخ طاہر بن رضی ہمرانی و اللہ شوشتری میرمجمہ ہاشم گیلانی اور قاضی مجمد آصف اللہ آبادی نے تفسیر بیضاوی پرحواشی تحریر کیے۔

پھرشنخ یعقوب بن یوسف بنانی نے دہلی میں اور ملاحسین کو جونے تشمیر میں تفسیر بیضاوی پرحواثی لکھے۔ ملاحسین کو جو کے حاشیہ کے بارے میں'' واقعات کشمیز' کے مصنف کا کہنا ہے کہ بیہ حاشیہ مختلف علوم کی روشنی میں لکھا گیا ہے' نہایت عمدہ ہے اور بہت ہے فوائد علمیہ اور نکات عالیہ پرمشتمل ہے۔

ملاحسين كوجؤ درانواع علوم مشاراليه بوده-حواشي او برتفيير بيضادي فوائد ونكات عاليه افاده مي كنند-

۵ مآثر الکرام ص۲۲۲-مولاناعبدالسلام لاہوری کے صدورعلم وضل کی وسعتوں کے لیے ملاحظہ ہوٹمل صالح 'جسم' ص۰۳-۔

الينا ص ٢٢٤٢٢٥ -

کشمیری علا کے تذکروں سے تو یہاں تک معلوم ہوتا ہے کہ تشمیر میں بیضاوی کواس زمانے میں بہت ہی اہمیت حاصل تھی اورعلااس سے بے حداعتنا کرتے تھے۔بعض علا کوتو بیہ با قاعدہ حفظ تھی' جن میں ملاالوالحن المعروف شاہم بابا خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔

## ملاعبدالحكيم كأحاشيه:

ہندی اہل علم کا بیروہ دورتھا جب مدارس دینیہ میں تفسیر بیضاوی کا وہ با قاعدہ درس دینے گئے تھالا اس پر تعلیقات وحواثی کا ایک وسیع سلسلہ شروع ہو چکا تھا- مولا نا عبداکھیم سیالکوٹی نے بھی جومند تدریس ہ فائز تھے اورطلبا کوتفسیر بیضاوی پڑھاتے تھے اس کی شرح ضبط کتابت میں لانے کا ارادہ کیا اور اس کے مشکلا مغلق مباحث کوسلجھانے کی طرف عنان توجہ مبذول فر مائی - لیکن کتاب چونکہ دقیق مسائل پرمحیط ہے اس لج مولا نا کومعلوم تھا کہ شرح کے باوجود اس کی پیچیدہ گر ہوں کی عقدہ کشائی برخص کے بس کی بات نہیں ہے-الا کا اظہاروہ مقدمہ کتاب میں ان الفاظ سے کرتے ہیں:

ان التفسير العتيق والبحر العميق المسمى بانوار التنزيل للامام الهمام وقدوة علماء الاسلام سلطان المحققين برهان المدققين القاضى ناصر المدين عبدالله البيضاوى قد استنهز العلماء بحل مشكلاته واسهر الاذكياء الحداقهم لفتح مغلقاته الاانه لوجازة العبادات واحتواثه على الاشارات جل ان يكون شريعة لكل وارد وان يطلع عليه الاواحد بعد واحد (يعنى وتغير قديم اور (علوم قرآنى كا) بحميق جوانوار التزيل كي نام سوموم به اور محققول كي بادشاه اور دقيق نجول كي بربان قاضى ناصر الدين عبدالله بيناوى كي تعنيف اور محققول كي بادشاه اور دقيق نجول كي بربان قاضى ناصر الدين عبدالله بيناوى كي تعنيف اور اذكيائي دوران ني اس كي بيجيده مماكل كي وضاحت كي ليه المحكم وكري بيدارى كرائى -لين به كتاب بي عبارتول كي ايجازى وجه سه اور اشارات علميه برمحتوى بيدارى كرائى -لين به كتاب بي عبارتول كي ايجازى وجه سه اور اشارات علميه برمحتوى بيدارى كرائى -لين به كتاب بي عبارتول كي ايجازى وجه سه اور اشارات علميه برمحتوى عبائل كي وضاحت كي ليه يائى كا گھائ بن بوغ باعث اس سه كهيں بلند ہے كه براتر نے والے كي ليه يائى كا گھائ بن بوغ تو وامن برمطلع بوجائيں آجائے) اور يكي بعد ديگر سه سه لوگ اس كے دقائق وغوامن برمطلع بوجائيں -) اور يكي بعد ديگر سه بوجائيں -)

مولا ناسیالکوئی چوں کہ بہت بڑے عالم اور وسیج المطالعۃ مخص تھے اس لیے انھیں ذاتی طور پریقین فا کہ وہ تفسیر بیضاوی کےغوامض ومغلقات کے حل وکشود سے بخو بی عہدہ برآ ہو سکتے ہیں کیکن ان سے تعلق رکھے والے اہل علم ان کے اس دعوے کوتسلیم کرنے سے متامل تھے اور بچھتے تھے کہ بیصرف ان کی زبانی با تیں ہیں عملاً

اس عظیم کام کی بحیل بہت مشکل ہے۔ ان لوگوں نے مولا نا ممدوح سے بیضا وی کے مغلقات کے بارے میں

پھے سوالات کیے اوران کے جواب کے طالب ہوئے۔ مولا نا نے ان کوتسلی بخش جواب ویے ۔ تحریر فرماتے ہیں:

ف قلت لھم ایھا النخلان المدینیة والاخوان الروحانیة انی انست نارا

بوادی هذا الکتب اتیکم منھا بقبس لعلکم تصطلون فاستکشفوا

منی بعض مظان لبسه فعرضت لھم ماورد فی خلدہ عند درسه من

حل یفید برد قلوب اولی الابصار وزیادات وقعت الظفرة عنها۔

حل یفید برد قلوب اولی الابصار وزیادات وقعت الظفرة عنها۔

(میں نے ان سے کہا اے دین وستو اور روحانی بھائیو! میں نے اس کتاب کی واوی میں

اگو کیسی ہے۔ میں اس سے پھوا گارے لاتا ہوں تا کہتم اس سے تاپ سکو۔ اب

اگوک وشہات کا خیال ہے۔ چنا نچے میں نے ان کے سامنے وہ فوا کہ علمی پیش کیے جواس

منکوک وشہات کا خیال ہے۔ چنا نچے میں نے ان کے سامنے وہ فوا کہ علمی پیش کے ہوا کہ کتاب کا درس دیتے وقت میری سطح قلب پر ابھرے تھے۔ یہان مشکل مسائل کے ایسے

علی تھے جس سے اہلی علم اور اصحاب عقل کے دلوں کو شنڈک اور تسکیس پنچتی ہے۔ یہ طل سے جس سے اہلی علم اور اصحاب عقل کے دلوں کو شنڈک اور تسکیس پنچتی ہے۔ یہ طل

مولانانے جب بیدوی کی کیااور مغلقات کی توضیح وتشری کے بارے میں ایک بات کہی تو ہر طرف کے اہل علم ان سے عرض کنال ہوئے کہ ان مقامات کی وضاحت فرمائی جائے۔لیکن غربت و تنگ دئی اور مال و مکان کی تنگی احباب کی اس خواہش وتمنا کی راہ میں رکاوٹ بن گئ جس کا ذکر وہ ان الفاظ میں کرتے ہیں:

فاقتہ حواان نتہ قید ہذہ الا وابد تذکر ہ للا حباب النظار فعللتهم بتفرق

البال و تشتت الحال اذا كنت مطروحا بمكان قفر جل بضاعتى فيه فقر - (انھول نے اصرار كيا كہ ميں ان وقتى مسائل كوقلم بند كردوں جو برخض كے فكروفهم كى گرفت ميں آنے والے نہيں ہيں تا كہ المل نظر احباب كے ليے وہ ايك تذكرة ثابت ہوں - ليكن ميں سنے ان سے عدم اطمينان قلب اور پراگندگى حال كا بہانہ كيا - كيوں كه ميں اس زمانے ميں ايك بالكل خالى مكان ميں پڑا ہوا تھا 'جہاں ميرى سب سے قبتی متاع فقر اور بے ہروسامانی تقی -)

مولانا ممدوح کی میتخت ذبنی پریشانی اورشدید مالی بدحالی کا زمانه ہے اور ہندوستان میں میہ جہاں کیرکا مہد حکومت ہے جب کہ بعض دیگر فضلائے عصر اور علائے روز گار کی طرح مولانا عبدالحکیم <del>سیالکو ٹی</del> سرکار کی نظر عنایت کی سرحدوں سے باہراور حکومت کے گوشیر چٹم النفات سے دور ہتے۔ ای لیے اپنی گونا گول پریشانیول کی وجہ سے تحشیہ بیضاوی تحریر کرنے سے قاصراوراپنے ذی علم احباب کی درخواست کوشرف تبولیت بخشنے سے عاجز ہتے۔ اس قسم کے خالص علمی کام دلجہ می اور سکون خاطر کے متقاضی ہوتے ہیں کیکن وہ اس سے محروم ہتے۔ جہال گیر کے بعد شاہ جہان تخت ہند کا وارث بنا تو سرکاری سطح پر علما کے وقار واحر ام میں بھی اضافہ ہوا۔ مولانا سیا لکوئی نے اس سے ملاقات کی تو وہ ان کے علم وضل کی فراوانی سے بہت متاثر ہوا اور انھیں صلات و جوائز سے سرفراز کیا۔ اب وہ ذبی طور پر بالکل مطمئن تھے چنانچہ دوستوں کے تقاضوں کو علی شکل دینے کے لیے میدان میں نظلے اور قلم ہاتھ میں کیڑا۔ فرماتے ہیں:

(تا آکہ سلطان ابوالمظفر شہاب الدین محمد شاہ جہان بادشاہ ...... کی دولت نے مجھے کھنے لیا اور میرے انتقار طبع کو اطمینان خاطر سے بدل دیا ..... میں اس کی نظر عنایت میں ساگیا اور اعیان ملک میں محسود اقران بن گیا۔ اب حیلہ جوئی میرے لیے ناممکن ہوگئی اور بہانوں کے دائرے مجھے پر تنگ ہو گئے۔ پس میں نے وہ نکات وفوائد جمع کرنے شروع کے جومیری بیار طبیعت اور کمزور ذہن میں آئے تھے .....کین ان کی ترتیب و قدوین میں میں نے جومیری نیار طبیعت اور کمزور ذہن میں آئے تھے .....کین ان کی ترتیب و قدوین میں میں نے حقیق معانی کو پیش نگاہ رکھا اور ان کے بنیادی مسائل کو موضوع بحث تھرایا۔ نیز اس تحریر میں قارئین کے شہرات کے جواب کی طرف اشارہ کناں رہا .... چنا نچا اللہ کی مد سے ایسا خزانہ معرض ظہور میں آیا اور ذہن نے اگلا جو بے شار فوائد پر مشتمل ہے اور ایسا سمندرسا منے مودار ہوا ، جس کے موتوں کا ختم ہونا ناممکن ہے۔)

اس طرح پہلے پارے كاتفسركا حاشية كمل كركے انھوں نے شاہ جہان كو پیش كيا- لكھتے ہيں: ثم لـمـا فـرغت من تسويد ما يتعلق بتفسير الجزء الاول ..... جعلته عراضة لسدة السنية و تحفة لخدمة العلية- (پھر جب میں پہلے پارے کی تغییر ہے متعلق تحشیہ سے فارغ ہوا۔۔۔۔۔تو اسے (شاہ جہان بادشاہ کے )آستانہ بلند کے لیے پیش کیااوراس کی خدمت عالیہ کے لیے اسے تحفہ بنادیا۔) شاہ جہان کے ملاحظہ میں آنے کے بعد انھوں نے تغییر کے دوسرے جز کا حاشیہ لکھا اور عہد شاہ جہانی کی پیظیم خدمت معرض ظہور میں آئی۔ اس تحشیہ نے اتنی مقبولیت حاصل کی کہ اسے مصر اور روم کے علمانے بھی پندیدگی کی نظر سے دیکھا۔ بیرحاشیہ ہندوستان میں بھی حجب چکا ہے اور مصریس بھی!

مولا ناعبدا ككيم سيالكوفى كاس حاشي كى خصوصيات سيرين:

- تفسیر بیفاوی کے مشکل الفاظ کی لغوی و تحوی تشریح کی گئی ہے۔
- ایسے جملے جومغلق اور وضاحت طلب بین أخیس واضح کیا گیا ہے اور ان کی پوری طرح صراحت فرمائی گئی ہے۔
- ان احادیث کی جوتفسیر بیضاوی میں درج بین سند بیان کر دی ہے اور جن کامختصر الفاظ میں ذکر ہے۔
   ان کا پورامتن درج کر دیا ہے۔

#### حاشيه كشاف:

مولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی نے زخشر ی کی تفسیر کشاف کا حاشیہ بھی لکھا ہے جوغیر مطبوعہ ہے اور جس کا تلمی نسخہ ہندوستان کی رام پور لا ہمریری میں موجود ہے-

# عاشيه مقدمات تلويح توضيح:

تلوی توضیح اصول فقہ کی ایک اہم کتاب ہے۔ اس کامتن ' تنقیح الاصول' ہے جوصدرالشریعہ بید اللہ بن مسعود المحبوبی (متوفی ۱۳۲۷ھ اور ۱۳۳۲ء) کی تصنیف ہے۔ بعد کو تنقیح الاصول کی شرح صدرالشریعۃ نے خود ہی کھی جس کو ' التوضیح فی علی غوامض التقیح'' کے نام سے موسوم کیا۔ لیکن بیشرح بجائے خود شرح طلب اور مزید وضاحت کی متقاضی تھی اس لیے علانے اس پرحواثی تحریر کیے۔ اس کی سب سے اہم اور پہلی شرح علامہ سعد الدین تغتاز انی شافعی (متوفی ۱۹۲۷ھ اور ۱۳۹۰ء) نے ۵۵۷ھ / ۱۳۵۵ء میں ' اللوت کی کشف حقائق التقیق'' کے نام سے کسی • سب سے زیادہ مقبولیت اس حاشیہ نے اصول فقہ کی متند دری کتاب کی حقیت اختیار کر لی اور اسے مدارس عربیہ کے اعلیٰ نصاب میں شامل کیا گیا ' جساب بھی برصغیر کے مدارس میں با قاعدہ پڑھایا جا تا ہے۔

واقعات کی ترتیب ہےمعلوم ہوتا ہے کہ اس سے قبل ہندوستان میں'' اصول بزدوی'' مروج تھی۔

O تفصیل کے لیے دیکھیے: کشف انظنون جام ۲۹۸-

سلطان محم تغلق (۲۲۵ هـ ۲۵۲ هـ ۱۳۲۵ء سے ۱۳۵۱ء) کے عہد میں "حسامی" کا ذکر بھی آتا ہے جس پر عہد تغلق کے ایک ہندی عالم مولانا معین الدین عمرانی وہلوی نے حاشیہ تحریر کیا تھا ۔ بعد ازاں" المنار" بھی مدارس میں آگئ ۔ چنانچہ آٹھویں صدی ہجری کے نصف ٹانی میں جب سلطان فیروز شاہ تغلق نے وہلی کے حوض مدارس میں آگئ ۔ چنانچہ آٹھویں صدی ہجری کے نصف ٹانی میں جب سلطان فیروز شاہ تغلق نے وہلی کے حوض خاص پر مدرسہ تغییر کیا تو اس میں سید یوسف بن سید جمال حینی (متونی ۹۰ سے ۱۳۸۸ء) کو مدرس مقرر کیا جو دراصل ملتان کے باشندے تھے اور وہلی چلے گئے تھے ۔ انھوں نے "توجیہ الافکار" کے نام سے" المنار" کی شرح سپر دقلم کی جس کا تذکرہ شخ عبدالحق وہلوی ان الفاظ میں کرتے ہیں:

سيد يوسف بن سيد جمال الحسين ..... برمنار نيز شرح دار دمسنى بتوجيه الافكار **⊙**-

تلوت کو فضح کی تروی مدارس ہند میں غالبًا نویں صدی ہجری میں ہوئی جب اس ملک کے علا علامہ سعد الدین تفتازانی سے تعلیم حاصل کر کے یہاں آئے۔ ہندوستان کے علا میں سب سے پہلے تلوی کو فضح کا حاشیہ شخ وجیہ الدین تعراق نے کیا۔ اس کے دوسر مے حقی شخ یعقوب بن صن صرفی تشمیری ہے جو نہ صرف کشمیر کے علا وفضلا میں بلکہ پورے ہندوستان میں بلند مرتبے کے حامل ہے۔ ان کے علاوہ شخ نور الدین محمد صالح گیراتی 'شخ محمد عاشق جریا کوئی اور مولا نا عبد الحکیم سیالکوئی کے فرزند شخ عبد اللہ لیب نے تلوی توضیح کے حواثی تلم بند کیے۔ متاخرین میں مولا نا جمال بن رکن الدین مجراتی 'شخ امان اللہ بناری اور قاضی عبد الحق بن مجمد الحق بن محمد اللہ کا بلی کے نام اس کے حاشیہ نویسوں میں لائق تذکرہ ہیں۔

تلوت کو توقیح کامعر که آراحسه''مقد مات اربعه'' کا ہے' جو'' حسن وقیح افعال'' کے مسئلے کی وضاحت سے متعلق ہے۔ یہ بحث اگر چہ مسئلہ جبر واختیار کے بارے میں علم کلام سے تعلق رکھتی ہے' لیکن اصول فقہ میں بھی اس سے تعرض کیا گیا ہے۔

ہندی علانے پوری تلوی توضیح پرحواثی لکھے اور بڑی عمد گی سے اس خدمت علمی سے عہدہ برآ ہوئے۔ گرمولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی اس معاملے میں منفر دحیثیت رکھتے ہیں۔ انھوں نے صرف تلوی کو ضیح کے مقد مات ار بعہ کی تشریح کی اور اس اہم بحث کواپٹی کاوٹ فکر کا موضوع تھہرایا۔

حاشيەشرح عقائدنىفى :

عقا کدوکلام ایک اہم موضوع ہے۔اس پر بہت ی کتابیں ضبط تحریر میں لائی گئی ہیں جن میں ایک کتاب '' عقا کذشفی'' ہے۔احتاف میں اس کو بڑی قبولیت کی نگاہ سے دیکھا گیا ہے۔اس کے مصنف علامہ نجم الدین عمر

مأ ثر الكرام وفتر اول ص ١٢٨ ١٩٨-

اخيارالاخيار- ١٥٠٥-

بن محمد النسفی (متوفی ۵۳۷ه/۱۱۳۳ء) ہیں-متعدد علما نے اس کی شروح لکھیں 'جن میں ایک شرح' جو''شرح عقائد مقائد نسفی'' کے نام سے متداول ہے علامہ سعد الدین تفتاز انی نے کبھی اور بہت جلد مدارس عربیہ میں شامل ہو گئی- ہمارے مدوح مولا نا عبد انحکیم سیالکوئی نے اس کی اہمیت واضح کی ہے اور کبھا ہے کہ علما نے شرح عقائد نسفی کے حواثی تحریر کیے اور اس میں جوامور وضاحت طلب ہیں ان کو صل کیا-

فاما طوا عنه الغواشي وكتبوا عليه الحواشي-

(علانے اس کی تہد میں جھیے ہوئے مطالب کوظا ہر کیا اور اس پر حاشیہ لکھے-)

برصغیر پاک وہند میں شرح عقائد نسفی کا ذکرسب سے پہلے دسویں صدی ہجری کے واقعات کے ممن میں عہد ہمایوں کے مشہور عالم مولانا جائم سنبھلی (متو فی ۹۹۹ ھے/۱۵۲۲ء) کے حالات میں ملتا ہے۔ وہ اس طرح کے عہد ہمایوں میں جوعلا مغل فاتحین کے ساتھ وار دہند ہوئے ان میں ایک ملاعلاء الدین لاری شے جن کواپنے علم وفضل پراس قدر ناز تھا کہ کسی ہندی عالم کو خاطر میں نہ لاتے تھے۔ انھوں نے شرح عقائد نسفی پر حاشیہ لم ہند کیا اور بڑے فخر کے ساتھ مولانا جائم سنبھلی کو بغرض تبھرہ پیش کیا۔ مولانا جائم سنبھلی نے بیر حاشیہ دیکھا تو اس پر اب یہ واقعہ ملاعبدالقادر ایسے دقیق اور وزنی اعتراض کیے کہ ملاعلاء الدین لاری سے ان کا کوئی جواب نہ بن پڑا۔ بیر واقعہ ملاعبدالقادر بدایونی نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

چوں ملاعلاءالدین لاری بدعویٰ تمام حاشیہ را کہ برشرح عقائد نسفی نوشتۂ نز دمیاں بردہ- بعد از مطالعہ چنداں تدقیق کردہ اند کے ملاعلاءالدین راہیج جواب نماند • -

لا یعنی ملاعلاءالدین لاری اپنے پورے دعوائے علم کے ساتھ وہ حاشیہ جوانھوں نے شرح عقا کرنسفی پر کھا تھا' میاں حاتم سنبھل کے پاس لے گئے۔ انھوں نے مطالعہ کے بعد اس پراس قدر دقیق علمی اعتراض وارد کیے کہ ملاعلاءالدین ان کا کوئی جواب نہ دے سکے۔)

اس طرح شرح عقائد نسفی مدارس ہند میں آئی۔ پھراس پر کئی علمائے ہند نے حواثی ککھے جن میں مولانا علاءالدین لاری شیخ نظام الدین بدخشی اور مولانا وجیدالدین گجراتی کے نام زیادہ مشہور ہیں۔

اس پرایک حاشیهٔ علائے روم میں سے ایک عالم مولی احمد بن موی انخیال نے بھی لکھاتھا'جواہے بھٹی کے نام کی مناسبت سے حاشیہ خیالی کے نام سے معروف ہے۔ شرح عقائد نفی کا یہ بہت عمدہ حاشیہ ہے اور عربی مدارس کے علاوطلبا میں متداول ومشہور! دیگر ممالک کے علاح نطح بند کے علانے بھی اس کومرکز توجہ تھم برایا۔ چونکہ یہ داخل نصاب ہوگیا تھا'اس لیے متعدد ہندی علانے اس پر حواثی لکھے جن میں گیارھویں صدی ہجری کے اصحاب علم میں سے مولا ناعبدالسلام دیوی' شیخ محمد سعید سر ہندی اور مفتی وجیدالدین گویا موی کے نام لائق تذکرہ ہیں۔

<sup>😁</sup> فتنب الوّاريخ-ج٣٠ ١٣٠-

مولاً ناعبدا کمیم سیالکوٹی نے بھی اس کواپن کاوش فکر کے لیے منتخب فرمایا۔ اس پرعلائے روم نے بھی حواثی کھے اور علائے مند نے بھی کا فاط حواثی سے مطمئن نہ تھے۔اس ضمن میں خودانہی کے الفاظ ملاحظہ ہوں: ملاحظہ ہوں:

الکن ما اتوا بما یروی الغلیل او یشفی العلیل نما ان ابکارہ آبیہ عن خطبة کل عاذب و مخدراته محتجبة لا تنجلی لکل طالب رائین ان عاشیہ نولیس علانے کوئی ایس بات نہیں کہی جولوگوں کی علی شکل دور کر سمی یا یات نہیں کہی جولوگوں کی علی شکل دور کر سمی یاروں کو حققی شفا بخشنے کے قابل ہوتی ' کیوں کہ کتاب کے گہرے مسائل کے نقاب میں چھی ہوئی دوشیزہ برخض کو پیغام شادی دینے سے انکار کرتی ہے اور اس کے پردوں میں مستورغوامض ہر طلب گار کے سامنے اپنا نقاب نہیں اٹھاتے۔)

ان حواشی میں جو کی رہ گئ تھی مولانا عبدائکیم سیالکوٹی کے حاشیہ نے اس کو کما حقہ پورا کر دیا اور قاری کی سطح ذہن پر جوشبہات ابھر سکتے تھے انھیں بطریق احسن رفع فرمادیا۔ لکھتے ہیں:

فصرفت برهة من عنفوان الشباب فی حل مبانیه وانتهبت فرصة عن اعین النومان لتحقیق معانیه ..... فحققت مقاصده وبینت مصادره و موارده ..... مجیبا عن شبهة الناظرین فجاء بحمد الله تعالیٰ موافقاً للمسئول تعالیٰ موافقاً للمامول و تم بعون الله تعالیٰ مطابقاً للمسئول (سویس نے اپنونفوان شباب کا ایک حصه اس کے بنیادی مسائل کوئل کرنے میں صرف کردیا اور اس کے تحقیق معانی کی غرض سے زمانے کی آئھوں سے فرصت کے کھی ای اثرا لیے ..... اس کے مقاصد ومطالب کی گہرائی تک پہنچا اور اس کے مصادر وموارد بیان اثرا لیے ..... کتاب پڑھنے والوں کے شبہات کا جواب دیا - اس طرح یہ کتاب توقع کے عین مطابق ہوگئ - الحمد للہ تعالی ۔ اللہ کی مدد سے کتاب دوستوں کی تمنا کے ہم آ ہمک ہوگئ - ) عاجی خلیف دنے بھی کشف الظنون میں مولا نا سیالکوئی کے عاشیہ برعاشیہ خیال کا ذکر کیا ہے اور اس کو بہترین عاشیہ قرار دیا ہے۔

وعلى المخيالي حاشية ..... للملا عبدالحكيم بن شمس الدين الهندى السيالكوتي متوفى سنه سبع وستين والف وهي احسن الحواشي مقبولة عند العلماء ٠-

كشف الظنون - ج٢ من ١١٣٨ -

(اور خیالی پر ..... ملا عبدالحکیم بن مثمس الدین ہندی سیالکوٹی نے حاشیہ تحریر کیا' جو ۱۰۶۷ه/۱۱۵۵ء میں فوت ہوئے- خیالی کا یہ بہترین حاشیہ ہے اور علما میں مقبول و مشہور ہے-)

مولانا لکھتے ہیں کربیحاشیدانھوں نے بادشاہ جندشاہ جہان کے نام معنون کیا-

# حاشيه شرح عقا ئدملا جلال دوّاني:

قاضی عضد الدین الایخی (متونی ۲۵۷ه/۱۳۵۵) کی عقائد میں ایک کتاب عقائد عضدی کے نام سے معروف ہے جس کی بہت ہے علیا نے شرحیں ککھیں۔ ان میں ایک شرح محقق دقرانی یعنی علامہ جلال الدین دوانی (متونی ۲۰۸ه/۱۳۵۹) نے بھی ککھی جو''شرح عقائد جلالی'' کے نام سے ہمارے مدارس میں متداول رہی ہے اور علیا وطلبا اس سے استفادہ کرتے ہیں۔ بعد میں شرح عقائد جلالی پر علیا نے حواثی تحریر کیے جن میں خود محقق دوانی کے بعض جلیل القدر تلانمہ بھی شامل ہیں۔

شرح عقا کد جلالی جب برصغیر میں پینچی اورعلائے ہند میں مرقرج ہوئی تو اس پرمولا نا عبدا ککیم سیالکوئی نے حاشیہ لکھا اور وہی اس برصغیر کے پہلے عالم ہیں' جضوں نے اس اہم کتاب کوتحشیہ کے لیے منتخب کیا۔ بعد ازاں دیگرعلائے ہندنے اس پرحواثی تحریر کیے۔

## حاشيه شرح المواقف:

قاضی عضد الدین الا یجی (متو فی ۲۵۷ھ/۱۳۵۵ء) کے متون میں علم الکلام سے متعلق 'المواقف فی الکلام'' کوایک متن متین کی حثیت حاصل ہے۔ اس کتاب کی اہمیت کا انداز واس سے ہوسکتا ہے کہ اس دور کے وہ سلاطین وطوک جن کواس کی عظمت کا علم تھا' متمنی تھے کہ اس کے فاضل مصنف' علم کلام کے اس عظیم شاہ کار کا انتساب اس کے نام کریں۔ ان سلاطین میں ہندوستان کا بادشاہ سلطان محمد تعلق بھی شامل ہے۔ چنا نچہ سلطان محمد انتشاب اس کے نام کریں۔ ان سلاطین میں ہندوستان کا بادشاہ سلطان محمد تعلق کی کتاب ''المواقف'' کو اپنی انتخابی (متو فی ۲۵۲ھ/۱۳۵۱ء) نے قاضی عضد الدین کو ہندوستان لانے اور ان کی کتاب ''المواقف'' کو اپنی نام معنون ومنسوب کرانے کے لیے وبلی کے نامور فاضل مولا نامعین الدین عمرانی کو شیراز بھیجا۔ شخ عبدالحق دہلوکی کھے ہیں:

چنیں گویند کہ سلطان محمد تعلق کہ قاضی عضدرا به دیار ہندوستان طلبیدہ وتوشیح متن مواقف بنام خود التماس نمودہ 'ہم مولانا کے ندکور رافرستادہ بود • –

انمارالاخيار-ص١٢٨٠

کی کتاب کو ہندوستان آنے کی دعوت دی اور ان کی کتاب المواقف کو اپنے میں کہ مندوستان آنے کی دعوت دی اور ان کی کتاب المواقف کو اپنے نام معنون کرنے کی درخواست کی اس کے لیے اس نے مولا نامعین الدین عمر انی کو ان کے پاس جیجا۔) پاس جیجا۔)

میر غلام علی آزاد بلگرامی نے بھی سبحۃ المرجان میں مولا نامعین الدین عمرانی کا ذکر کرتے ہوئے یہ واقعہ تحریر کیا ہے:

ارسله السلطان محمد بن تغلق شاه والى الهند المتوفى سنة اثنين وخمسين وسبعمائة الى القاضى عضد الدين الايجى بشيراز واتحف اليه هدايا غير محصورة والتمس بالهند قدومه و المحان محمورة والتمس بالهند قدومه و بشارتان (متونى ۱۳۵۱ه) في مولانا معين الدين عراني كوب شارتحاك و بدايا و كرقاضى عضد الدين الحجى كياس شراز بهجا اوران سے مندوستان تشريف لانے كى درخواست كى -)

کیکن شیراز کے حکمران سلطان ابواسحاق انجو کو بتا چلا تو اس نے اپنی پوری سلطنت قاضی عضد الدین کے سپر دکرنے کی پیش کش کی اور آنھیں ہندوستان نہ آنے دیا۔ بعد ازاں قاضی موصوف نے اپنی تصنیف ''المواقف'' ابواسحاق انجو کے نام معنون کر دی۔ حافظ شیرازی نے بھی والی شیراز سلطان ابواسحاق انجو کے عہد کے یا پنچ رتنوں کے ذکر میں اس کتاب اور اس کے مصنف کی تعریف کی ہے:

وگر فیهنشد دانش عضد در بینش بنائے کار "مواقف" بنام شاہ پناہ

اس سے ''المواقف'' کی علمی قدر و قیت اور سلاطین وقت کی اس سے بے پناہ رغبت واعتنا کا اندازہ تا ہے-

المواقف پرمتعددابال علم نے حواثی وشروح لکھے جن میں ایک شرح میرسید شریف جرجانی کی ہے ، جو محمد بن مبارک نے براہ راست مصنف '' المواقف' قاضی عضد الدین مجمد بن مبارک نے براہ راست مصنف '' المواقف' قاضی عضد الدین سے یہ کتاب پڑھی تھی۔ گویا میرسید شریف جرجانی کو صرف ایک واسطے سے قاضی موصوف کا شرف تلمذ حاصل تھا۔ یہ نہایت عمدہ شرح ہے جو مدار س عربیہ میں عرصے تک متداول رہی۔ اس پر بہت سے علانے حواثی تحریر کیے ، جن میں ہندی علا بھی شامل ہیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ مدارس ہند میں '' شرح المواقف' کا رواج دسویں صدی جمری میں پڑا۔ اس کا شوت اس واقعہ سے ملتا ہے کہ سندھ کے حکمران شاہ حسین نے مولا تا یونس سرقذی (متونی امادہ شرح المواقف کا درس بھی لیا تھا۔ دسویں صدی ہجری کے (متونی امادہ شرح المواقف کا درس بھی لیا تھا۔ دسویں صدی ہجری کے

سبحة المرجان-ص ٣٧-

آخر میں ہادراءالنہر کے ایک جلیل القدر عالم مولا نا عبدالسیم اند جانی دارد ہند ہوئے وہ شرح المواقف ادر حاشیہ مطالع کی تدریس میں خاص درک ادر مہارت رکھتے تھے ادر ان کتابوں کو بے حد بینندیدگی کی نظر سے دیکھتے تھے۔ وہ مولا نا احمد جند کے شاگر دیتھے۔ ان کا سلسلہ نسب صاحب ہداریہ تک پہنچتا ہے۔ ہفت اقلیم کے مصنف احمد المن رازی لکھتے ہیں:

تاضی عبدالسمع از شاگردان مولانا احمد جنداست و نسبتش به صاحب بدایینتهی شود و شرح مواقف و ماشه مطالع نیک می داند • -

افاضل ہند میں سے متعدد حضرات نے شرح المواقف پر حواثی تحریر کیے' جن میں مولانا وجیہ الدین عجراتی 'شخبہۃ اللہ شیرازی اور مولانا عبدالوہاب مشمیری کے اسائے گرامی خصوصیت سے لائق تذکرہ ہیں۔ ان کے بعد کے اہل علم میں سے میر محمد زاہد ہروی کا بلی (متوفی ۱۱۱۱ھ/۰۰ کاء) نے جومولانا عبدالکیم سیالکوئی کے ہم عمر قاضی محمد اسلم ہروی (متوفی ۱۲۰ اھ/ ۱۲۵۱ء) کے صاحب زادے سے' شرح المواقف کے دوسرے موقف "امور عامہ' پر مبسوط و مفصل حاشیہ کھا جوعر صے تک معقولات کے اعلیٰ درس میں داخل نصاب رہا۔

سید شریف جرجانی (متوفی ۱۲۸ه/۱۳۳۱ء) کی شرح المواقف پرایک حاشیه مولانا عبدالحکیم سیالکوئی فی نامید شریف جرجانی (متوفی ۱۸۱۲ه/۱۳۳۱ء) کی شرح المواقف پرایک حاشیه مولات کا شرف حاصل ہوا۔ نامی نامی نامی کے اہل علم میں بھی اسے بری قدر کی نگاہ سے دیکھا گیا حاجی خلیفہ نے ہندی علم کے حواثی میں سے مرف مولانا عبدالحکیم سیالکوئی کے حاشیہ کا ذکر کیا ہے۔

> وعلى شرح المواقف للسيد حاشية لعبد الحكيم السيالكوتي اللاهوري2-

(اور میرسید شریف جرجانی کی شرح مواقف پرمولانا عبدالحکیم سیالکوٹی لا موری نے حاشیہ لکھا-)

بیرون ہند میں اس حاشیہ کی مقبولیت کا اندازہ اس حقیقت سے لگایا جاسکتا ہے کہ استنبول اور مصر میں شرح مواقف کے تین حاشیے طبع ہوئے ہیں' جن میں ایک حاشیہ مولا ناعبدائکیم سیالکوٹی کا ہے۔

لیکن مولانا سالکوٹی کا حاشیہ شرح المواقف مکمل نہیں ہے صرف موقف خامس (پانچویں موقف) تک ہے۔ مولانا ممدوح 'مقدمہ حاشیہ میں خود وضاحت کرتے ہیں کہ بیہ حاشیہ انھوں نے اپنے بیٹے مولانا عبداللہ لبیب کے لیے جب کہ وہ بیہ کتاب ان سے پڑھتے تھے' لکھاتھا۔ مولانا کے الفاظ بیہ ہیں:

مفت اقليم - ج٢٠ ص ١١٣ -

ت اسمنت الظنون - ج۲٬ ص۱۸۹۳ -

هذه فوائد بل فرائد علقتها على شرح المواقف سيد المحقيقن وافضل المدققين عند قراءة قرة العين لهذا الغريب عبدالله الملقب بالمبيب تذكرة للاحباب وتحفة للاصحاب وعدة ليوم الحساب واناالفقير المتمسك بالحبل المتين عبدالحكيم بن الشيخ شمس الدين (يوفائد فكات جنميل موتول سة تبير كرنا چاہية وه (حواثی) بين جو ميل فسيد المقتين اورافضل المدققين (ميرسيد شريف جرجانی) کی شرح المواقف براس زمانے ميں تحريك تقيم جب محفظ يب کي آنکھول کی شمندک (ميرابينا) عبدالله جس كالقب لبيب بي محفظ يب كي آنکھول کی شمندک (ميرابينا) عبدالله جس كالقب لبيب بي محفظ يب كي آنکھول کی شمندک ان حواثی كوائي احباب كے ليے ايک يادگار رفقا كے ليے ايک توشه بنايا ہے۔ اور ميں فقير وين کی مضبوط رس كولين الدين بهوں۔)

## عاشيه شرح شمسيه:

شمشیہ علم منطق سے متعلق درجہ اعلی کے دری نصاب کامتن متین ہے جس کا پورا نام' الرساتہ الشمیہ فی قواعد المنطقیہ'' ہے۔ اُس کے مصنف مجم الدین کا تبی ہیں' جو محقق طوی کے شاگر دہتے۔ اُنھوں نے اپنی یہ تصنیف خواجہ شس الدین وزیر کے نام معنون کی تھی' ای وجہ سے بین' شمسیہ'' کے نام معروف ہوئی۔ اہل علم ہی اس متن نے بڑی قبولیت حاصل کی اور علما نے اس کی شرحیں سپر دقلم کیں۔ ان شرحوں ہیں سب سے زبالا مقبولیت قطب الدین رازی کی شرح کی ہوئی۔ ان کی شرح کا اصل نام'' تحریر المنطقیہ فی شرح الرسالتہ الشمیہ" ہے۔ مگریہ شرح الیہ کے نام سے معروف ہوئی۔

قطبی اپنی تصنیف کے جلد ہی بعد داخل نصاب ہو گئی اور متعدد علائے منطق نے اس پرحواثی تحج بے ۔ لیکن علا وطلبا کے حلقے میں درجہ قبولیت صرف دو حاشیوں کو حاصل ہوا۔ ایک میرسید شریف جرجانی کے حاشیہ کو جو اپنے مصنف حاشیہ کو جو اپنے مصنف کے نام سے موسوم ہے اور دوسرے علامہ سعد الدین تفتاز انی کے حاشیہ کو جو اپنے مصنف کے نام کی وجہ سے ''سعد ہے'' کہلاتا ہے۔

معلوم ہوتا ہے کہ علمائے ہند قطبی سے فیروز شاہ تغلق کے عہد میں آتھویں صدی ہجری کے نصف آفر میں متعارف ہوئے۔اور وہ اس طرح کہ فیروز شاہ تغلق نے دہلی میں جو مدرسہ قائم کیا تھا' اس میں صدر مدر ں مولا نا جلال الدین رومی کومقرر کیا تھا € جوصاحب قطبی قطب الدین رازی کے شاگر دیتھے۔ان کے سلسلۂ تلمذا پا

<sup>🛭</sup> المعارف(لا بور) اپریل ۱۹۲۸ م ۴۳۰ –

: زکرشنخ عبدالحق دہلوی نے سید یوسف بن سید جمال سینی کے حالات کے شمن میں کیا ہے:

اوشاً گردمولانا جلال الدين روى است كه از تلاندهٔ مولانا قطب الدين رازي شارح شمسيه مطالع

است 🗨 ـ

(سید بوسف بن جمال حینی) مولانا جلال الدین روی کے شاگرد تھے جو کہ مولانا قطب الدین رازی شارح شمسیہ ومطالع کے تلافدہ میں سے تھے۔)

خیال یہ ہے کہ مولانا جلال الدین رومی ہی اپنے استاد مولانا قطب الدین رازی کی بیشرح شمسیہ (قطبی) ہندوستان لائے اور وہ یہاں کے مدارس عربیہ کے نصاب میں داخل ہوئی اور علمانے اس سے اعتنا کیا۔ پھر دسویں صدی ہجری کے آغار تک اس کتاب کو خاص اہمیت حاصل رہی۔ نویں صدی ہجری کے آ واخر میں علائے ماتان مولانا عزیز اللہ تلغی اور مولانا عبداللہ تلغی جب دہلی گئے تو مدارس ہند میں علم کلام کی شرح صحائف اور منطق کی شرح شمسیہ (قطبی) مرق ج تھیں۔ انھوں نے دوسری کتابوں کا رواج ڈالا۔ میرسید غلام علی آزاد بگرای مولانا عبداللہ تلغی کے تذکرے میں لکھتے ہیں:

آخرالامرازخرابی ملتان اووشیخ عزیز الله تلنمی رخت رحلت به وارالخلافه دبلی کشیدند وعلم معقول رُا دریس دیارِمرة ج ساختند' و پیش ازین غیرشرح همسیه وشرح صحا کف ازعلم منطق و کلام در جندشاکع نه بود ●۔

(بالآخر ہنگامہ ملتان کے دوران میں مولا نا عبداللہ تلنبی اور شخ عزیز اللہ تلنبی جب رخت سفر باندھ کر (سلطان سکندرلودھی کے زمانے میں) دارالسطنت دہلی گئے تو ان دیار میں معقولات کی ترویج کی ورنداس سے پہلے ہندوستان میں علم منطق کی شرح شمسیہ (قطبی) اور علم کلام کی شرح صحائف کے علاوہ کسی اور کتاب کا رواج نہ تھا۔)

چونکہ مدارس ہند میں شرح شمسیہ کومنطق کی اعلی درجے کی نصابی کتاب سمجھا جاتا تھا' اس لیے علائے ہند نے اس کو مرکز توجہ تھہرایا اور اس پر حواثق تحریر کیے' جن میں مولانا عبدالو ہاب تشمیری' مولانا وجیہ الدین سمجراتی ،شخ بیتہ اللہ شیرازی اور قاضی نور اللہ شوستری کے حواثق قابل ذکر ہیں۔

ر کی گین (قطبی) اور (میرقطبی) پران علائے گرامی قدر کے حواثی کے علاوہ ایک حاشیہ مولا نا عبدالکیم ایک فاشیہ مولا نا عبدالکیم اور یہ عاشیہ ان سے بیہ کتابیں بیالکوٹی نے بھی لکھا اور یہ حاشیہ اس نے بیس لکھا جب ان کے بیٹے مولا نا عبداللہ لیب ان سے بیہ کتابیں برجے تھے۔اس حاشیے نے فئی اعتبار سے بوی شہرت پائی اور فاضل محشی نے اپنی دیگر تصانیف کی طرح اس کا انتساب بھی شاہ جہان با دشاہ کے نام کیا۔

<sup>0</sup> اخبارالاخيار-ص٠٥٠-

<sup>🔹</sup> نَا ثِرُ وَلَكُوامِ وَفَتْرِ أُولُ صُ ١٤٦٤ ١٥-

فقہائے ہند (جلد چہارم)

اس حاشیے کی علمی قدر و قیمت کا انداز ہاس سے لگایا جاسکتا ہے کہ ملامحتِ اللہ بہاری نے''سلم العلوم'' میں قطبی کے کسی ہندی حاشیہ نویس کا حوالہ نہیں دیا' صرف اس حاشیہ کو لائق التفات گردانا اور اس سے استفالا کیا۔سلم العلوم کے شارعین میں سے ملاحمہ اللہ نے بالخصوص اپنی شرح میں متعدد مقامات پر'' فاضل لا ہوری''؟ لفظ لکھ کراس کی صراحت کی ہے اور ان کے افادات عالیہ کا ذکر کیا ہے۔

مولانا سیالکوٹی نے بیر حاشیہ سپر دقلم کرنے کی وضاحت کی ہے اور لکھا ہے کہ قطبی اور میر قطبی کے بعض حواثی اپنی شہرت کے باوجود بعض مقامات پر تشنہ تحقیق ہیں اور بعض اپنے اندر بلامقصد طوالت لیے ہوئے ہیں. اس وجہ سے ان فضلا وعلما کے حواثی ان کے نز دیک طلبا کے لیے زیادہ مفید مطلب اور لائق استفادہ نہ تھ کہا اضیں بہ حواثی تحریر کرنا پڑے **0**۔

## حاشيه شرح مطالع الانوار:

مطالع الانوارُ قاضی سراج الدین محمود بن ابو بکر ارموی (متو فی ۱۸۹ ھے/۱۲۹ء) کی تصنیف ہے۔ ب کتاب دوحصوں پرمشتل ہے۔'' جھے'' کومصنف شہیر'' طرف'' سے تعبیر کرتے ہیں ۔طرف اول منطق کے موضوع سے متعلق ہے'اورطرف ثانی' فلسفہ دھکمت کے مسائل پرمحیط ہے۔اس کے چاراجز اہیں: جواہر'ائراثی امور عامہ اور العلم الالہٰی۔!

مطالع الانوار کی شرح' قطب الدین رازی (متوفی ۲۶۱هه/۱۳۵ء) نے''لوامع الاسرار''کیام سے تحریر کی اور اس کا انتساب وزیر غیاث الدین کی طرف کیا۔مطالع الانوار کی بیشرح اہل علم میں بڑی مقبول ہوئی اور بہت سے فحول علانے اس پرحواثی کیھے۔قاضی نوراللہ شوستری کا کہنا ہے کہ ملا جلال الدین دوائی نے جومقق جلال الدین کے عرف سے معروف ہیں' اس پر دو حاشیے کیھے تھے' ان میں سے ایک حاشید قدیم کہلاتا ہے اور دوسرا جدید۔!

کین سب سے زیادہ قبولیت کی نظر سے میر سید شریف جرجانی کے حاشیہ کودیکھا گیا۔ قرائن سے معلن ہوتا ہے کہ میر شریف کا بیہ حاشیۂ شرح مطالع الانوار کا دوسرا حاشیہ ہے۔ قدیم تریں (یا پہلا) حاشیہ مولیٰ الحانٰ پاشا کا تھا ● - کیونکہ میر شریف نے اس کے تقدم کا اعتراف بھی کیا ہے اور بعض مقامات پر مواخذہ بھی کیا ہے۔ میر سید شریف جرجانی کے بارے میں بیہ واقعہ لائق تذکرہ ہے کہ وہ شرح مطالع الانوار خوداس کے مصنف (قطب الدین رازی) سے بیڑھنا جا ہتے تھے۔ اس مقصد کے لیے وہ ان کی خدمت میں حاضر ہوئے'

تفصیل کے لیے ماحظہ ہو-مجموعة طبی وحواثی قطبی - جلدا' ص ۳ تا۸-

المعارف لا مور-اير بل ۱۹۲۸ء-ص ۲۸-

گرفظب الدین رازی بہت بوڑھے ہو چکے تھے۔انھوں نے اپنے آپ میں نو جوان طالب علم کے اعتراضات واردات کے دفاع و جواب کی ہمت نہ پائی 'لہذا آئھیں اپنے ایک شاگردش الدین مجھ بن مہارک شاہ کے پاس بھیج دیا اور فرمایا کہ ان سے پڑھنا 'خودشار آ ( یعنی مجھ ) سے پڑھنے کے مترادف ہے۔ چنانچہ میر سیدشریف جر جانی وہاں سے چلے اورشس الدین مجھ بن مبارک شاہ کے درس میں پہنچے۔انھوں نے کہا 'متقل درس کے لیے تو وقت نہیں ہے البتہ فلاں امیر زادہ یہ کتاب پڑھ رہا ہے اس کے شریک درس ہو جاؤ۔ میرشریف نے اس کے ساتھ ل کر پڑھنا شروع کیا۔ درس میں تو وہ خاموش رہتے' لیکن شب کو مطالعہ کے لیے بیٹھے تو بوی محت کرتے۔ ساتھ ل کر پڑھنا شروع کیا۔ درس میں تو وہ خاموش رہتے' لیکن شب کو مطالعہ کے لیے بیٹھے تو بوی محت کرتے۔ ایک شب استاد' مدرسہ اور طلبا کی دیکھ بھال کے لیے آئے۔سیدشریف کے جمرے کے قریب پہنچ تو آئھیں پوری محت سے مطالعہ میں مصروف اور مطالب کتاب میں مستخرق پایا۔اندر سے بچھاس طرح کی آ واز آ رہی تھی:
قال الشارح کذاو قال الا ستاذ کذاو انا اقول کذا ا

ال السارح كتاب (قطب الدين رازى) نے يه كها اور استاد نے يه تقرير كى اور ميں يه كهتا مول -)

استاذ کرم لائق شاگرہ کے اس اسلوب مطالعہ سے اس درجہ متاثر اورخوش ہوئے کہ دوسرے روز سے مستقل سبق مقرر کر دیا۔ دوران طالب علمی ہی میں میرسید شریف نے شرح المطالع کا حاشیہ قلم بند کیا' اور اس حاشیہ نے فول وا کا برعام کے نزدیک اس درجہ شہرت وقبولیت پائی کہ انھوں نے اس حاشیہ پرحواثی تحریر کیے' جن میں میر مرتضی شریفی مرزا جان شریفی اور دیگر عالم نے عظام شامل ہیں۔

معلوم ہوتا ہے کہ شرح مطالع الانوار سے ہندی علائ فیروز شاہ تغلق کے عہد میں آشنا ہو تھے تھے'
کیونکہ مدرسہ فیروز شاہی کے ایک مدرس (مولانا جلال الدین رومی) وہ بزرگ تھے جوخود مولانا قطب الدین رازی کے شاگر دیتے 3۔ غالبا یہ کتاب دیار ہند میں وہی لائے ہوں گے لیکن سے مدارس ہند میں داخل نصاب رازی کے شاگر دیتے 3۔ غالبا یہ کتاب دیار ہند میں وہی لائے ہوں گے لیکن سے مدارس ہند میں داخل نصاب کب ہوئی؟ اس سے متعلق حتمی طور پر کچھ نہیں کہا جا سکتا ۔ البتہ سے حقیقت ہے کہ سلطان شاہی بیگ (متو فی ۱۵۹۸ھ/ ۱۵۵۸ء) نے جو مخل حکمران ظمیرالدین بابر سے پہلے سندھ کا حاکم تھا' اور حکومت وسیاست کے ساتھ ساتھ نظم وفضل کی نعمت سے بھی مالا مال تھا' شرح مطالع پر تعلیقات قلم بندگی تھیں۔ بعد از ال ۲۲۵ھ/ مالان عبد انسیح اندجانی ہندوستان آئے تو اس کتاب کی تروی واشاعت اور زیادہ ہوئی۔ اس لیے کہ ان کوشرح مواقف اور شرح مطالعہ کے درس و تدریس میں بڑی مہارت حاصل تھی۔

قاضی عبدالسمع\_\_\_\_شرح مواقف و حاشیه مطالع نیک می داند ூ\_

الشقائق النعمانية برحاشية ناريخ ابن خلكان - ج المص ٢٣٩-

و اخبارالاخيار-ص١٥٠-

مفت اقليم-جس صسهم مهمم-

شرح مطالع 'بر سغیر کے حلقہ درس میں متداول ہوئی تو متعدد علائے ہند نے اس پر حواثی کھے۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی کے بیٹے شخ نورالحق دہلوی نے بھی حاشیہ کھھا۔ مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی نے بھی اس پر حاشیۃ تحریر کیا'جس کاقلمی نسخہ ہندوستان کی ہائی پورلا بھریری میں موجود ہے ۔

# حواشی در کنارشرح حکمته العین:

حکمتہ العین فلسفہ و حکمت سے متعلق علامہ بھم الدین کا تبی قزوین کی تصنیف ہے۔ اس کی شرح ملا قطب الدین رازی نے شرح حکمتہ العین کے نام سے کھی تھی۔ شرح حکمتہ العین جب فصابِ درسیہ میں آئی تو علانے اس پرحواثی کھے۔علامہ جلال الدین دوانی نے بھی اس کا حاشیہ سپر قلم کیا تھا۔ دسویں صدی ہجری میں شرح حکمتہ العین ہندوستان میں متداول ہوئی تو یہاں کے علانے بھی اس کو مستحق التفات گردانا۔ اس پرایک حاشیہ مولانا وجیہ الدین گجراتی نے لکھا ہے۔

ان کے شاگر دمولانا خوش حال تا شقندی نے بھی دیگر کتابوں کے علاوہ اس پر حاشیۃ تحریر کیا۔عبدالباتی نہاوندی ککھتے ہیں:

ملا خوشحال خلف صدق مولانا قاسم تاشقندی است \_\_\_ اوائل طالب علمی شرح ہدایہ وحکمتہ العین و شرح تجرید وحاشیہ قدیم وشرح چنمینی وتحریراقلیدس حل نمودہ ہ۔

ان حضرات علائے ہند کے علاوہ گیارھویں صدی ہجری میں مولانا عبدا تکیم سیالکوٹی نے اس کو موضوع فکر تھہرایا اور اس پرحواثی تحریفر مائے۔

# حواشي در كنارشرح مدايية الحكمة:

ہدایۃ الحکمۃ اشیرالدین ابہری کی تصنیف ہے۔ یہ اگر چہ ایک صغیر الحجم رسالہ ہے لیکن اپنے موضوع میں بڑا اہم ہے اور بہت سے علما نے اس کوشروح وحواشی کا مستق گردانا۔ اس کی ایک شرح علما مبال الدین دوانی کے تلمیذ رشید میر حسین میپذی نے کمھی ، جو اس کے شارح کے نام پر ''میپذی'' کہلائی۔ پھر علما میں بہی میپذی (یعنی شرح ہدایۃ الحکمۃ ) مرق ہوگئ صدرائے شیرازی نے بھی ہدایۃ الحکمۃ کی شرح کمھی جوان کے میپذی (یعنی شرح ہدایۃ الحکمۃ ) مرق ہوگئ صدرائے شیرازی نے بھی ہدایۃ الحکمۃ کی شرح کمھی جوان کے نام پر ''صدرا'' کہلاتی ہے۔

العارف لا مور-ايريل ١٩٢٨ء-ص٠٩٠-

<sup>•</sup> مآثر الكرام-ص١٨٢'١٨١-

۵ مآثررهیم-ج۳ صدادل ص۳۳ ۳۳-

حلقہ علمائے برصغیر میں بھی میبذی (لیمنی شرح ہداییۃ الحکمتہ) پڑھنے اور اس پرحواثی لکھنے کا رواج ہوا۔ان حواثی میں مولا نا محمد حسن علمی مولا نا مفتی نورالحق دہلوی بن شخ عبدالحق محدث دہلوی اور قاضی نوراللہ شوستری کے حواثی قابل ذکر ہیں۔ان کے علاوہ مولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی نے اس پرایک مفید حاشیہ لکھا۔

## حواثی در کنار مراح الارواح:

مراح الارواح' احمد بن علی بن مسعود کی تالیف ہے اور عربی زبان میں علم صرف سے متعلق ہے۔ یہ اگر چوختھر کتاب ہے کیکن بقول حاجی خلیفہ بزدی مفید ہے اور مدارس عربیہ میں متداول ومشہور ہے:

و هو مختصر نافع متداول ٥-

اس کتاب کی افادیت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ آٹھویں صدی ججری میں علمائے روم اس کو بری اہمیت دیتے تھے اور اس نواح میں یہ داخل نصاب تھی۔ اس وجہ سے اس کی متعدد علما نے شرعیں کھیں۔ ایک متحدد علم مراح الا رواح کو برئی شرح، صحیح بخاری کے معروف شارح علامہ بدرالدین عینی نے لکھی۔ ہندوستان میں مراح الا رواح کو برئی وقعت حاصل ہوئی۔ حضرت علامہ نواب صدیق حسن خال نے اپنے آخری ایام زندگی میں '' تصریف الریاح'' کے نام سے اس کا فاری میں ترجمہ کیا۔ ملا عبدالحکیم سیالکوئی نے بھی اس کتاب کو لائق توجہ شہرایا اور اس پر حواثی تحریر کیے۔

#### تكمله حاشيه عبدالغفور:

علم نحو کی بہت مشہور اور متداول کتاب'' کافیہ' ہے۔کافیہ شخ جمال الدین ابو عمر وعثان بن عمر و مالکی (متوفی ۱۳۲۷ھ/ ۱۲۲۸ء) کی تصنیف ہے جو ابن حاجب مالکی کے نام سے معروف ہیں۔ بیا پے موضوع کا ایک مخترمتن ہے مگرنہایت بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔ حاجی خلیفہ نے اس کے متعلق لکھا ہے۔

وهي مختصر معتبرة شهرته مغنيته عن التعريف٠٠ـ

(بدایک مخضراور قابل اعتادمتن ہے جس کی شہرت نے اسے تعریف سے بے نیاز کردیا ہے۔)

کافیہ کو مدارس عربیہ میں بے پناہ مقبولیت حاصل ہوئی اورعلانے اس کی طرف بے حدالتفات کیا۔ الل علم نے جتنے شروح یا حواثی کافیہ پرتحریر کیے ہیں دوسری کم ہی کتابوں پر کیے ہوں گے۔ان سب کا استقصا مشکل ہے۔مشاہیرشارعین میں سے شخرضی الدین محمد بن الحن استر آبادی نحوی کی شرح کافیہ بڑی مشہور ہے۔

کشف انظنون - ج۲ م ۱۶۵۱ -

<sup>•</sup> مالظنون-ج ٢٥٠٠-

علامہ جلال الدین سیوطی تو رضی کی اس شرح کا فید کی انتہائی تعریف کرتے ہیں ادر کہتے ہیں کہ جس طرح مسائل ' نحو کی جمع و تدوین اور تحقیق' رضی کی شرح کا فیہ میں کی گئی ہے اور کسی کتاب میں نہیں کی گئی' بلکہ کتب نحو کی اکثر کتابوں میں اس یاپیرکی کوئی کتاب تصنیف ہی نہیں ہوئی۔

کافیہ کے دوسرے مشہور شارح مولانا عبدالرحمٰن جامی متوفی ۸۹۴ھ ہیں جن کی شرح کافیہ ''الفوائد' الفیاسیّ' نہایت شہرت کی حامل ہے اور اپنے شارح کے نام پر''شرح جامی'' کے نام سے موسوم ہوگئ ہے۔ علاو طلبا میں شرح جامی کی قبولیت و تداول کا بیا عالم ہے کہ کافیہ کے ساتھ بیا با قاعدہ مدارس عربیہ کے نصاب میں داخل ہے۔

علائے ہندکوکافیہ سے شغف و تعلق شروع ہی سے رہا ہے۔ معلوم ہوتا ہے آٹو یں صدی ہجری کے رکح اول میں اس کی تروی کا حلقہ بڑھا' جب شخ نظام الدین اولیا اُلے اُلے کے مرید و تلمیذ اور صرف کی دری کتاب ' زرادی' کے مصنف شہیر مولا نافخر الدین زرادی نے اس کے مسائل کوحل کیا' لیکن اس کی با قاعدہ شرح لکھنے والے پہلے ہندی عالم دین ملک العلما قاضی شہاب الدین دولت آبادی ہے جنھوں نے ''الارشارد'' کے نام سے اس کی شرح کہمی اور' شرح ہندی' کے نام سے معروف ہوئی۔ اس سے پہلے کے کسی ہندی شارح کافی کا مام تذکرہ وسوائح کی کتابوں میں ہماری نظر سے نہیں گزرا۔ قاضی شہاب الدین دولت آبادی کی شرح کافی کوہند اور بیرون ہند میں بڑی پذیرائی ہوئی اور اس نے '' شرح ہندی'' کے نام سے شہرت پائی۔ عرصے تک بیا پی گاؤرونی اور میر غیاث الدین منصور نے دوائی تحریر کے۔
گاؤرونی اور میر غیاث الدین منصور نے دوائی تحریر کے۔

قاضی شہاب الدین دولت آبادی کے نواسے شیخ صنی الدین ردولوی نے بھی کافیہ کی شرح لکھی ادر اسے'' غایبۂ انتحقیق'' کے نام سے موسوم کیا۔

کافید کی معروف شرح''شرح جائی''جس کا ذکراو پر ہوا' مدارس عربیہ میں مرق جے اور علانے اس کو کافید ہی کی طرح لائق اعتنا جانا اور اس پرحواثی لکھے۔سب سے اول اس پر ملاعصام الدین اسفرائین نے حاشیہ ککھا اور بیشتر مقامات پرمولانا جامی کو ہدف اعتراضات تھبرایا۔اس کا جواب مولانا جامی ہی کے ایک شاگرد مولانا عبدالغفورلاری (متوفی ۹۱۲ ھے/۲۰۱ء) نے ایک حاشیہ کی شکل میں دیا اور کافیہ کا میرحاشیہ 'حاشیہ عبدالغفور'' کہلایا۔گمروہ اسے کممل نہ کریا ہے۔

مولانا عبدالکیم سیالکوئی کا بیدخاص موضوع تھا۔ چنانچہ انھوں نے اس کو قابل التفات گردانا اور اس غیر کمل حاشیہ کی تکمیل کی۔ اہل علم میں مولانا سیالکوٹی کی اس علمی کوشش کو'' تکملہ حاشیہ عبدالغفور'' کے نام سے شہرت نصیب ہوئی۔

كشف الظنون - ج٢ ص ١٣٤٢ ١٣٧١ -

#### حاشيئه حاشيه عبدالغفور:

ملا جامی کے شاگر دمولانا عبدالغفور لاری نے اپنے حاشیہ میں ملا عصام الدین اسفراکینی کے ان اعتراضات کا جواب دیا ہے جوانھوں نے ملا جامی پروار د کیے تھے۔ بعدازاں ان دونوں ( ملاعصام الدین اور ملاعبدالغفور) پربعض علیا نے محاکمہ کیا مثلاً مولی مصلح الدین لاری نے اپنے حاشیہ میں ان دونوں کے نقط فکر سے بحث کی مولاناعیسی بن محمر صفوی ایجی ( متونی ۹۵۵ کے ۱۲۲۸ء) نے بھی ان پرمحاکمہ کیا۔ان کے بعد ابراہیم مامونی شافعی نے ملاعبدالغفور لاری کے حاشیہ پر حاشیہ کھا۔اس حاشیہ میں انھوں نے مولاناعیسی بن محمد صفوی ہے۔استفادہ کیا تھا۔

کافیہ اور شرح جامی تو مدارس ہند میں بہت مرق ج رہے ہیں اور علمانے ان سے بڑا استفادہ کیا ہے۔

الیکن عاشیہ عبدالغفور سے بھی وہ بے خبر نہ تھے اس سے وہ مستفید ہوئے۔ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ حاشیہ عبدالغفور پر
عاشیہ صرف مولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی نے تحریر کیا ہے اور کسی عالم کا نام تذکروں میں مرقوم نہیں۔ پہلے انھوں نے

المملہ حاشیہ عبدالغفور لکھا' بعد میں حاشیہ عاشیہ عبدالغفور سپر وقلم کیا۔ بیاس بات کا ثبوت ہے کہ مولا نا سیالکوٹی کو
اس حاشیہ سے بہت رغبت تھی اور اسے وہ طلبا وعلما کے لیے مفید سمجھتے تھے۔

## حاشيه مطول:

علامہ سراج الدین ابو یعقوب سکاکی (متونی ۲۲۲ ہے/۱۲۹ء) نے صرف نمو بلاغت عروض وغیرہ علوم ادب سے متعلق ایک کتاب تصنیف کی جس کا نام 'مقاح العلوم' ہے۔ حلقہ اہل علم میں یہ کتاب بوی مقبول ہوئی۔ اسے داخل درس کیا گیا اور متعدد علائے مشاہیر نے اس پر شروح کھیں جن میں قطب الدین شیرازی' علامہ سعد الدین تعتاز آنی اور میرسید شریف جرجانی کی شروح بالخصوص لائق تذکرہ ہیں۔ علائے ہند نے بھی اس کتاب کوشائستہ التفات مشہر ایا اور مولا نامعین الدین عمرانی دہلوی نے اس پر حاشیہ تحریر کیا ۔ ان کے علاوہ شخ حسین ناگوری نے جوشخ حمید الدین تاگوری کی اولاد سے تھاس کی شم ظالم کی ایک مفصل و مبسوط شرح سپر قالم کی ایک مفصل و مبسوط شرح سپر قالم کی ہیں۔

بعدازاں علمائے عظام نے مقاح العلوم کے مختصرات بھی تیار کیے۔المواقف فی الکلام کے مصنف شہیر قاضی عضدالدین ایکی نے بھی'' فوائد غیاثیہ' کے نام سے اسے مختصر کیا۔ بیروہی فوائد غیاثیہ ہے' جس کی صاحب منس باز غدا محمود جون پوری نے'' فوائد'' کے نام سے شرح تحریر کی۔

اخبارالاخیار-ص۱۳۳-

<sup>•</sup> المنتها كي ليه ديكهيم: الثقافة الاسلامية في البندس وسود واخبار الاخيار ص١٨١-

علامة تمس الدين محمد بن عبدالرحمٰن بن عمر قزويني شافعی المعروف به خطيب دمش (متوفی ٢٥٥هـ) است علامة تمس الدين محمد بن عبدالرحمٰن بن عمر قزوينی شافعی المعتاریا، جواس کی القسم الثالث کا اختصار ہے است اور معانی 'بیان اور بدیع کے فنون کومحتوی ہے۔ تلخیص المقتاح نے علا وطلبا میں بہت جلد شہرت ومقبولیت حاصل کر لی اور متعدد علانے اس کی شرعیں قلم بند کیں۔

علامہ سعد الدین تفتاز انی نے بھی تلخیص المفتاح کومرکز التفات تظہر ایا اور اس کی کیے بعد دیگرے دو شرحیں لکھیں۔ ایک بڑی مفصل 'جے انھوں نے'' المطول' کے نام سے موسوم کیا۔ یہ شرح ۲۸ کھ/ ۱۳۳۵ء میں پینچی۔ دوسری اس سے مختفر' جو'' مختصر المعانی'' کے نام سے مشہور ہوئی۔ یہ شرح ۲۵ کھ/1۳۵۵ء کو غجد وان میں کمل ہوئی۔ یہ دونوں کتابیں شہرت و تد اول کے لحاظ سے بلند مرتبے کو پہنچیں علا وطلبانے ان کو بے حدقد رکی نگاہ سے دیکھا اور مدارس عربیہ کے اعلیٰ نصاب میں داخل کی گئیں۔ بہت سے علائے عظام نے ان کو کو واشی و تعلیقات کا موضوع کھہر ایا گ

بدارس ہند میں مطول کو غیر معمولی اہمیت حاصل ہوئی اور علمانے اس پر تحقیے کھے۔ ہمارے ہاں عربی مدارس کے نصاب میں مطول'' ماانا قلت'' کی بحث تک پڑھائی جاتی ہے۔ برصغیر میں اس کتاب کا بہت رواج تھا اور علم وادب سے دلچیں رکھنے والے حضرات'اس کا با قاعدہ اسا تذہ سے درس لیتے تھے۔ اس کی اہمیت و مقبولیت کا اندازہ میر کے اس واقعہ سے ہوسکتا ہے جو ہندوستان کے مشہور عالم مولانا شہیر احمد خال غوری نے ''ذکر میر'' کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ اردو کے مشہور شاعر میر نے لکھا ہے کہ انھوں نے دہلی کے ایک استاد سے مطول بڑھی'اوراس کے بدلے میں وہ نھیں اپنا شبح کا ناشتہ حاضر خدمت کر دیا کرتے تھے ہے۔

متعدد معروف اور کبارعلائے ہند نے مطول پر حواثی تحریر کیے 'جن میں شخ طاہر بن رضی ہمدانی' مولانا وجیدالدین گجراتی ' قاضی نوراللہ شوستری اور مفتی و جیدالدین گوپا موی کے اسائے گرامی قابل ذکر ہیں۔ان سے بعد کے فضلائے ہند میں سے سید محمد بن محمد قنو جی' شخ نور الدین بن محمد صالح گجراتی' مولانا نورالدین کشمیری' قاضی نجف علی بن عظیم الدین جمجری' قاضی عبدالنبی احمد نگری۔ شخ فریدالدین احمد آبادی' شخ جمال الدین بن رکن الدین گجراتی اور کلیم معزالدین خالص پوری کے حواثی کا پتا چلنا ہے ۔

گیارھویں صدی ہجری میں ہمارے مدوح مولا ناعبدالحکیم سیالکوٹی نے اس اہم کتاب کوفکر ونظر کا محور بنایا اور علوم بلاغت وفصاحت اور بیان و بدیع کے اس عظیم شہکار پر حاشیۃ تحریر کیا۔

<sup>●</sup> تفصیل کے لیے دیکھیے: کشف الظنون -ج۲ مص۱۲۷۱ تا ۱۷۸۵-

المعارف (لا بور) من ١٩٢٨ - ص ٢٨

الثقافة الاسلامية في البند-ص٣٩-

### ترجمه غنينة الطالبين:

مولانا سیالکوئی نے حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی بیاشیہ کی مشہور کتاب ' نفنیتہ الطالبین' کا فاری میں ترجمہ کیا۔ بیتر جمہ انھوں نے لا مور کے ایک عارف باللہ بزرگ شیخ بلاول قادری لا موری کی فرمائش پر کیا تھا۔ اس کتاب کے ساتھ مولانا کے صاحب زاد ہے مولانا عبداللہ بیب کا خطبہ بھی شامل ہے۔

#### الدرة الثمينه:

مولانا عبدائکیم سیالکوٹی کی فہرست تصانف سے معلوم ہوتا ہے کہ انھوں نے زیادہ تر مرقبہ علوم کی مشہور درس کتابوں پر حواثی تحریر کیے ۔ مستقل کتاب صرف ایک ہی ہے۔ بات سے ہے کہ ان کا دور کتب درسیہ پر حواثی و تعلیقات اور تشریحات و توضیحات کا تھا'اور اس دور میں سے بہت بڑی علمی اور فنی خدمت متصور ہوتی تھی۔ اس ضمن میں انھوں نے جوکار ہائے نمایاں انجام دیے' ان میں کوئی ان کا ٹانی نہیں ہے۔ دقیق مسائل کو وضاحت سے پیش کرنا اور ان کی زلف گرہ کیرکوشن وخو بی سے سلیھانا' انہی کا کام تھا۔ ان کے ذہن رسانے جن بیچید گیوں کو سل اور جن علمی عقد وں کو واکیا' وہ کوئی دوسر انہیں کر سکا۔

گزشته سطور میں ان کے حواثی و تعلیقات کا تعارف کرایا جا چکا 'اب ان کی ایک مستقل تصنیف 'الدرۃ الثمینۃ فی علم الواجب تعالیٰ 'کے بارے میں چند با تیں عرض کرنامقصود ہے ۔۔۔ یہان کی ایک معرکہ آرا کتاب ہے۔ اسے الرسالۃ الیٰ قانیہ کے نام سے بھی موسوم کیا جا تا ہے۔ ان کی بیشتر کتابیں ان کے محن و مربی اور قدردان 'شاہ جہان بادشاہ کے نام منتسب ہیں۔ اس گراں مایہ تصنیف کا انتساب بھی برصغیر کے اس منل حکر ان کی طرف ہے لہذ اس کا نام الرسالۃ الیٰ قانیہ رکھا گیا۔ کتاب کے آخر میں مولا ناتحریفرماتے ہیں۔ منل حکر ان کی طرف ہے لہذ اس کا نام الرسالۃ الیٰ اور دہ فی ہذہ الرسالۃ المخاقانیة۔

اس کی وجہ تالیف یہ ہے کہ فرمال روائے ایران شاہ صغی کی وفات کے بعداس کا بیٹا شاہ عباس دوم اورنگ ایران پر مشمکن ہوا تو با دشاہ ہندشاہ جہان نے شاہ صغی کی تعزیت اور شاہ عباس کی تخت نشینی پرمبارک باد پیش کرنے کی غرض سے اپنے ایک امیر جان شارخال کی قیادت میں ایک وفید سفارت ایران روانہ کیا ، جس میں مجر فاروق (مشرف) اور محت علی (وقائع نولیس) شامل تھے۔ یہ تمین رکنی وفید سفارت ایران پہنچا تو ایرانی امراو علاسے ان کی طویل ملاقاتیں ہوئیں اور ان کے اعزاز میں مختلف علمی مجالس منعقد کی گئیں ، جن میں ایرانی علانے ان سے فلفے کے بعض مباحث پر گفتگو کی۔ ایران کا وزیراعظم اس زمانے میں خلیفہ سلطان اعتاد الدولہ تھا ، جو بہت برامعقولی تھا اس نے بھی ہندوستانی علاسے معقولات کے مسائل پراپنے نقط فکر کا بے تکلفی سے اظہار کیا۔ میں جدد در کا ہندوستان بھی علوم عقلیہ کا گہوارہ تھا اور اس ملک میں اس وقت بڑے برے بڑے منطق اور فلفی موجود

تھے۔خوداس وفدِ سفارت کے ارکان میں محمد فاردق مشرف اور محب علی وقائع نویس فلفہ وحکمت کے فاضل کائل تھے اور معقولات پر عبور میں ان کو بڑا غرہ تھا۔ مگر ایرانی وزیر اعظم نے ان پر ایسے سوالات کیے کہ یہ جیران رہ گئے۔ مثل اس نے کہا کہ امام غزالی نے قدم عالم علم واجب تعالی اور تھی حشر اجساد کے بارے میں ابونصر فارا بی اور ابن سینا کی تکفیر کی ہے۔ کی کیارائے ہے۔؟ سینا کی تکفیر کی ہے۔ کیک کیارائے ہے۔؟ سینا کی تکفیر کی ہے۔ کین بعض علما ان مسائل میں تاویل سے بھی کام لیتے ہیں۔ فرمائے آپ کی کیارائے ہے۔؟ سفارت ہند کے ارکان ایرانی وزیر کے ان فاصلانہ سوالات کا تسلی بخش جواب ند دے سکئے جس سے علام عقلیہ میں علمائے ہند کی عالمی شہرت کو دھیکا لگا۔ شاہ جہان ان دنوں کا بل میں مقیم تھا۔ اس علمی ہزیمت کی فہر سن کروہ متاثر تو ضرور ہوا 'مگر وہ اتن جلدی ایرانی علما کے مقالے میں ہندوستانی علما کی شکست تسلیم کرنے پر تیار سن کروہ متاثر تو ضرور ہوا 'مگر وہ اتن جلدی ایرانی علمائے ملاعبد انگلی کو خط لکھا جائے کہ وہ ندکورہ بالا مسائل ثلاث ہے۔ متعلق ایک مختصر مگر جامع رسالہ لکھ کر شاہی در بار میں پیش کریں۔

سعداللہ خال نے مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی کو دس پندرہ دن کے اندراندر رسالہ لکھنے کی فرائش کی' گر مولا نانے خط پڑھتے ہی قلم ہاتھ میں پکڑا اور صرف ایک ہفتے میں ایسا عمدہ رسالہ قلم بند کر دیا جو نہ کورہ مسائل پ پوری طرح حاوی تھا اور اپنے دامنِ صفحات میں ایس جامعیت لیے ہوئے تھا' جوا کی صخیم کتاب میں بھی مشکل سے پائی جاتی ہے۔

الدرة الثمينه ياالرسالته الخا قانيه دوابواب برمنقسم ہے۔

باب اول علم باری تعالی ہے متعلق اور اس مسکلے کی تشریح وتوضیح پر مشمل ہے۔ یہ باب تین ابحاث پر محیط ہے۔ پہلی بحث اثبات باری تعالی کے بارے میں ہے۔ دوسری بحث میں کیفیت علم باری کی وضاحت ہے تعرض کیا گیا ہے اور تیسری بحث میں علم باری تعالی کی عمومیت معرض بیان میں لائی گئی ہے۔

کتاب کا بیرحصہ نہایت علمی اور گہرا ہے۔اس میں شروع سے آخر تک فلفہ و حکمت کی روشی میں اثبات باری تعالی' کیفیت علم باری تعالی اور عمومیت علم باری تعالی کے اہم مسئلے کی توضیح کی گئی ہے۔

کتاب کے باب ثانی میں مولانا عبد انکیم نے دوسرے مسائل بینی حشر ونشر اجساد اور حدوث وقد وم عالم کو موضوع بحث تشہرایا ہے۔ اس سلسلے میں ابونصر فارانی اور ابن سینا کی تکفیر کے بارے میں امام غزالی ک رائے پیش کرنے کے ساتھ ساتھ بعض دیگر فلاسفہ اسلام اور اصحاب علم کے نظریات بھی بیان کیے ہیں۔ اس ضمن میں محقق دوانی اور امام رازی کی رائے بھی نقل کی ہے۔ بعد از اں اپنی رائے ظاہر کی ہے۔ فرماتے ہیں۔ اقول تکفیر هم بانکار الحشر الجسمانی حق لانه ممانطق به الکلام

( میں کہتا ہوں کہ حشر اجساد ہے انکار کی بنا پران کی تکفیر ضروری ہے۔اس لیے کہ یہ

وہ مسئلہ ہے جس کے بارے میں خود قرآن مجید ناطق ہے۔) اس طرح نفی قدم عالم سے متعلق بھی قرآن مجید سے استدلال کرتے ہیں' اور فرماتے ہیں کہ سے نظریات خود قرآن مجید میں موجود ہیں۔

بعض دیگرتصانیف:

ان تصانیف وحواثی کے علاوہ ڈاکٹرز بیداحمد اور منشی محمد الدین فوق کی کتابوں سے مولا ناعبدالحکیم کی مندرجہ ذیل تصانیف کا پتا چلتا ہے۔

دلائل التجدید: به رساله حضرت مجد دالف نانی کے دعویٰ تجدید کی تائید اور اثبات کے موضوع پر ہے۔ اس میں مولانا نے مشخکم دلائل سے نابت کیا ہے کہ شنخ احد سر ہندی وَ اللہ کا دعویٰ صحیح ہے اور بید دورمجد دالف ثانی کا متقاضی ہے اور وہ شنخ احمد سر ہندی ہیں۔

ع جبروره من محمد رب عن بین است کی مشہور کتاب شرح تہذیب پرمولا نا سیالکوٹی کا حاشیہ القول المحیط :علم منطق کی مشہور کتاب شرح تہذیب پرمولا نا سیالکوٹی کا حاشیہ سیالکوتی علی التصورات: میر بھی علم منطق میں ہے۔

زبدۃ الافکار۔

حواثی علی الکشاف۔

حواثی علی الحسامی۔

مسجداور مدرسه وغيره:

مولاتا عبدالکیم سیالکوئی کا ابتدائی دورغربت اور تنگ دی کا تھا' لیکن شاہ جہان سے رابطہ پیدا ہو جانے کے بعد ان کے حالات بالکل بدل گئے تھے اور وہ امیرانہ زندگی بسر کرتے تھے۔شاہ جہان ان کے علم و نفل سے انتہائی متاثر اور ان کا بہت بڑا قدر دان تھا۔ اس نے ان کو اچھی خاصی جا گیر عطا کی۔ کئی مرتبہ نفذ روپے اور انعام واکرام سے نواز ا۔ سونے سے تلوایا اور پھر ان کے ہم وزن رقم جو چر ہزار روپے بنتی تھی' ان کی خدمت میں پیش کی۔ چنا نچہ سو گھویں سال جلوس (۱۹۲۱ھ/۱۹۲۱ء) کے واقعات میں محمد صالح کنبولکھتا ہے۔ جامع فضائل وہبی وکسبی مولانا عبد الحکیم سیالکوتی رابہ زروزن کردہ' شش ہزار روپیہ ہم وزن آ ل سیخ ہز بدوم حت نمودند ۔

(لینی (شاہ جہان نے) جامع فضائل وہبی وکسبی مولا ناعبدالحکیم سیالکوٹی کوسونے سے تلوایا اور پھراس

<sup>·</sup> السائح-ج، ص ١٩٠٩-

کے ہم وزن چھ ہزارروپے ان کوعنایت کیے۔)

مولانا ذوالفقاراحمد کی روایت کے مطابق شاہ جہان نے مولانا عبدا کیم سیالکوئی کو دومرتبہ ترازویں تولا اور جوروپیان کے تول میں آیا'وہ انہی کوعطا کر دیا۔ ہرتول میں چھ ہزار ردوپیان کے متعدد گاؤں بھی ان کوشاہ جہان نے جاگیر میں دیے ۔

مولا ناسیالکوٹی نے بیروپیہ بڑے ایجھے کاموں میں خرج کیا۔ اپنے مکان کے قریب ایک عظیم الثان مدرسہ قائم کیا اور ساتھ ہی مجد تقمیر کی۔ اس مدرسے میں وہ خود درس دیتے تھے اور ہنداور بیرون ہند کے علاوطلبان سے علم حاصل کرتے تھے۔ ان کے قیام اور مصارف کے مولا نا خود ہی کفیل تھے۔ ان کی تقمیر کردہ مسجد اب بھی سیالکوٹ کے محلہ میانہ 'پنجابی زبان میں مجد سیالکوٹ کے محلہ میانہ 'پنجابی زبان میں مجد کے ملا امام' خطیب اور میال کے لیے بولا جاتا ہے۔ چونکہ مدرسہ اور مولا نا کے قیام کی وجہ سے طلب کے علم وہاں رہتے تھے لہذا اس جگہ کا نام' میانہ پورہ 'مشہور ہوگیا' اور بینام مولا نا کے زمانے ہی سے چلا آ رہاہے ●۔

لالدامین چند نے بھی بھی کھا ہے۔

ان ( مولا نا عبدالحکیم ) کا مدرسه برا نا می گرامی تھا' چنا نچہاس موضع کا نام' میانہ پورہ' انہی کے باعث مشہور ہے **ہ**۔

مفتی غلام سرور قریشی بھی یہی بیان کرتے ہیں۔ان کا کہنا ہے کہ بیر محلّہ مولا نا عبدائکیم ہی کی وجہ سے (میانہ پورہ کے نام سے )مشہور ہے اور اسے مولا نانے شاہ جہان کے عہد میں آباد کیا تھا ۔ منشی محمد الدین فوق لکھتے ہیں۔

مولانا عبدالحكيم سيالكوفى كى مسجد كے قريب كچھ زمين خالى برئى ہوئى تھى المشہود اہل حديث عالم) مولانا محدابراہيم ميرسيالكوفى مرحوم كے والدمسترى قادر بخش مرحوم نے تمينى سے خريد كريد جگد مسجد كے نام وقف كر دى۔ 1919ء ميں اس زمين كومحن مسجد ميں شامل كر كے مسجدكى توسيع كى گئى۔ ايك فوارہ اور حوض بھى تياركيا گيا جو پانى سے لبريز رہتا تھا۔

مولانا نے مسافروں کی سہولت کے لیے ایک بہت بڑی کارواں سرائے اور جمام بھی تعمیر کرائے۔ منقول ہے کہ انگریزوں نے ۱۸۵۹ھ/۱۸۵۹ء میں اس عمارت کو خیراتی شفاخانے میں بدل دیا تھا ہے نے موجودہ سول ہپتال اسی خیراتی شفاخانے اور ڈسپنسری کی عمارت میں بنایا گیا ہے۔

- قضاءالارب من ذكرعلماء النحو دالادب ص ۱۹۹٬۱۹۸ -
  - مولانا عبدالحكيم سوائح-ص٣٥١٣٥-
    - 🗗 تواریخ سیالکوٹ-ص۲۹۴-
    - 🔾 تاریخ مخزن پنجاب-ص۲۵۵-
      - 🗗 سوائح -ص٥٧٥ -

مولا ناعبدالحكيم نے ایک شان دار باغ بھی بنایا تھا اور اس کے اردگر دمضبوط فصیل تعمیر کی تھی۔ نشی محمد الدین فوق کا بیان ہے۔

''راقم الحروف' ۱۹۲۰ء میں وہاں گیا۔ ایک دوآ موں کے درخت نظر آئے۔ ایک کنواں جاری تھا اور اس کے ساتھ کچھ مزروعہ اراضی تھی۔ اس جگہ مولانا کی قبر بھی ہے۔ پوچھا مولانا کا باغ کہاں ہے؟ جواب ملا یہی باغ ہے جہاں تم کھڑے ہواور جہاں بیکھیت نظر آرہے ہیں۔اب نہ باغ ہے نہ فصیل نہ کوئی عمارت۔''

مولانا نے سیالکوٹ میں ایک خاصا بڑا تالاب بھی تعمیر کرایا تھا۔ کہا جاتا ہے اس تالاب کی تعمیر پر مولانا نے لاکھوں روپے خرج کیے تھے اور اس میں براہ راست دریائے چناب سے ایک نہر کے ذریعے پانی لانے کا انتظام کیا گیا تھا۔ اس سے کمحق کچھ عمارتیں برجیاں اور بل وغیرہ بھی تھے۔ سکھوں کے عہدِ حکومت میں بیسب کچھ برباد ہوگیا \_\_\_\_اس تالاب کے سلسلے میں لالدامین چند کے بیالفاظ قابل ذکر ہیں۔

یہ وہی تالاب ہے کہ جومولوی عبدالحکیم کے زمانے میں بنوایا تھا مگر مدت سے اٹ گیا تھا۔اب بعد غدر جناب مسٹر پرنسپ صاحب بہادر کے ایما سے باہتمام سید قائم علی صاحب انسٹرااسٹنٹ چودھریان شہر نے تیار کرایا اور پچھرو پییسر کارنے بھی عطا کیا۔گویاکل اس شہر میں بہی ایک تالاب ہے • -

۔ بعدازاں ایک زمانہ آیا کہ یہی تالاً ب سیالکوٹ کے مقامی بجلی گھر کے پانی کے ذخیرے کے طور پر ۔

استعال کیا جاتار ہا۔

سیالکوٹ میں مولانا عبدائکیم کی تعمیر کردہ عیدگاہ بھی ہے جواب تک موجود ہے۔اس میں شہر کے لوگ عید کی نماز پڑھتے ہیں اور اس کا انتظام مقامی انجمن اسلامیہ کے سپر دہے۔اس عیدگاہ کے چار درواز سے سے اور ہر درواز سے ہیں اور اس کا انتظام مقامی انجمن اسلامیہ کے سپر دہے۔اس عیدگاہ کے جے۔مرورایام سے دیوار اکثر جگہ سے شکستہ ہوگئی۔۔۱۲۸ ھے ۱۲۸ھے میں بعض مختر لوگوں نے روپیدا کھا کیا اور عیدگاہ کی مرمت کرائی گئی ۔

#### وفات:

مولانا عبدالحکیم نے ۱۲ رہی الاول ۷۷ اس ۲۳ اس ۱۹۵ و تمبر ۱۹۵۷ء کو وفات باکی اور سیالکوٹ میں مدفون ہوئے 🗗 ۔

مولا ناعبدائکیم سیالکوٹی کی تاریخ وفات میں قدر ہے اختلاف ہے۔ بخآ ورخال کا بیان ہے۔ دواز دہم رہیج الاول سنہ ہزار وشصت و ہفت در سیالکوٹ املت نمود ۔

- آواریخ سیالکوٹ-ص۲۹۹-
  - 2 سوانح ص ۲ ۲۶ ص
- قضاءالارب من ذكرعلاء الخو والارب ص ۱۹۹٬۱۹۸ -
  - 🛭 م أة العالم-ورق٩٢ ب- -

(١٢/ربيج الاول ٧٤٠ اه كوسيالكوث مين وفات يا كي \_ )

غلام علی آ زاد بلگرامی نے اپنی ووتصانیف میں دو تاریخ ہائے وفات بیان کی ہیں۔ مآ ٹر الکرام میں

لكھتے ہیں۔

دُواز دہم رئیج الاول (۲۷-۱۰) سبع وشین والف طو مارِحیات پیچیدہ و درسیالکوٹ نون گر دید 🗗 ( ۱۲رزیج الاول ۲۷-۱۹/۱۹رد تنبر ۲۵۷۱ کھ کوان کی کتاب حیات کپیٹی گئی اور وہ سیالکوٹ میں مدنون

(22)

سبحة المرجان مين لكھتے ہيں۔

توفي في الثامن عشرمن شهر ربيع الاول سنة سبع و ستين والف و دفن بسالكوت 9-

(۱۸رہ الاول ۲۷-۱ه/۲۵ رومبر ۲۵۱ء کوانقال کیا اور سیالکوٹ میں فن کیے گے۔)

علامہ عبدالحی حسنی لکھنوی نے بھی یہی تاریخ وفات تحریر کی ہے ۔ یعنی ۱۸ ربیج الاول ۲۵۰ھ/۲۵۸ر وتتمبر ۱۶۵۷ء ۱۹۵۹ء اساعیل پاشا 🏵 اور خیرالدین زرکلی نے بھی یہی تحریر کیا ہے 🗗 مولوی رحمان علی نے سن وفات

تو ١٧٥ه مي لكھا ہے البنة تاريخ ١٦ رئے الاول (تاريخ شانزوہم رئے الاول/٢٣٧ وتمبر ١٦٥٧ء) تحرير ك

\_0\_

کیکن محمد اسلم پسروری ان کی تاریخ وفات ۱۲ رئیج الاول اور سال وفات ۱۲۰۱ھ/۱۹روستمبر ۱۲۵۱ء کھتے ہیں ۔الفاظ بیہ ہیں۔

آل قدوهٔ افاضل دواز دہم رکیج الاول من ہزار وشصت وہفت کہ اول جلوس عالم گیری در سیالکوٹ رحلت نمود۔

حضرت نواب صدیق خال مُنظیم بهت آگے چلے گئے ہیں۔وہ ۱۰۹۵ مر ۱۷۸۷ء لکھتے ہیں۔ توفی فی سنته ۷۰۱۰/ ۱۲۵۹ء و دفن ببلدہ 🗗

**<sup>۩</sup>** مآثر الكرام-ص١٩٣٣٩-

۳۲۳ سبحة المرجان - ۱۲۳ -

۲۱۱ نزية الخواطر-ج۵ ص۱۱۱-

<sup>🛭</sup> مېرىية العارفين-ج، مسم ۵۰-

اعلام الموفين - جسم ص ۵۵ –

اا-ااا-

۱بجد العلوم-ص۹۰۳٬۹۰۲ - ۹۰۳٬۹۰۳ -

مولا نا عبدالحی فرنگی محلی تکھنوی رقم طراز ہیں۔

توفی فی نیف و ستین الف **0**-لینی ۱۰۲۰ه*ر کریب فوت ہوئے۔* 

مولوی فقیر محرجهلمی کے بقول ان کی وفات ۲۸ • اھ یا ۱۹۵۷ھ/۱۹۵۷ء یا ۱۹۸۷ء میں ہوئی 🗨۔

محرصالح كنبونے ٧٤٠ اھ/ ١٧٥٤ ء من وفات لكھا ہے۔

درسال ہزار وشصت وہفت ہجری متوجہ دارالبقا گردید 🗨۔

(لین ۱۲۵/۱۵/۱۹ و کورائی ملک بقا ہوئے۔)

دوسری جگہ محمد صالح کنبونے شاہ جہان کے اکتیبویں سال جلوس (۱۷۲ه / ۱۹۵۷ء) کے حالات میں بالکل واضح الفاظ میں کلھا ہے۔

ہٹر دہم رہیج الثانی بعرض اشرف رسید کہ ملاعبدا کھیم سیالکوٹی کہشرح فضل و کمالاتش را دفتری جداگا نہ بایدُ ایں مکان رامحل اقامت خودندانستۂ دواز دہم ماہ نہ کور رہگر ائی عقبی گردید ◘۔

(۱۷ر تیج الثانی (۱۰۱۵ ایر ۱۳۷۸ جنوری ۱۲۵۵ء) کو با دشاہ (شاہ جہان) کواس بات کی اطلاع پیچی کہ ملاعبدائکیم سیالکوئی نے جن کے فضل و کمال کی وضاحت کے لیے ایک الگ دفتر کی ضرورت ہے اس دنیا میں اقامت گزیں رہنا اپنے لیے مناسب نہ جانا 'و ۱۵ ماہ نہ کور (رہیج الثانی) کودار عقبی کی طرف روانہ ہوگئے۔) ہمارے نز دیک محمد صالح کنبوکی روایت زیادہ صحیح اور قابل اعتماد ہے۔ کیوں کہ یہ مولانا سیالکوئی کے معاصر ہیں اوران کی بدرجہ غایت تکریم کرتے ہیں۔ اپنی تصنیف عمل صالح میں ان الفاظ سے یا دکرتے ہیں۔ محرمحقق 'تحریر مرقق' مرآ مد دانشوران واجب التعظیم۔

محمد صالح كنبؤ مولانا ممدوح كى بے حد قدر كرتے اور بہترين الفاظ ميں ان كا ذكر كرتے ہيں۔ رقم

طراز ہیں۔

بالجمله آن صاحب فضائل صوری ومعنوی حق عظیم برسائیر ارباب فضائل ثابت کردهٔ ورسال بزار و شصت و ہفت ہجری متوجہ دارالبقا گر دید 🗗 ۔

طرب الا مأثل بتراجم الا فاضل-ص٢٢٣ ٢٢٣-

۵ حدائق الخفيه - ص۱۵۴۱۵۱۳ -

<sup>€</sup> عمل صالح -ص۳ ص ۲۹۵ **-**

الينائص٢٠٥

<sup>•</sup> مس صالح -ص۳ ص ۲۹۵ - ص

(یعنی مولا ناعبدا تکیم سیالکوٹی نے جوصوری ومعنوی خوبیوں کے حامل سے ممام اصحاب علم اور ارباب فضل پراپناحی فوقیت ثابت کردیا ، ۲۷ والے ۱۹۵۷ء کو عالم جاودانی کوتشریف لے گئے۔)

حافظ عبدالرحمٰن امرتسری ہندوستان کی سیاحت کو نکلے تو سیالکوٹ بھی گئے۔اپنے سیاحت نامہ سے سیالکوٹ کا ذکر کرتے ہوئے 'مولا نا عبدائکیم سیالکوٹی کی شخصیت' ان کے علم وفضل اوران کے مدفن کا ذکر بھی کرتے ہیں۔اس سلسلے میں ان کے الفاظ درج ذیل ہیں۔

''ہپتال ہے دوسوگر کے فاصلے پرمشہور فاضل مولوی عبدائکیم صاحب سیالکوٹی کا مقبرہ ہے۔ موجودہ آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی زمانے میں بڑی شان وشوکت کی عمارت تھی۔ گراب بالکل شکتہ ہوگئ ہے۔ مولوی صاحب شاہ جہان بادشاہ کے زمانے میں ایک زبردست عالم اور صاحب تصانیف گزرے ہیں۔ آپ نواب سعد اللہ فال وزیراعظم کے ہم سبق تھے۔ عراق شام اور استانبول کی متعدد درس گا ہوں میں مجھے آپ کی تصانیف واخل درس و کیھنے کا موقع ملا۔ اگر چہنواب سعد اللہ فال کو ہندوستان کی وزارت کا رتبہ حاصل تھا۔ گر ہندوستان سے باہر بلا و اسلامیہ میں علمی حیثیت سے جوشہرت مولوی عبد انجامیم صاحب کو حاصل ہوئی' اسے کوئی ہندوستانی مصنف حاصل نہیں کرسکا۔ آپ کا انتقال ۲۵ اسے ۱۳۵۲ء میں اس جگہ (سیالکوٹ میں ) ہوا ہے۔''

#### تلامده:

مولانا عبدالکیم سیالکوئی نے تصنیف و تالیف اور شردح دحواثی کی گرم بازاری کے ساتھ ساتھ تمام عمر ہنگامۂ تدریس بیا کیے رکھا ادرمتعدد فحول علما نے ان سے اخذعلم کیا' اختصار کے ساتھ ان میں سے چند حضرات کا تذکرہ ذیل میں کیا جاتا ہے۔

## قاضي عبدالرحيم مرادآ بادي:

قاضی عبدالرحیم بن عبدالرشید بہاری ثم مراد آبادی اپنے عصر کے مشاہیر علامیں سے تھے۔ فاضل کبیر اور دیار ہند کی نامور شخصیت تھے۔ نوسال سے زائد عرصہ مولانا سیالکوٹی کی خدمت میں رہے اور علم وفضل کی نعت عظمیٰ سے بہرہ مند ہوئے۔ فارغ التحصیل ہونے کے بعد مراد آباد کی مسند قضا پر متعین کیے گئے۔ طویل مدت تک اس خدمت پر مامور رہے اور ساتھ ہی درس و تدریس کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔ ان سے بہت سے علما نے حصول علم کیا۔ قاضی صاحب مرحوم کا حلقہ تمذ مشاہیر علما پر مشمل تھا۔

#### ملاعصمت اللهسهارن بورى:

تذکرہ یا غستان کے مصنف نے ملاعصمت الله سہارن بوری کا شارمولا نا عبداککیم سیالکوئی کے تلاندہ میں کیا ہے۔ عالم کبیر فاضل جلیل ادرمعروف فقیہ تھے۔ درس و تدریس ان کا اصل مشخلہ تھا۔ آخر عمر میں نابینا ہو

🗨 سياحت ہند ( يعني ہندوستان كا ہفت ساله سفرنامه ) -ص ۶۹ ۴۰ - مطبع رفاه عام شيم ً لا ہور - طبع اول ۹ ۱۹۰۹ء

كئے تھے كر بقول صاحب " تذكره علائے ہند"۔

در باطن چشم بصیرتش روش بود 📭

(ان کے باطن میں چشم بصیرت ردش تھی۔)

انھوں نے کافیہ کی شرح'' الفوائدالضیائیۂ' (بعنی شرح جامی) پر حاشیہ لکھا اور شرح خلاصہ الحیات تحریر کی بہت سے علما وطلبا کوان سے شرف تلمذ حاصل تھا۔

#### مولوي محمد احمد قنوجي:

مولا ناسیالکوئی کے تلانہ ہی طویل فہرست میں مولوی مجمد احمد قنوبی کا اسم گرامی بھی شامل ہے۔ یہ اپنے زمانے کے جلیل القدر عالم تھے۔ عمر بحر تعلیم و تدریس میں مصروف رہے۔ کتابیں بھی تصنیف کیں 'جن میں منطق کی کتاب صدرا کا حاشیہ لائق تذکرہ ہے۔

#### ملاعبدالوماب بسروري:

عبد شاہ عالم کے مشہور عالم اور فرحت الناظرین کے مصنف تھ اسلم پسروری کے جدامجد ملا عبدالوہاب پسروری بھی مولانا سیالکوٹی کے شاگر ددل میں شامل تھے۔معروف فاضل اور عظیم المرتبت بزرگ تھے۔محمد اسلم پسروری نے اپنی تصنیف فرحت الناظرین میں ان کا ذکر کیا ہے اور لکھا ہے کہ ملا عبدالوہاب پسروری شاہ جہانی عبد کے عالم تھے اور شاہ جہان ان کے علم وضل سے اس درجہ متاثر تھا کہ اس نے کئی مرتبدان کو وظائف ومناصب سے نواز ااور علامی نواب سعد اللہ خال کی سعی وکوشش سے اپنے بیٹوں کے نام دوگاؤں شاہ جہان کی طرف سے قبول کیے۔ بعد میں شاہ جہان نے دومزید دیہات کا اضافہ کرکے یہ تعداد چار تک بڑھا دی شخص سے نکل گئے۔

ملاعبدالوہاب پسروری نے مولا نا عبدالحکیم سیالکوٹی سے فقہ واصول اور معانی و بیان کی کتابیں پڑھیں اور فارغ انتحصیل ہونے کے بعد تمام عمر درس علوم دینی میں صرف کر دی۔ان سے بہت سے علما وطلبانے استفادہ کیا۔

# مولوی محم معظم:

 تھا۔اورنگ زیب عالم میر کے بیٹے بہادرشاہ نے ان کوان کے وطن بند کا قاضی مقرر کیا اور چند گاؤں بطور انعام عطا کیے۔عمر بھرمند ندریس اور منصب قضا پر متعین رہے۔ صاحب تصانیف بھی تھے۔ قرآن مجید کی تفییر معرض تحریر میں لائے تھے گروہ سکھوں کے دور استیلامیں نذر آتش کر دی گئی تھی۔علاوہ ازیں مثنوی مولا ناروم کی شرح لکھی تھی۔

## ملاعبدالعزيزعزت اكبرآبادي:

مولا نا عبدا تکیم سیالکوٹی کے شاگردول میں ایک عالم دین ملاعبدالعزیز عزت اکبرآ بادی تھے۔ ب مولا ناعبدالرشید کے بیٹے تھے جن کا شار ا کابر علما میں ہوتا تھا۔ ملاعبدالعزیز عزت عنفوان شباب ہی میں حصول علم سے فارغ ہوکر درس وافا دہ میں مصروف ہو گئے تھے اور اینے وطن اکبر آباد (آگرہ) میں مندید ریس پر فائز تھے۔ان کی علمی خوبیوں کی بنا پر اور مگ زیب عالم میر کے دربار میں اکثر ان کا تذکرہ رہتا اور بادشاہ ان کی تعریف کرتا۔ ان کے بعض رسائل ومسودات بھی بادشاہ کی نظر سے گزرے تھے ، جنھیں دیکھ کروہ ان سے بہت متاثر ہوا تھا۔ اس کا متیجہ یہ ہوا کہ بادشاہ نے ان کو دربار میں طلب کر کے ' مورد انواع عاطفت' فرمایا اور'' منصب عمده وخدمت عرضٍ مكرز' كا امتياز بخشا۔ عالم كيران كا بهت احترام كرتا تھا اور اس كي'' تو جہات روز افزول''ان کو حاصل تھیں 🗗۔

ملاعبدالعزيز شاعربهي يتصاورعزت يخلص كرتے تصے مرأة العالم ميں بخاور خال كابيان ہے كہ عالم كير ا پئی تخت نشینی کے اٹھارویں سال میں حسن ابدال میں اقامت پذیر تھا۔ ملاعبدالعزیز عزت اکبرآ بادی بھی اس کے پاس موجود تھے۔ جب وہ بادشاہ سے اجازت لے کرلا ہور پہنچے تو مندرجہ ذیل غزل لکھ کر بادشاہ کوحسن ابدال جھیجی۔

زشوق جال چەنويىم كەنامەسىمابىت زِ در د دل چہ نگارم کہ جوش بے تابیست که باز اشک گلالی و دیده عنا بیست شب فراق خیال که ریخت خون دلم زِیادتاب رخش دل کتان ومهتابیست چگونہ شرح دہم حال دل کہ بے تابم بلشتی که زیک قطره آب گردابیت نشسته ایم درین بخ تا خدا کند

نماند صورت رازِ ولم بهنال عزت که دیده صفیر تصویر رنگ بیخوا بیت بخاورخال نے اس غزل کی بروی تعریف کی ہے اور لکھا ہے:

گو هرایب اشعار عربی و فاری و هندی کهازاں محیط نضل بساحل ادائی وزنگینی مضمون رسیده جمه آیدارو

آ ویز هٔ گوش مستعدان روز گاراست 🕰 ـ

صمیمه اور نینل کالج میگزین-ص ۷۷- (اگست-نومبر۱۹۵۳ء)

مرأة العالم ورق٤٩٣ الف-

#### ملامحمر افضل جون بوري:

ملائم افضل جون پوری اپ عصر کے علامہ زمان وافتخار زمانیاں تھے۔ فنون درسیہ میں مہارت رکھتے ہے۔ درسیات میں جوفضل و کمال ان کو حاصل تھا 'وہ اس عہد کے علائے جون پور میں اور کسی کو حاصل نہ تھا۔ معاصرین میں نہایت احترام کی نظر سے دیجھے جاتے تھے اور لوگوں کے دل ان کی عزت سے معمور تھے۔ جون پور سے لا ہور آئے اور مولا نا عبدائکیم سیا لکوئی کے حلقہ' درس میں شمولیت کی۔ گئی سال ان کی خدمت میں رہے اور علوم مرقبہ سے فارغ ہو کرا ہے وطن جون پور کومرا جعت کی۔ جون پور میں ایک مدرسہ قائم کیا 'جس سے بے شارت تھا نور علوم نے اپنی علمی تشکی بجھائی۔ یہ ہندوستان میں جہاں گیر کا عبدتھا۔ وہ ان کی بہت تکریم کرتا تھا 'اور انھیں'' استاد الملک'' کے خطاب سے نواز اتھا۔ مدرسہ شاہی میں تدریس کے فرائض بھی ان کے سپر دیتھے۔ ان کے لیے جا گیر بھی مقرر کی تھی ۔ ملائم وفضل کے شاگر دوں کا حلقہ برداو سیج تھا 'جن کا تذکرہ ان کے اصل مقام یرآئے گا۔ ان شاء اللہ تعائی۔

#### چندر بھان برہمن:

مولا نا بیالکوئی کے شاگردوں کی طویل فہرست میں عہد شاہ جہانی کا ایک متاز ہندوشا عروادیب چندر بھان تھا جو برہمن گلص کرتا تھا اور چندر بھان برہمن کے نام سے معروف تھا۔ وہ لا ہور کا باشندہ تھا۔ اس نے اپنی تصنیف' چہارچن' کے تیسر ہے چن میں اپنی زندگی کی بعض تفصیلات درج کی ہیں۔ اس نے بتایا ہے کہ وہ مولا نا عبدا ککیم سیالکوئی کا تلمیذ ہے۔ ایک روایت کے مطابق اس نے ابتدائی تعلیم مولا نا عبدا ککیم سیالکوئی سے مصل کی تھی۔ اس کی مشہور تصانیف ہے ہیں۔

چہار چمن تحفیۃ الانوار' گلدستہ' نگار نامہ تحفیۃ الفصحا' مجموعیۃ الفقراء ٔ منشآت ٔ دیوان فارس ۔ باختلاف روایات چندر بھان برہمن نے ۳۷۰اھ یا ۷۵۰اھ میں وفات پائی ۔

# میرسیداساعیل بلگرامی:

میرسیداساعیل بلگرامی کا تذکرہ میرغلام علی آزاد بلگرامی نے کیا ہے اوران کی فراوانی علم دفضل کی وضاحت کی نے۔وہ لکھتے ہیں۔

- 🗨 ماہ نامہ'' نقافت'' لا ہور- بابت جون ۱۹۲۷ء- بحوالہ تذکر ہَ علیائے جون پور ( قلمی ) از خیرالدین مجمدالیہ آبادی ورق ۱۹۱۹ء ۔۔
  - سند بعان کے حالات کے لیے دیکھیے :عمل صالح -ج ۳، ص ۲۳۲ تا ۱۳۳۸ وص ۳۳۳ ۔۔۔۔۔۔

سید از فحول علا د جهابدهٔ فضلا است و به دو واسط شاگر دامیر فتح الله شیرازی در عقلیات بر بان ساطع بودو در نقلیات ججت قاطع به جم غفیر دانش آموزان را کامل و کمل ساخت به و بر صافیهٔ علامه دوانی بر تهذیب المنطق حاشیه مدون مستعدانه نوشت و باوصف علومرتبه دانش بسیار کو چک دل بزرگ جمت بود و پدر فیض رسانی طولے داشت و علم موسیقی جندی خوب می دانست وازمهرهٔ دقائق این فن می زیست •

(یعنی سید اساعیل بلگرامی کا شار فول علا اور نامور فضلا میں ہوتا ہے۔ وہ دد واسطوں ہے امیر فتح اللہ شیرازی کے شاگر دیتھے۔ علوم عقلیہ میں بر ہان ساطع اور علوم نقلیہ میں جبت قاطع سے۔ انھوں نے علاکی بہت بردی جماعت کوعلم وفضل میں کامل وکممل کیا۔ علامہ جلال الدین دوانی کے حاشیہ تہذیب المنطق پرعمہ ہ حاشیہ لکھا۔ علم میں مرتبہ بلند پر فائز ہونے کے باوجود 'بہت نرم دل اور باہمت بزرگ سے۔ ان کا دستِ فیض رسانی بہت لمبا تقا۔ ہندی علم موسیقی پرخوب عبور رکھتے تھے اور اس کی فنی باریکیوں کواچھی طرح سمجھتے تھے۔)

سیداساعیل بلگرامی نے سب سے پہلے مولانا عبدالسلام دیوی کی خدمت میں حاضری دی اور ان سید اساعیل بلگرامی نے سب سے پہلے مولانا عبدالکی کی خدمت سے اکثر متداول کتب درسید کی تحصیل کی -اس کے بعد مزید تحصیل کے لیے مولانا عبدالکیم سیالکوٹی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور فربایا۔

از جموم طلبا تُنجائش وقت عليجده نميست ممرآ تكه هاعت سبق فلا شخص اختيارا فقد 🕰 \_

(طلبائے علم کے جوم کی وجہ سے علیحدہ وقت کی تو گنجائش نہیں ہے البیتہ (ایک طالب علم کا نام لے کر فرمایا۔) فلاں شخص کے سبق میں شمولیت کر کے ساعت کر سکتے ہو۔)

سیداساعیل نے ای کو مختنم جانااور خاموثی کے ساتھ ساعت درس کرنے گے۔دوران سبق کوئی بات نہ کرتے اور چپ چاپ بیٹھے سنتے رہے۔ای طرح ایک مدت گزرگئی۔ایک روزخو دہی استاد نے پوچھا۔ مدتہا گزشت۔گاہے حرفے از شار سربر نہ زد ہ۔

> (عرصه گزرگیا، تمهاری زبان سے ایک حرف بھی کبھی سننے میں نہیں آیا۔) سید نے عرض کیا، موجود صورت میں تو ساعت ہی کو کافی سمجھوں گا۔البتہ۔ اگروقتے علیحدہ قسمت فقیر مقرر شود بقدراستعداد حرف تواں زد۔ (اگر فقیر کوعلیحدہ وقت عطافر مایا جائے تو بقدراستطاعت سمجھ عرض کردں۔)

مآثر الكرام دفتر اول-ص-۲۲۳

مآثر الكرام- دفتر اول-ص ٢٢٣-

الضأ-ص٢٢٣- ١٢٥١٢

مولانانے فرمایا'ان دنوں عصر اور مغرب کے درمیان فرصت ہے' تمھارے سبق کے لیے بھی وقت مقرر کیا جاتا ہے۔ چنانچہ دوسرے روزمستقل درس اور بحث کا آغاز کیا گیا۔ سلسلۂ گفتگوشر وع ہوا تو شام ہوگئ۔ نماز مغرب سے فارغ ہوکر پھر مصروف درس ہو گئے' تا آ نکہ عشاکی نماز کا وقت آ گیا۔ جب مولانا نے دیکھا کہ'' سردھ یونی' خن' ختم ہونے کے آٹار کہیں نظر نہیں آرہے ہیں تو فرمایا کل صبح صبح آ جاؤ۔ دوسرے تمام اسباق موقوف کر کے پہلے ہم اس مسئلہ زیر بحث کی تحقیق کریں گے۔

دوسرے روز صبح کے وقت لائق شاگرد پھر مولانا کی خدمت میں پہنچا۔ دیگر تمام طلبائے مدرسہ بھی موجود تنے چاشت سے دو پہر تک بحث ہوتی رہی اور متواتر تین روز تک سلسلۂ گفتگو جاری رہا۔ لیکن بحث کے سلنے کی کوئی صورت نظر نہ آئی تو مولانا نے ہونہار تلمیذ سے فرمایا۔

بارے طل ایں مقام برشا بہم بہنوی ظاہر شد؟ (مسّلہ زیر بحث کا کوئی حل خودتم پر بھی ظاہر ہوا؟) رئتہ ماگ مندہ فریس

لائق شاگرد نے عرض کیا۔

یکے از مختیان دریں محل حاشیہ بہتلم آ وردہ ٔ وحاشیہ کہ ازتح ریات خودش بود برآ وردہ۔

(فلاں حاشیہ نولیں نے اس بارے میں بیا کھا ہے اور ساتھ ہی اپناتح ریر کردہ حاشیہ بھی استاد محترم کی خدمت میں پیش کر دیا۔)

استاد نے شاگر د کا بہ حاشیہ دیکھا تو۔

جوابر تحسین افشاندو فرمود مطلب حاشیه بسیار دقیق و نازک واقع شده - اماعبارت خالی از اطناب

يست

(بہت خوش ہوئے محسین کی اور فر مایا ' حاشیے کا مطلب بہت دقیق اور پیچیدہ ہے۔ گر اصل عبارت بھی اطناب سے خالی نہیں ہے۔ )

پھرشا گردے دریافت کیا۔

تخصيل ثااز كجاست؟

(تم نے کہاں مخصیل علم کی ہے۔؟)

عرض کرو که از خدمت مولوی عبدالسلام دیوه-!

(عرض کیا دیوه کے مولوی عبدالسلام کی خدمت میں رہ کر۔)

مولانا عبدالسلام دیوی چونکہ مولانا سیالکوٹی کے معاصر تھے اور علوم وفنون کے بہت ماہر بھی تھے اس اللہ اللہ میں شیار کے میاب کی جواب من کرمولانا کے دل میں شبہ گزرا کہ ممکن ہے مولانا عبدالسلام دیوی نے

ا<del>ن کے ا</del>متحان کی غرض سے اپنے اس شاگر د کوان کے پاس بھیجا ہو۔اور اس خیال کا اظہار سید موصوف سے کر بھی دیا۔لیکن سیدصا حب نے حلفا کہا۔

اي امررااصلاً خلى نيست ومحض بهاراده استفاده در جناب عالى رسيده ام • -

(اس معاملے میں قطعا کسی کا کوئی دخل نہیں ہے۔ میں تو محض استفادے کی غرض سے جناب کی

خدمت عالیه میں حاضر ہوا ہو<sub>ل۔</sub>)

میرغلام علی آ زاد کا بیان ہے کہ میر سید اساعیل بلگرامی نے بقیہ تمام مرقب کتب درسیہ مولا نا عبدائکیم سیالکوٹی ہی سے پڑھیں اورانہی کے حلقہ تلمذییں رہ کرسارے مدارج علمی طے کیے۔

سیداساعیل' بلگرام کے رہنے والے تھے' عمر بھر مسند تدرلیں پر فائز رہے اور ہنگامہ درس وافادہ میں زندگی بسر کردی۔'' وروز گارے بہ تعلیم و تدرلیس گزراند ● ۔'' کثیر التعداد علما وطلبانے ان سے استفادہ کیا۔ ہمر شوال ۱۰۸۸ھ کو بروز شنبہ وفات یائی ●۔

#### اولاد:

مولانا عبدالکیم سیالکوٹی کے نامور فرزند مولانا عبداللہ تھے' جن کا لقب لبیب تھا۔ یہ اپنے جلیل القدر والدکی طرح بہت بڑے صاحب علم وفضل اور متندین ومتی بزرگ تھے۔ اپنے اخلاق و فضائل اور القدر والدکی طرح بہت بڑے صاحب علم وفضل اور متندین ومتی بزرگ تھے۔ اس ضمن میں لالہ سجان رائے بٹالوی کے الفاظ ملاحظہ ہوں۔

از افزونی حسن اخلاق ورہنمائی خلائق ایں بزرگ راامام وقت گفتندے 🗨

(لیعنی ( مولانا عبدالله لبیب ) بے پناہ حسن اخلاق کے حامل ہونے کی وجہ سے اور لوگوں کو رشد و ہدیت کی تلقین کرنے کے باعث عوام اضیں امام وقت گردانتے تھے۔ )

مولانا عبداللہ لبیب نے معقولات ومنقولات کا علم اپنے والد مکرم سے حاصل کیا تھا اور حدیث رسول مُلَّاثِیْمُ کی مخصیل شخ عبدالحق محدث دہلوی کے فرزندشخ نورالحق دہلوی ہے کی تھی ہے۔

- مآثر الكرام- دفتر اول-ص٢٢٣-
  - ايضاً-
  - € ايضاً-ص٢٢٥\_
  - خلاصة التواريخ-ص٧٧-
  - 🗗 نزمة الخواطريج ۵ م ٢٥٣\_

مغل حکمران اورنگ زیب عالم گیرمولانا عبداللدلبیب کے علم وفضل کی فراوانی سے بہت متاثر تھا اور ان کی بے حد تکریم کرتا تھا۔ اس کا اندازہ اس واقعہ سے لگایا جا سکتا ہے کہ وہ ۸۹ اھ/ ۱۹۵۷ء میں لا ہور آیا تو مولانا مدوح سے ملاقات کا متنی ہوا' اور انتہائی اعزاز واکرام سے انھیں سیالکوٹ سے لا ہور بلایا گیا۔ باوشاہ نے ان سے مل کر بہت خوشی کا اظہار کیا اور وہ تمام اعزازات جوان کے والدمولانا عبدالحکیم کو حاصل تھے' ان کے لیے برقر اررکھے اور ان میں پچھاضا فہ بھی کیا۔خلعت خاص' دوسوا شرفیاں اور ایک ہاتھی دے کر انھیں رخصت کیا۔

ایک روایت کے مطابق اورنگ زیب نے انھیں اجمیر بلایا اوراجمیر کی صدارت عظمیٰ پیش کرنا جاہی۔ گر بقول بخآورخاں مولانا نے بیے کہہ کر بادشاہ کی پیش ش قبول کرنے سے انکار کر دیا کہ

الحال سنین عمرستین رسیده وقت ترک نوکری است نداختیارنوکری -

(اب جب کہ عمر ساٹھ سال کو پہنچ گئی ہے' بیترک نوکری کا ونت ہے' نہ کہ نوکری اختیار کرنے کا۔)

علامہ عبدالحی حس کلمنوی فرماتے ہیں کہ با دشاہ نے ایک خط کے ذریعے مولا نا عبداللہ لبیب کو ریپیش کش کی تھی۔اس کے جواب میں انھوں نے لکھا۔

ان الزمان زمان الفراق-

(كداب دنيا سے رخصت مونے كاونت آگيا ہے۔)

مراً ۃ العالم میں بخاور خال کا بیان ہے کہ مولا نا عبدالله لبیب گوشه نشین عالم دین تھے اور اربابِ حکومت سے الگ تھلگ رہتے تھے۔

بحفظ کلام مجید وقلتِ اختلاط بار باب دول ورغبت طبع بانزاوگوشنینی بروالد ماجدخود مزیت داشت (یعنی ده قرآن مجید کے حفظ اور اصحاب حکومت سے عدم رغبت وقلت اختلاط کے اوصاف سے
مصف تصاور ار باب دولت سے ملنے کے بجائے علیحدگی وگوشنشینی کور جیج دیتے تھے۔ اور اس سلسلے میں اسپنے
والد (مولانا عبدا ککیم) پر فوقیت رکھتے تھے۔)

اس عظیم الرتبت عالم نے اورنگ زیب عالم گیر کے چھبیسویں سال جلوس میں ۱۹۴۰ھ/۱۲۸۳ء کو وفات یائی۔ان کے حالات اس کتاب کے اصل مقام پر بیان کیے جائیں گے۔ان شاءاللہ۔

<sup>•</sup> اپیسة الخواطر-ج۵ ص۲۵۳-

### ۲-مولا ناعبدالحکیم تشمیری

مولا نا عبدالحکیم' مولا ناعبدالکریم کشمیری کے بیٹے تھے۔علوم عقلیہ و نقلیہ کے فاضل تھے۔طریقت ہے بھی تعلق رکھتے تھے اور اس سلسلے میں کشمیر کے نامور عالم دین شیخ معین الدین نقشبندی کشمیری کے فیض یافۃ تھے۔'' تذکرہ علمائے ہند'' میں آخیس عہد عالم گیری کے عالم بتایا گیا ہے۔

### ٣-مولا ناعبدالحي بلگرامي

مولانا عبدالحی بن ابوالفتح بن عبدالدائم عثانی بلگرامی 'بلگرام میں پیدا ہوئے اور وہیں کے علاے کلم حاصل کیا۔ پھرایپنے والدگرامی شخ ابوالفتح کی مندعلم پرمتمکن ہوئے۔ فقۂ اصول فقہ اور علوم عربیہ کے جیدعالم تھے۔خلاصتہ الفقہ کے نام سے ایک مختصری کتاب بھی تصنیف کی جس میں حدیث اور فقہ کی روشنی میں سفرے متعلق مسائل بیان کیے گئے ہیں ہ۔

## ىه\_مفتى *عبدالحى سنب*صلى

مفتی عبدالحی سنبھلی اپنے علاقے اور عہد کے کبار علما میں سے تتھے۔ اپنے علم فضل کی بنا پر سنجل کے منصب افما پر متمکن ہوئے اور عمر بھراس منصب پر فائز رہے۔ علوم دینیہ سے متعلق بعض مفید کتابوں کے مصنف تتھے 🕰

# ۵۔شنخ عبدالخالق سہارن بوری

شخ عبدالخالق بن عبدالستار بن عبدالكريم انصارى سہارن پورى سہارن پور ميں پيدا ہوئے۔قرآن مجيد حفظ کيا اورشخ رکن الدين بن شخ عبدالقدوس گنگو ہی ہے تجو يدسيكھی \_ پھر باقی علوم كي تحصيل كى۔ان كا ثار اپنے دور كے فقہ قرات اور تجويد كے ماہرين ميں ہوتا تھا۔ كر جب١٠٠ه ﴿٥/متمبر ١٢١١ء كووفات پائى ٥\_

### ٢ \_مولا ناعبدالدائم گوالباری

مولا نا عبدالدائم بن عبدالحی بن عبدالغن عباس گوالیاری کا شاران حضرات میں ہوتا تھا جو فقہ اصول فقہ اور علوم عربیہ میں ید طولی رکھتے تھے۔اصول فقہ کے بارے میں ایک کتاب بھی تصنیف کی جس کا نام''اساس الاصول''

- المرائخ تشميراً عظى -ص١٢٩- تذكره علمائ بند-ص٢١٩- نزبة الخواطر- ج١٢٥- ١٢١٠-
  - نجة الخواطريّ ۵ ص ۲۱۲ بحواله شرائف اشرقی -
- 🗗 کمال محمسنبھلی کی''اسرار سی' دیکھیے۔اس میں ان کی تضنیفات کا ذکر ہے۔ نزہۃ الخواطر۔ج ۵ مص۲۱۳
  - نزمة الخواطر-ج ۵ م ۲۱۳ بحواله مرأة جهال نما-

rgr

ہے۔ یہ کتاب انھوں نے مغل حکمران شاہ جہاں کے عہد میں تصنیف کی تھی۔ اس کتاب کا قلمی نسخہ رام پور (ہندوستان) کے کتب خانہ عامد یہ میں موجود ہے ●۔

# 2-مفتى عبدالرحلن كابلى

مفتی عبدالرحمٰن کابلی شیخ وقت اور عالم کبیر تھے۔فقہ واصول اور علوم عربیہ کے ماہر تھے۔شاہ جہان کے عہد میں آگرہ میں فوج کے منصب قضا پر متعین تھے۔ پیکر صدق و صفا اور صاحب ورع و تقویٰ بزرگ تھے۔ بیکر صدق و صفا اور صاحب ورع و تقویٰ بزرگ تھے۔ بیکر صدق و صفا اور صاحب ورغ و تقویٰ بزرگ تھے۔ بیکر صدق اور صاحب ورغ و تقویٰ بزرگ تھے۔ بیکر صدت محد ماقل و نہیم تھے۔ حضرت محدد الف ٹانی شخ احمد سر ہندی کے صلقہ اداوت میں واخل تھے۔ حضرت محدد آگرہ تشریف لے جاتے تو ان کے ہاں ضرور آمد ورفت رکھتے ہے۔

# ٨- ينتخ عبدالرحن سنبهلي

شخ عبدالرحل نقشبندی سنبھل شخ صالح اور فقیہ عصر تھے۔ شخ تاج الدین سے اخذ طریقت کیا اور طویل عرصے تک ان کی صحبت میں رہے۔خواجہ باتی باللہ ہے بھی کسب فیض کیا۔ علم ومعرفت میں یگانہ رُوز گار تھے۔ اپنے شخ کے تھم سے سنبھل کی مندمشخت پرفائز ہوئے اور خلق کثیر کوفیض پہنچایا۔ تقویٰ وعزیمت میں ہمیشہ اپنے شیوخ کے نقش قدم پر چلتے رہے۔ یشوال ۲۷-اھ/9رجولائی ۱۲۵۷ء کوسنبھل میں وفات پائی ۔ شیوخ کے نقش قدم پر چلتے رہے۔ یشوال ۲۷-اھ/9رجولائی ۱۲۵۵ء کوسنبھل میں وفات پائی ۔

### ٩- قاضي عبدالرجيم مرادآ بادي

قاضی عبدالرحیم بن عبدالرشید بهاری مراد آبادی بہت بوے فاضل اپنے دور کے شیخ اور مشہور عالم تھ\_مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی ہے کسب علم کیا اور نوسال ہے زائد عرصدان کی خدمت میں رہے۔ پھر مراد آباد کے منصب قضا پر مامور کیے گئے اور ساتھ ہی طویل مدت تک وہاں درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا۔ان کے تلانہ ہیں شیخ سعد اللہ بلگرامی اور بہت ہے اہل علم شامل ہیں ۔

١٠-مفتى عبدالرجيم سندهى

مفتی عبدالرحیم بن عثمان بن بوسف صالح بدینی سندهی شاه جہان کے عبد میں تفخصہ کے مفتی تھے۔

اپے زمانے کے شخ عالم اور نقیہ تھ 0۔

- 0 نزمة الخواطر-ج۵ ص۲۱۳-
- زبدة المقامات- ٣٥٥ ٣٥٥ زبهة الخواطرج ٥٥ ص١١٢ -
  - نزمة الخواطر-ج٥ ص١٦ ٢١٦- بحواله اسراريه
    - نابة الخواطر ج٥٬ ص ٢١٨ -
  - تخة الكرام-ص١٨٥ زبية الخواطر-ج٥ ص١٨٠

### اا-مولاً ناعبدالرزاق بانڈی تشمیری

مولانا عبدالرزاق بانڈی کشمیری دیار کشمیرے عالم و فاضل اور ذکی وفطین بزرگ تھے۔ ملا فاضل کے خواہر زادہ سے جضول نے مولانا عبدالحکیم سیالکوئی کے بعض حواثی پر تنقید کی ہے۔ مولانا عبدالرزاق کشمیری معقولات میں ہے حد تیز سے اور اس کے تمام گوشوں پر پوری نظر رکھتے تھے۔ شرح تجرید کا حاشیہ ہر قلم کیا 'جس کے بارے میں کہا کرتے سے کہ میری اس تالیف کو سجھنا تو کجا بڑے بڑے عالم اس کو پڑھ بھی نہیں سکتے۔ شاہ جہان بادشاہ سے ملاقات ہوئی تو وہ ان کے علم وفضل سے بہت متاثر ہوا اور کا بل کے مدرسے میں منصب تدریس پر متعین کر دیا۔ اس اثنا میں گی را تیں کتاب محاکمات کا رد لکھتے رہے 'جس سے ذہن و دہ اغ پر اتنا شدید بوجھ بڑا کہ خلل دماغ کا عارضد لاحق ہوگیا۔ یہ کیفیت بہاں تک بڑھی کہ ایک مرتبطق پر چھری مار کی شاگر دوں کو پتا چلاتو دوڑ کر آئے اور کپڑ اباندھ کر زخم بند کیا۔ پھر اس کا علاج کرایا اور اللہ نے شفا عطا کی۔ بعد از اں مدرسہ کا بل کی تدریس سے منتعفی ہوکر واپس کشمیر آگئے تھے۔ کشمیر ہی میں وفات یائی گ۔

### ۱۲ - مولا ناعبدالرشيد کشميري

ارض کشمیر کے بیعالم دین مولا ناعبدالرشید کشمیری زرگر کے عرف ہے معروف تھے۔ عالم بیر علامہ عمر فرقت اور علامہ عقلیہ ونقلیہ کے ماہر تھے۔ کشمیر میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی۔ اس زمانے کا کشمیر علم وفضل کا مرکز تھا اور متعدد مقامات پر علائے کشمیر کی مسانید تدریس بچھی ہوئی تھیں۔ چنا نجے مولا ناعبدالرشیدان کی خدمت میں گئے اور شخ محمد بن افضل بن حیدر چرخی ملاسلطان مانٹی واضی عبدالرحیم اور دیگر اساتذہ کشمیر سے محصیل کی۔ طبیعت میں تصوف وطریقت کا شوق پیدا ہوا تو اس دور کے ایک کشمیری صاحب طریقت بزرگ شخ محمولی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے استفاضہ کیا۔ بعد از ان خود درس وافادہ کا سلسلہ شروع کیا اور علا کی بہت بڑی جماعت ان کے علم وفضل سے مستفید ہوئی۔ عمر کہ خری دور میں سلطان اور نگ زیب عالم میر کے عہد میں بربان پور کی فوجی مجماونی میں قاضی عساکر مقرر ہوگئے تھے۔ بے حد شیریں کلام تھے۔ مدلل اور پرز در تقریر کرتے تھے۔ اس کشمیری نژاد عالم دین نے بربان پورشہر میں وفات پائی ہے۔

### ۱۳ - قاضی عبدالرشید د ہلوی

گیارهویں صدی ہجری میں دہلی علمی لحاظ سے برا ابارونق شہرتھا۔اس میں علماکی کشر تعداد جمع تھی جن

<sup>■</sup> تارت كشيراعظى بي الما المنظم المنظمي المنظمي المنظمي المنظم المنظمي المنظمي المنظمي المنظمي المنظم المنظ

تاریخ کشمیراعظی ص ۱۷۱-زبه الخواطر-ج۵ ص ۲۲۱٬۲۲۰ تذکرهٔ علمائے بند-ص ۲۲۹-

میں قاضی عبدالرشید دہلوی بھی شامل ہیں۔ بیابے دوراورعلاقے کے شیخ نقیہ اورصوفی بزرگ تھے۔ شیخ عبدالعزیز بن حسن چشتی دہلوی کے احفاد میں سے تھے۔ شیخ محب اللہ المآبادی سے اخذ طریقت اورکسب علم کیا تھا۔ المآباد میں تین سال ان کی خدمت میں رہے۔ پھر سنجل کے منصب قضا پر مامور کیے گئے۔ قضا کی ٹازک اوراہم ذمہ داریوں کے ساتھ ساتھ سنجل میں درس وقد ریس کا مشغلہ بھی جاری تھا۔ متعددالمل علم نے ان سے استفادہ کیا۔ فقط صاحب قال ہی نہ تھے صاحب وجد وحال بھی تھے۔ جب درس جدیث کے دوران حال کی کیفیت غالب آجاتی تو بے ساختہ آنکھوں سے آنسو جاری ہو جاتے اور پھرروتے روتے گھکھی بندھ جاتی ۔۔

# ۱۴-شخ عبدالستار برمان بوری

سرز مین بر بان پور نے جن علا وفضلا کوجنم دیا' ان میں ایک شیخ عبدالتار بن عیسی بن قاسم بن پوسف بین جنسی عبدالتار سندهی بھی کہا جاتا ہے۔ عالم وفقیہ اور شیخ و زاہد سے فضل و کمال میں شہرت رکھتے تھے۔ بر بان پور میں پیدا ہوئے ۔ اپنے والد شیخ عیسی سے تعلیم کا آغار کیا۔ مرقبہ کتب درسیہ کی خصیل انہی سے گ ۔ ریاضی کی بعض کتابیں علامہ شکر اللہ شیرازی سے بڑھیں۔ یہ اس زمانے کی بات ہے جب علامہ ممدوح فارس سے آئے تھے اور بر بان پور میں مقیم تھے۔ بر بان پور میں گئی سال تک علامہ شکر اللہ شیرازی نے افاضہ وافادہ کی محفل گرم کیے رکھی ۔ شیخ عبدالتارز بد و قناعت اور عفت و توکل میں بہت مشہور تھے۔ متواضع اور کثیرالفوا کد عالم دین تھے۔ اپنے والد مرحوم سے اخذ طریقت بھی کیا اور اس سلسلے میں طویل عرصہ ان کی صحبت میں گزارا۔ والد کی وفات کے بعد مندار شاد پر متمکن ہوئے ۔

# ۱۵-مفتی عبدالسلام د یوی

مفتی عبدالسلام دیوی موضع دیوہ کے رہنے والے تھے جو ہندوستان کے صوبہ یو پی میں اعمال لکھنو میں واقع ہے۔ ان کا نسب نامہ یہ ہے: عبدالسلام بن ابوسعید بن حب اللہ بن احمہ بن عبدالرحیم بن احمہ فیاض بن محمد عظم حینی کر مانی دیوی۔ مفتی عبدالسلام دیوی محقول اور منقول کے جامع تھے۔ نہایت ذکی اور ذبین عالم دین تھے۔ دیوہ کے مقام پر بیدا ہوئے جواس دور میں لکھنو کے نواح میں معروف قربی تھا۔ اب تک اس کو علم و تھوف کے مرکز کی حیثیت حاصل ہے۔ اپنے تھے اور علاقے کے نامور علاسے علم حاصل کیا۔ پھر عازم لا ہور میں مفتی عبدالسلام لا ہوری کی مند تدریس آ راستھی ان کے حلقہ درس میں موقیت لے شریک ہوئے اور حصول علم کیا۔ یہاں تک کہ فقہ اصول فقہ اور کلام میں اپنے اقران و معاصرین سے فوقیت لے شریک ہوئے اور حصول علم کیا۔ یہاں تک کہ فقہ اصول فقہ اور کلام میں اپنے اقران و معاصرین سے فوقیت لے

www.KitaboSunnat.com

نزمة الخواطر به ۵ ص ۲۲۱ - بحواله الاسرارييه

<sup>🗨</sup> ۱: کار ابرارتر جمه گلزار ابرار-ص ۲۵ ۱۵ ۱۲۵- نزیمة الخواطر- ج۵ ص۲۲۲-

گئے۔ فارغ انتھیل ہونے کے بعد طویل عرصے تک لا ہور ہی میں مند تدریس پر فائز رہے۔ پھر شاہ جہان ا بادشاہ کی فوج میں منصب افتا پر متمکن ہوئے۔ ایک مدت تک اس منصب پر مامور رہے۔ بعد از ال کبرنی کی بنا پر اس منصب سے معزول ہو گئے اور لا ہور میں سکونت اختیار کرلی۔ لا ہور میں درس و تدریس کا سلسلہ شروع کیا' جس سے بہت سے لوگ مستفید ہوئے۔

مفتی عبدالسلام دیوی ٔ صاحب تصنیف بھی تھے۔ان کی تصانیف وحواثی سے بتا چلتا ہے کہ وہ تغیر ُ نقدُ منطق اور علم کلام میں کامل مہارت رکھتے تھے۔ان کی تصانیف میں بیر کتابیں شامل ہیں۔

حاشیه کلی حامعینه خیالیٔ شرح منارالاصول ٔ حاشیه تغییر بیضاوی ٔ حاشیه شرح الصحائف ٔ حاشیه علی مدایة الفقه ٔ شرح تهذیب المنطق اور حاشیه علی انتحقیق \_

مولا ناعبدالسلام دیوی کی تاریخ وفات کاعلم نہیں ہوسکا۔علامہ عبدالحی حنی کھنوی'' اسیر' کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ انھوں نے ۱۹۳۹ھ/۱۹۳۰ء کو وفات پائی۔ اور ساتھ ہی ہیں بھی فرماتے ہیں کہ سے جی نہیں ہے ، کیوں کہ'' بادشاہ نامی'' سے فاہر ہوتا ہے کہ وہ ۱۹۳۷ھ/۱۹۳۷ء کو زندہ تھے ۔

عمل صالح کے مصنف صالح محد کنبونے بھی شاہ جہان کے دسویں سال جلوس میں ان کا ذکر کیا ہے۔
اس سال جلوس کا سن ۲۹ ۱۰ ۱۹ ۲۱ او ہے۔ ۲۹ ۱۰ او میں بخت قبط پڑا تھا' جس میں لوگ بے حد تکلیف میں جتال ہوئے اور اشیائے صرف کی قیمتیں بہت بڑھ گئیں۔ شاہ جہان نے علمائے کرام' بزرگان دین اور اصحاب فضل و کمال سے دعاکی درخواست کی۔ چنانچی نماز است قسا پڑھی گئ جس کے نتیج میں بڑی بارش ہوئی اور اللہ تعالی نے قبط کی مصیبت دور فرمادی۔ جن حضرات سے بادشاہ نے دعا اور نماز است قسا کی درخواست کی تھی' ان میں سید جلال 'قاضی محمد اسلم' مفتی عبد السلام' شیخ مجیب علی سر ہندی' مظہر بدائع اور شیخ ناظر شامل سے کے لیمنی میں مفتی عبد السلام دیوی زندہ تھے۔

بہر حال مفتی موصوف گیا رھویں صدی ہجری کے ہندی علامیں اپنے علم وفضل اور نیکی وصالحیت کے اعتبار سے اونچے مرتبے کے حامل تھے ہ۔

### ١٦-مفتى عبدالسلام لا هورى

مگیارھویں صدی ججری میں لا ہور کو اہل علم اور اصحاب فضل کے مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔ بیعہد

- 🗗 نزبة الخواطر-ج٥ ص٢٢٣-
  - € عمل صالح-ج۲٬ص۲۰۹-
- المناحظه بوعمل صالح جس ص ٢٠٠٠ بإوشاه نامه ج ش ص ٣٣٣ سه ٢٣٣ ما ثر الكرام ج أ ص ٢٢٦ ٢٢٥ زبية الخواطر ج 6 ص ٢٢٦ تذكرة على ع بند ص ٢٢٩ -

برصغیر میں تین عظیم مغل حکر انوں جلال الدین اکبر جہاں گیراور شاہ جہان کا عہد تھا۔۔۔اس عہد میں لا ہور میں جن علا وفضلا کی علمی سرگرمیوں اور تدریسی کوششوں کا سلسلہ زوروں پر تھا ان میں مفتی عبدالسلام لا ہوری کا نام نامی خصوصیت سے لائق تذکرہ ہے۔مفتی عبدالسلام لا ہوری کس خاندان سے تعلق رکھتے تھے؟ کب پیدا ہوئے؟ ان کے والد کا کیا نام تھا؟ تذکرہ نگاران سوالات کا کوئی جواب نہیں دیتے۔صرف اتنا پتا چاتا ہے کہ بیدا ہوئے وور کے علامہ اور بہت بڑے فاضل تھے۔کٹرت ورس وافاوہ میں ان کا کوئی حریف نہ تھا۔صلاح وتقوی کے زیور سے آراستہ اور بلند مرتبے کے حامل تھے۔

تذکرہ نگاروں کے بیان کے مطابق مفتی عبدالسلام نے نوے (۹۰)سال عمر پائی کم وہیش ساٹھ سال تک لا ہور میں ان کے درس و تذرکیس کا سلسلہ جاری رہا اور ۱۹۳۷ھ/۱۹۲۸ء کوفوت ہوئے۔اس حساب سے ان کا سال ولا وت ۱۹۲۷ھ و بنتا ہے۔ اس عرصے میں انھوں نے ہندوستان کے تقریباً آٹھ باوشاہوں کا زمانہ پایا۔ یعنی (۱) ظہیرالدین بابر (۲) نصیرالدین ہمایوں (۳) شیرشاہ سوری (۴)سلیم شاہ سوری (۵) عادل شاہ سوری (۲) جلال الدین اکبر (۷) نورالدین جہاں کیراور (۸) شاہ جہان کا \_\_\_\_ آخری تین باوشاہوں کا زمانہ تو ان کی بحر پور تذرکی ہنگامہ آرائیوں کا تھا۔

#### اساتذه:

مفتی عبدالسلام لا ہوری نے اپنے دور کے مشاہیراسا تذہ اور نامور فضلا سے استفاوہ کیا' ان بزرگول کا تعارف ذیل کی سطور میں کرایا جاتا ہے۔

میر فتح اللہ شیرازی: بیروہ بزرگ ہیں جنھیں بیجا پور کے حکمران عاول شاہ نے بڑی کوشش سے شیراز سے وکن بلایا اور اپنے در بار سے منسلک کیا۔ اس کے آل کے بعدوہ جلال الدین اکبر کی دعوت پر فتح پور سیکری آگئے سے اور در بارا کبری سے انسلاک اختیار کرلیا تھا۔ معقولات میں اپنے عہد کے منفرد المل علم شے۔ منقولات میں بھی دست رس رکھتے سے کھمت وفلف منطق و ہیئت ہندسہ و ریاضی نجوم ورمل حماب وطلسمات نیر نجات اور جرا ثقال کے ماہر شے۔ علاوہ ازیں عربی اوب تفییر اور حدیث پر نظر تھی۔ علاوہ ازیں عربی اوب تفییر اور منطق و فلفہ اور حمات وغیرہ پر مشمل کتابیں اس ونیا سے ناپید ہو جا تیں تو وہ اپنے حافظ کے زور سے از سرنو ان علوم کوزندہ کر سکتے سے۔ میر فتح اللہ شیرازی نے علامہ جلال الدین محقق ووانی میر صدر الدین شیرازی میر غیاث الدین منصور میرزا جان میر اور دیگر علائے متا خرین کی تصانیف کو علائے ہند سے متعارف کرایا اور اس ملک کی ورس گا ہوں کے نصاب میں داخل کرایا ہے۔ اکبران کی انتہائی

<sup>🕡 🧦</sup> ژانگرام دفتر اول ٔ ص ۲۲۹٬۲۲۸ –

سستکریم کرتا تھا۔اس نے ان کو ۹۹۳ ھے/۱۵۸۵ء میں قیام لا ہور کے زیانے میں امین الملک کا خطاب عطا کیا تھا۔ مالی معاملات اور پیائش زمین کے سلسلے میں وہ بے شار معلومات رکھتے تھے۔ رہے ہو ڈرمل جھی اس علم کا ماہر تھا۔ا کبر نے ٹو ڈرمل کو تھم دے رکھا تھا کہ وہ اس ضمن میں جو قدم اٹھانا چاہئے میر فتح اللہ شیرازی کے تھم سے اٹھائے۔ میر فتح اللہ شیرازی نے کا 89 ھے/ ۱۵۸۹ء کو کشمیر سے اکبر کی واپسی کے زمانے میں ماندو جان کے مقام پروفات پائی اور کوہ سلیمان میں مدفون ہوئے۔

۲۔ شخ سعداللہ لا ہوری: یہ عہدا کبری کے متنداور نا مورعلا میں سے تھے۔ایک عرصے تک لا ہور میں مند تدریس برمتمکن رہے۔انھیں تصوف وطریقت سے بھی لگاؤتھا۔

۳۔ قاضی صدر الدین جالندھری لا ہوری: یہ مخدوم الملک عبد الله سلطان پوری کے شاگر دیتھے۔ بتیحرادر فاضل بزرگ تھے۔عہد اکبری میں لا ہور کے منصب قضا پر بھی متعین رہے۔ بعد میں صوبہ گجرات کے علاقہ بہڑوچ کے قاضی مقرر ہوئے۔ انھوں نے ۹۹۰ھ/۱۵۸۲ء کو وفات پائی۔

#### مسنديدريس اور تلامذه:

فارغ التحصیل ہونے کے بعد مفتی عبدالسلام لا ہوری نے لا ہور ہیں مسند تد رئیں آ راستہ کی اور درس و افاوہ ہیں مشغول ہوگئے۔ اپنے عہد ہیں وہ بے نظیر مدرس اور عدیم المثال عالم سے انھوں نے تقریبًا ساٹھ سال تک علوم وفنون کی تدرئیس کا سلسلہ جاری رکھا اور بہت سے تشنگان علوم نے ان سے اپنی علمی تشنگی بجھانے کا سامان فراہم کیا۔ پچھ عرصہ افواج شاہی ہیں مفتی کے فرائض بھی انجام دیے۔ ان کے علم وفضل کا شہرہ دور دور و تک بہت کی بہتے گیا تھا۔ برصغیر پاک و ہند سے باہر بھی اہل علم میں ان کی علمی شہرت پہنچ پچی تھی اور وہ ان سے بہت متاثر سے ۔ اس کا اندازہ اس واقعہ سے ہوسکتا ہے کہ مشہور ماہر معقولات قاضی مجمد اسلم ہروی کے بھتے میرک شاہ خراسان سے ہندوستان آئے تو لا ہور میں مفتی عبدالسلام کے حلقہ ورس میں واضل ہوئے اور کتب متداولہ کا اعادہ کیا۔ مفتی معمور کے فیوض علمی سے بہرہ اندوز ہوئے اور سند فراغت حاصل کرنے کے بعد سلطنت مغلیہ اعدر کے اہم مناصب پر فائز ہوئے بالآخر منازل ترقی طے کرتے ہوئے عہد اور نگ زیب میں صدر کل یا صدر کے اہم مناصب پر فائز ہوئے بالآخر منازل ترقی طے کرتے ہوئے عہد اور نگ زیب میں صدر کل یا صدر الصدور کے منصب بلند پر پہنچے۔ شخ میرک ہروی نے اے ای الااء کو وفات پائی۔

شخ محب الله بهاری بھی مفتی عبدالسلام لا ہوری کے فیض یافتگان میں سے تھے۔شخ محب الله بهاری

<sup>•</sup> منتخب التواريخ - جسم ص٥١ -

بر صغیر کے اصحاب تصوف میں منفر دحیثیت کے حامل تھے اور اس ضمن میں بعض متناز افکار کے مالک \_\_\_! انھوں نے ۵۸+اھ/ ۱۶۴۸ء کوسفر آخرت اختیار کیا۔

شاہ جہان کے وزیراورمعروف عالم علامی سعد اللہ تتمیمی چنیوٹی بھی ان کے تلمیذ تھے۔

قاضی عبدالسلام دیوی بھی مفتی عبدالسلام کے شاگر دیتھے۔ یہ مضافات لکھنو کے ایک مقام دیوہ سے حصول علم کے لیے لاہور آئے تھے۔ جلیل القدر عالم دین تھے۔ معقولات ومنقولات میں بیطولی رکھتے تھے۔ طویل عرصے تک مفتی معدوح کے حلقہ درس میں شریک رہے اور ان سے مستفید ہوئے۔ شاہ جہانی دور میں افواج شاہی کے مفتی مقرر ہوئے۔ لیکن استاد کی طرح بالآ خرلا ہور میں درس و تدریس کو اپنا مشغلہ قرار دے لیا اور تاحین حیات یہ فریضہ انجام دیتے رہے۔

شخ محمد میر عمری سیوستانی بھی مفتی عبدالسلام کے تلاندہ میں سے تھے۔ وہ ۹۵۷ ھے/۱۵۵۰ کو سیوستان میں پیدا ہوئے اور اپنے مرشد شخ خضر سیوستانی کے تھم سے لا ہور آئے اور مفتی عبدالسلام کے حلقہ درس میں شریک ہوئے۔ جس زمانے میں شخ محب اللہ بہاری لا ہور آ کر مفتی عبدالسلام کے حلقہ تلمذ میں شامل ہوئے۔ اس زمانے میں علامی سعداللہ چنیوٹی اور شخ محمد میر بھی مفتی ممدوح سے تعلیم حاصل کر رہے تھے۔ بیالا ہور کے مشہور بزرگ ہیں جومیاں میر کے نام سے معروف ہیں۔ ۲۵ مالے/ ۱۹۳۵ء کولا ہور میں فوت ہوئے۔

مفتی مدوح کے ایک لڑ کے بھی تھے جن کا نام شخ محمد مراد تھا۔ یہ بھی صاحب فضل اور ذی علم بزرگ تھے۔ عالم شاہ کے عہد تک زندہ تھے۔ جب شاہ عالم بادشاہ نے خطبہ جمعہ میں حضرت علی ٹائٹو 'کے نام کے ساتھ ''وصی'' کے لفظ کا اضافہ کرنے کا تھم دیا تو شخ محمد مرادان علا میں سے تھے' جضوں نے اس تھم پر عمل کرنے سے صاف الفاظ میں انکار کر دیا تھا اور بادشاہ سے کہا تھا کہ اس کا بیفر مان غلط اور نا قابل تسلیم ہے۔ اس کی پاداش میں بادشاہ نے ان کوقید کر دیا تھا۔

#### حاشیه بیضاوی:

مفتی عبدالسلام لا ہوری عمر بھر درس و تدریس میں مشغول رہے تصنیف و تالیف کی طرف توجہ نہیں گی۔ آخر عمر میں بیضاوی پر حاشیۃ تحریر کیا۔ بختا درخال ان کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ:

در آخر عمر که پسرخودرا بیضاوی درس می گفت و حاشیه بر بیضاوی نوشت می فرمودٔ سخنان بسیار برکتب متداوله داشتم و برابل فضل عرض کرده بودم و درمعرض قبول افناده بودٔ کیکن از کثرت درس فرصت نیافتم که در قید تحریر در آورم • -

<sup>6 -</sup> آة العالم-ص٥٣٥-

(عمر کے آخری دور میں جب اپنے بیٹے کو بیضاوی پڑھاتے تھے اور بیضاوی پر حاشیۃ تحریر فرما رہے تھے فرمایا کرتے کہ میں نے کتب متداولہ پر بہت ہی ہا تیں اپنی یادگارچھوڑی اور اہل علم کے سامنے پیش کی ہیں اور انھیں بارگاہ اصحاب فضل میں شرف قبولیت عطا ہوا ہے گر کثر ستے درس کے ہنگاموں سے فرصت نہ ملنے ک وجہ سے میں انھیں ضبط تحریر میں نہیں لا سکا۔)

لیکن عمر کے آخری دور میں جب حواس مختل ہو گئے اور قوت حافظ ختم ہوگئ تو اس پر اظہار افسوں کرتے تھے کہ کیوں اپنے افکارعلمی کومعرض کتابت میں نہ لائے۔میر غلام علی آزاد بلگرامی ان کابی تاثر ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔:

الحال كه ضعف قوى مستولى گشت وقوت حافظه روبه انحطاط آورؤ بهمه از خاطر برآمد ـ برفقدان اين صور ديني تاسف مي نمود • \_

(اب جب كه قوائے جسمانی پر كمزوری غالب آگئ ہے اور قوت حافظ انحطاط پذیر ہوگئ ہے ممام چیزیں ذہن سے نکل گئ ہیں۔اس ذخیر وعلم کے ذہن سے نکل جانے پر انھیں سخت افسوں ہوتا ہے۔) مفتی عبدالسلام چونکہ ہمہ وقت درس وافادہ میں مصروف رہتے تھے اس لیے تصنیف و تالیف کی طرف

عنان توجہ مبذول نہ کر سکے۔ان کی تصانیف میں ایک تفسیر بیضاوی کے حاشیہ کا پتا چلنا ہے :وانھوں نے آخر عمر میں اپنے بیٹے محمد مراد کی تعلیم کے زمانے میں لکھا تھا۔

### کیا نافع المسلمین انہی کی تصنیف ہے؟

اس کے علاوہ پنجاب یو نیورٹی میں فاری زبان میں مسائل فقد پر شمتل ایک کتاب موجود ہے ، جس کا نام ' نافع اسلمین ہے۔ اس کے دیباہے میں مصنف کتاب نے اپنا نام عبدالسلام بن عبدالعزیز لا موری لکھا ہے۔ اس نے موضوع کی میہ بردی اہم کتاب ہے۔ اس میں مختلف فقہی مسائل کے ، اس از میں جواب دیے ہیں جس انداز میں ایک مفتی ویتا ہے۔ عربی میں بھی کثرت سے بعض با تیں بیان کی گئی تیں۔ غیرفقہی مسائل و معارف کا بھی اچھی احتیا خاصا ذخیرہ اس میں مندرج ہے۔ اس کتاب کا ایک مخطوط ایشیا تک سوسائل کے کتب خانے میں بھی موجود ہے ہے۔

ایشیا تک سوسائٹ کے مردب فہرست نے اس امکان کا اظہار کیا ہے کہ'' نافع اسلمین'' انہی مفتی عبدالسلام لا ہوری کی تصنیف ہے اورعبدالسلام بن عبدالعزیز لا ہوری سے یہی مراد ہیں۔قیاس یہی چاہتا ہے کہ بیا نہی کی تصنیف ہوگئ۔

مآثر الكرام دفتر اول ص٢٢٦-

فهرست مخطوطات شیرانی - ج۳٬ ص ۲۰۳-

تذکرہ نویبوں نے مفتی عبدالسلام لا ہوری کی بے حد تعریف کی ہے اور ان کے علم وفضل کوخراج تحسین پیش کیا ہے۔ نظامِ الدین ہروی ان کا ذکر'' فحول علائے لا ہور'' کے الفاظ سے کرتا ہے ۔

شاہ نواز نے انھیں متند فاضل اور بلند مرتبت نقیہ قرار دیا ہے۔ 🗗 بختاور خال' ان کو'' از فضلائے

تبحرین بود'' کے الفاظ سے یاد کرتا ہے۔ 🗗 عبدالحمید لا ہوری لکھتا ہے:

عاوى معقول ومنقول ملاعبدالسلام لا مورى مفتى كه فنون ادبيه وفقه واصول فقه را نيكو دانستى **٥**٠٠٠

(مفتى عبدالسلام لا مورى فنون ادبية فقداوراصول فقديين خوب مهارت ركھتے تھے اور معقول ومنقول

ررحاوی تھے۔)

صالح محمد كنبوان كاتذكره ان الفاظ ميس كرتا ب:

جامع المعقول والمنقول ملاعبدالسلام لا موري كددرفنون تفيير وفقه ثاني ونظير نداشت 🗗

(معقول ومنقول کے جامع ملاعبدالسلام لا ہوری جن کاعلوم تفسیر وفقہ میں کوئی ٹانی اورنظیر نہ تھا۔)

علامه عبدالحي هني لكصنوى رقم طراز بين:

الشيخ الفاضل العلامة المفتى عبدالسلام الحنفى اللاهوري احدكبار

العلماء، لم يكن له نظير في عصره في كثرة الدرس والافادة O-

(شخ واضل علامه مفتى عبدالسلام خفى لا مورى كبارعلاميس سے تھے۔اپنے عصر ميس كثرت درس وافاده

میں ان کا کوئی حریف نہ تھا۔)

مولوی رحمان علی لکھتے ہیں:

ملاعبدالسلام لا موري شاگر دمير فنخ الندشيرازي فقيه ومفسر بود ٠٠

(ملاعبدالسلام لا ہوری جومیر فتح الله شیرازی کے شاگردیتے اپنے عہد کے مفسراور فقیہ تھے۔)

مولوی فقیر محمد ملی ان الفاظ میں خراج عسین پیش کرتے ہیں:

ملاعبدالسلام لا بورى عالم اجل فاضل اكمل فقيه جيد مفسر متقن بوو • -

طبقات اكبرى - ج٢٠ ص ٢٩٩-

۵۱۸ مآ ٹر الامرا-ج۳ ص ۱۵۸

٥٣٥ مرآة العالم-ص٥٣٥-

<sup>· 🕒</sup> مادشاه نامه-ج۱ ص۲۳۳-

<sup>•</sup> شاه جهان نامه-ج ۳۸۳ ص ۳۸۳-

نزمة الخواطر-ج۵ م ۲۲۳-

تذکرهٔ علمائے ہند۔ ص ۱۲۰۔

<sup>0</sup> حدائق الحنفيه -ص ۲ ۴۰۰ -

(ملاعبدالسلام لا موري عالم اجل فاضل اكمل فقيه جيدُ مفسر متقن تھے۔)

لا ہور کے اس جلیل القدر عالم دین اورمفسر وفقیہ نے کم وہیش ساٹھ سال تک لا ہور میں غلغلہ ؑ تدریس بلند کیے رکھااور اس طویل عہد میں بےشار ہندی وغیر ہندی علما نے ان سے استفادہ کیا۔ان کی وفات سے ۱۷۲۰ھ/ ۱۲۲۸ءکو ہوئی اور نوے (۹۰) برس عمریائی۔رحمہ اللہ تعالیٰ۔

### ۱- قاضى عبدالسلام بر بان بورى

قاضی عبدالسلام سندھی برہان پوری ارض سندھ میں پیدا ہوئے اور وہیں نشونما پائی۔ بعض کتب درسیہ شخ عباس بن جلال سندھی سے پڑھیں 'باقی درس کتابول کی بحیل حکیم عثان بن عیسیٰ بو بکانی برہان پوری ہے گ۔ شخ وقت اور فاضل کبیر تھے۔ فقہ واصول اور علوم عربیہ کے ماہر تھے۔ برہان پور کے حکمران عادل شاہ نے ان کے فضل و کمال سے متاثر ہوکر آھیں برہان پور شہر کے منصب قضا پر مامور کر دیا تھا۔ عہد ہ قضا کے ساتھ ساتھ درس و تدریس کا سلسلہ بھی جاری رہا ۔ علم فقہ پر عبور کا بیام تھا کہ مختصر الوقایہ کی شرح سپر دقلم کی جوروایات فقہی کی جزئیات کا احاط کیے ہوئے ہے ہوئے ہے۔

# ۱۸- نینخ عبدالشکور جون بوری

شیخ عبدالشکور جون پوری عالم صالح اور اپنے دور کے جلیل القدر بزرگ تھے۔ شیخ مبارک بن خیر اللہ بن جون پوری کی اولا دسے تھے۔ شیخ نور اللہ جون پوری کے بعض تلاندہ سے علم حاصل کیا 'پھر شیخ محمد رشید عثانی جون پوری کی خدمت میں حاضر ہوئے 'ان سے کسب طریقت کیا۔ شیخ عبدالشکور جون پوری ہمیشہ مند درس وافا دہ پر مشمکن رہے۔ بہت سے علمانے ان سے استفادہ کیا۔ تصنیف و تالیف سے بھی دلجیسی تھی 'چنانچ پخت الوقایہ کی شرح سپر قلم کی 'جس میں مسکدعشر بالعشر (دہ وردہ) بڑی تفصیل سے بیان کیا ہے۔ گیار ہویں صدی ہجری کی شرح سپر قلم کی 'جس میں مسکدعشر بالعشر (دہ وردہ) بڑی تفصیل سے بیان کیا ہے۔ گیار ہویں صدی ہجری کے اس عالم دین نے ۲۰ جمادی الاولی ۲۲ اس کی جنوری ۲۲۲ اء کو وفات پائی ہے۔

# 19- ينيخ عبدالشكورمنير<u>ي</u>

شیخ عبدالشکورمنیری بہاری علاقہ بہار کے شہر منیر میں پیدا ہوئے اور عرصے تک اپ شہر کے اہل علم سے علم حاصل کرتے رہے ۔ پھر عازم جون پور ہوئے جواس زمانے میں دیار ہند میں علم وفضل کاعظیم مرکز تھا' وہاں شیخ محمد رشیدعثانی جون پوری اور دیگر علما کے سامنے زانوئے تلمذ تہہ کیے اور کتب متداولہ کی مخصیل کی۔ پھر

<sup>🕽</sup> افكارابرارتر جمه گلزار ابرار-ص ٦ ٣٠ و ٣٠٥ - نزمة الخواطر-ج ٥ ص ٢٢٥ -

<sup>🗨</sup> تاریخ شیراز ہند جون پور-ص ۱۸۷- بخلی نورج ۲ ص۵۴- بزبیة الخواطر – ج ۵ ص ۲۲۲ –

شیخ محمد رشیدعثانی سے اخذ طریقت کیا اور طویل عرصه ان کی صحبت و ملازمت میں رہے 'یہاں تک کہ دعوت و ارشاد کے مرتبہ بلند پر فائز ہوئے۔ شیخ ممدوح نے ان کواپنا خلیفه مقرد کیا اور آخیس سندخلافت با قاعدہ لکھ کرعطا کی۔ بعد ازاں اپنے شہرمنیر چلے گئے اور درس وافادہ میں مشغول ہو گئے۔

ق عبدالشكورمنيرى بهارئ عالم وفقيهٔ زاہد وقانع اورمتوكل على الله بزرگ تھے۔ بھى اصحاب دولت كے درواز ہے پر دستك نہيں دى اور دنيا اور ارباب دنيا كى طرف بھى دھيان نہيں كيا۔ برصغير كے اس نامور عالم وفقيه ئے شروع جمادى الاخرى ٩٥٠هـ/ اپريل ١٧٨٨ء كوميز ميں انتقال فرمايا اور وہيں مدفون ہوئے ◘۔

# ۲۰ - قاضى عبدالشكور لا مورى

قاضی عبدالشکورلا ہوری فقہ واصول اورعلوم عربیہ میں بیگا نہ دوزگار تھے۔ مغل بادشاہ جلال الدین اکبر کے عہد کے علامیں سے تھے۔ عبادت گراراور مقل عالم دین تھے۔ علاوصوفیا کی بڑی تکریم کرتے اوران سے عقیدت سے پیش آتے۔ زیادہ وقت تلاوت قرآن ، نوافل وعبادت اور اورا دو وظائف میں صرف کرتے۔ متین اور حلیم الطبع تھے۔ مستحقین اور بتاکل و مساکین کا بہت خیال رکھتے اور جوآ مدنی ہوتی 'ان پر خرچ کر دیتے۔ معاملہ فہم اور خوش اخلاق تھے۔ اکبر بادشاہ کی طرف سے علا پر ابتلا و آزمائش کا وقت آیا اوران پر شختیاں ہونے معاملہ فہم اور خوش اخلاق تھے۔ اکبر بادشاہ کی طرف سے علا پر ابتلا و آزمائش کا وقت آیا اوران پر شختیاں ہونے کیس تو بادشاہ نے بہت سے علا کو جو ملازمت شاہی میں داخل تھے دور دراز مقامات میں منتقل کر دیا تھا'تا کہ ان کیس تو بادشاہ نے دائرے یا تو بالکل ختم ہو جائیں یا بہت ہی کم رہ جائیں ان علا میں قاضی عبدالشکور کا نام بھی مقرر کر کے بھیج دیا تھا۔ طویل عرصے تک بیاس عبدہ پر فائز رہے۔ پھر جب بادشاہ الد آباد کے دور برگیا تو قاضی عبدالشکور بادشاہ کی خدمت میں آئے۔ اس نے ان کو مقبل سے میاجد گل کے بعد قاضی عبدالشکور لا ہوری نے ہرطرف سے منقطع ہو کر افاو ہ عام کو اپنا مستقل مشغلہ اس عہدہ قضا سے معلول کر کے ان کی جگہ قاضی زادہ روی کو مقرر کر دیا'جو ایک بلند مرتب عالم دین تھے۔ اس منصف سے علیحدگ کے بعد قاضی عبدالشکور لا ہوری نے ہرطرف سے منقطع ہو کر افاو ہ عام کو اپنا مستقل مشغلہ قرار دے لیا اور ساری توج علی وطلبا کی تعلیم وتعلم پر مرکوز کر دی۔ نہایت قائع ہر کر گلے تھے اور بہت قبیل آمدنی پر گرردے تھے۔ درس و تذریک میں انتہائی قبلی اظمینان محسوس فرماتے تھے گئے۔

# ٢١- قاضي عبدالعزيز نصيرآ بادي

قاضی عبدالعزیز بن فتح عالم بن محمد بن محمود شریف حسی نصیر آبادی امیر کبیر شخ الاسلام قطب الدین محمد بن احمد مدینی کر دی کی اولا دے تھے نصیر آباد میں بیدا ہوئے جو ہندوستان کے صوبہ یو پی کے شہر رائے ہریلی

نزبة الخواطر-ج۵ ص۲۲۲ بحواله تنج ارشدی-

<sup>🙍</sup> نتني التواريخ ج٣ ص ١٠١- زبهة الخواطرج ٥ ص ٢٢٧- تذكرهَ علائ بندص ٢٦٩

کے مضافات میں واقع ہے۔ وہیں تعلیم وتربیت کی منزلیں طے کیں 'یہاں تک کہ فتوی و تدریس کی صلاحیتوں سے بہرہ ور ہو گئے۔ قابلیت کا بی عالم تھا کہ شاہ جہان کے عہد میں اپنے بڑے بھائی ابو محمد بن محمد دفسیر آبادی کی نیابت کرتے ہوئے ان کی جگہ نصیر آباد کے منصب قضا پر متعین ہوئے۔ اپنے علاقے کے مشہور شخ و عالم اور فقیہ تھے ©۔

# ۲۲-شیخ عبدالعزیز اله آبادی

شیخ عبدالعزیز اله آبادی فقیداورصالح عالم دین تھے۔ شیخ محب الله عمری کے خالہ زاد بھائی تھے۔ شیخ محب الله عیم ظاہری اور نصوف وطریقت کی تحصیل کی طویل عرصدان کی خدمت میں گز ار ااور بہت استفادہ کیا۔ بعد ازاں اللہ آباد سے عازم دہلی ہوئے اور وہاں شیخ باقی باللہ کے صاحب زادہ گرامی شیخ عبداللہ سے ملاقات کی۔ دبلی ہی میں اسرار بیہ کے مصنف کمال محمد نبطی ان سے ملاقی ہوئے ہے۔

## ٢٣- ينشخ عبدالغفوراجيني

شخ عبدالغفور بن داؤ داجینی نقه داصول اورعلوم عربیہ کے ماہرین میں سے تھے۔اجین کے باشند سے سے۔اپن کے باشند سے سے۔اپن می بزرگ وارشخ راجی مجمداجینی سے حصول علم کیا اور کانی عرصہ ان کی صحبت و ملازمت میں رہے۔اخذ طریقت بھی انہی سے کیا۔ قرآن مجید سے قلبی لگاؤ تھا' چنانچہ پہلے قرآن حفظ کیا اور پھر اس کے مشکلات و غوامض کے حل و کشود میں مصروف ہو گئے۔ ہر سال رمضان المبارک میں قرآن مجید اپنے ہاتھ سے لکھ کرکسی قرآن خوال درویش کو دیا کرتے تھے۔ مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ کا سفر بھی کیا اور حج و زیارت سے مشرف قرآن خوال درویش کو دیا کرتے تھے۔ مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ کا سفر بھی کیا اور حج و زیارت سے مشرف ہوئے۔ ارض حجاز سے واپس ہندوستان آئے تو اس پر نہایت افسوس کا اظہار کرتے اور دل میں واپس حجاز جانے کی شدید آرز ور کھتے تھے۔ ہرصورت اور ہر حال میں لوگوں کے کام کاح اور ان کی سفارشات اور انھیں فائدہ پہنچانے کے لیے سامی رہتے۔نرم دل' حلیم الطبح اور بے حدمتی عالم دین تھے۔ ۱۵۰۰ھ/ ۱۹۵۷ء کوشہر فائدہ پہنچانے کے لیے سامی رہتے۔نرم دل' حلیم الطبح اور بے حدمتی عالم دین تھے۔ ۱۵۰۰ھ/ ۱۹۵۹ء کوشہر احین میں فوت ہوئے ہے۔

# ۲۴- قاضى عبدالغنى خانديسى

قاضی عبدالغی خاند کی فقہ واصول اور قرات و تجوید کے جیدعلما میں سے تھے۔صوبہ خاندیس کے

<sup>🛭</sup> نزمة الخواطر-ج۵ ص ۲۲۸\_

<sup>🗗</sup> نزمة الخواطر-ج۵ ص ۲۲۹- بحواله اسراريه

اذ كارابرار- ص۱۳ ما ۳۱۳ - نزبة الخواطر چ۵ م ۲۳۰۰ -

منصب قاضی القصناة پر فائز تھے۔ عالم جوانی ہی میں درس وافادہ میں مصروف ہو گئے تھے ادر عرصہ دراز تک یہ اہم خدمت انجام دیتے رہے۔ جب جوانی رخصت ہوگئی اور دور پیری میں داخل ہوئے توضیح بخاری کی شروح اور ثیخ شہاب الدین سپرور دی کی عوارف المعارف کے مطالعہ کو اپنا مشغلہ قرار دے لیا۔ اس ہندی عالم وفقیہ نے اور شام اور کے مطالعہ کو اپنا مشغلہ قرار دے لیا۔ اس ہندی عالم وفقیہ نے اور ایس اور میں وفات پائی ۔

# ٢٥- شخ عبدالفتاح چريا كوفي

شخ عبدالفتاح بن مبارک عباسی جریا کوئی ۹۹۴ ه/۱۵۸۷ ء کو جریا کوٹ میں پیدا ہوئے۔ اپنے عصر کے مثابیر اسا تذہ سے اخذعلم کیا اور اس درجہ شہرت و ناموری حاصل کی کہ اس دور کے مشابیر فقہائے حفیہ میں سے گردانے گئے۔''میراث نامہ'' کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی جوفاری نظم میں ہے۔ اس کا ایک شعریہ ہے:

خدا را شکر کز تحریر نامہ مہذب گشت ایں میراث نامہ
اس عالم دین نے رہیج الاول ۵۵۰ اھ/اپریل ۱۹۲۷ء کووفات پائی ۔۔

# ٢٧- قاضى عبدالقادر يانى يتى

قاضی عبدالقادر پانی پی ٹم اجینی پانی بت میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی واضی محمود پانی پی کے بیٹے سے شخ عبدالملک بن عبدالغفور پانی پی سے اخذعلم کیا۔ نصوف سے دلچپی ہوئی تو شاہ عبدالرزات کی خدمت میں گئے اور ان سے کسب فیف کیا۔ ان کے مرید و خلیفہ ہوئے اور متصوفین فقہا میں شار کیے گئے۔ عالم شاب میں عازم جج ہوئے اور تین مرتبہ اس مبارک سفر پر گئے۔ ان کے سفر جج کے سلسلے میں بیہ بات قابل ذکر ہے کہ اثابے سفر میں متعدد مدارس اور مراکز علم میں پنچے اور بہت سے لوگوں سے ملاقات کی جنگلوں اور دریاؤں کو عبور کیا گرکسی سے کی فتم کی ندمد دین ندرو پے بیسے کی اعانت طلب کی۔ جج کے بعد اجین (مالوہ) میں سکونت اختیار کر لی اور گوشنشنی کی زندگی بسر کرنے گئے۔ بالآ خرعزین وں اور دوستوں کے اصرار پر مالوہ کے شہر سارنگ پور میں ان کے چھا منصب قضا پر فائز سے۔ چھا کی وفات کے بعد ان کو وہاں عہد ہ قضا بر فائر نے۔ چھا کی وفات کے بعد ان کو وہاں عہد ہ قضا وراز علاقے میں سکونت اختیار کر لی۔ ان کے دوستوں نے تعاقب کیا۔ واپس لائے اور دس سال بعد پھر منصب قضا پر فائز کر دیا۔

اذكارابرار-ص ۴۵۱ - زنبة الخواطري ۵ص ۲۳۰.

<sup>•</sup> نية الخواطر-ج٥ ص٢٣٢\_

غرض قاضی عبدالقادر پانی پتی عابد و زاہد اور و نیا ہے بے زارقتم کے عالم وین تھے۔ و نیا کی ظاہر کا شان وشکوہ سے انھیں کوئی ولچیسی نتھی۔ ہمہ وقت ذکر الہی اور یا دخدا میں مصروف رہتے فصیح البیان تھے۔ عراب اور فاری کے بےشار اشعار زبانی یا دیتے جنھیں تقریر وتحریر میں برکل اور مناسب مواقع پر پڑھتے اور لکھتے۔ صوابا کی عبارتیں بھی خوب یا وتھیں۔

قاضی ممدوح بہت ی خوبیوں کے مالک تھے۔ علم تفسیر پرنظرر کھتے تھے۔ آیات متشابہات کی تاویلات نائخ ومنسوخ 'آیات قرآن کے نزول کی تقذیم و تاخیر ُ مشکلات قرآنیہ کے حل و کشود مجملات کے بیان 'اعراب کی تخصیص وقعیم اور شان نزول 'قرآن کے استعارات اور حقیقت و مجاز کے عالم تھے۔ ہر جمعے کوشہر کی جامع مجر میں تغییر قرآن بیان فرمایا کرتے 'جس میں مفسرین کے اقوال و آراکے خوب حوالے ویتے۔ و فات کے دن جمل حسب معلوم مقررہ وقت پر سوہ مزمل کی تفییر بیان کی۔ بعد از ال بدن میں ایک لرزہ پیدا ہوا۔ پچھ وصیت کی الا و نیائے فانی سے رخصت ہو گئے۔ اا ۱۰ اھ/۲۰۲۱ء کو اجین میں انتقال کیا اور مورضین نے ''قاضی زندہ دل'' کے الفاظ سے تاریخ و فات نکالی ہے۔

### **-۲**۷ - قاضى عبدالقادرلكھنوى

قاضی عبدالقا ورنکھنوی فاضل وقت اور علامہ عصر سے ۔ شیخ سلطان بن اللہ داو کی اولا دسے سے ۔ اللہ کے آبا واجداو میں مولا نا قطب آلدین محدث بن مولا نا خضر محدث ایسے برگزیدہ علیا و فضلا کے اسائے گرائی تذکروں میں مرقوم ہیں۔ ایک روایت کے مطابق ۹۹۲ ھے ۱۵۸۸ء کو نکھنو میں اور ایک روایت کے مطابق کسمنڈی میں پیدا ہوئے جو اس زمانے میں اعمال نکھنو میں ایک قرید تھا۔ عباوت گزار اور متحقی بزرگ سے عرائی کسمنڈی میں پیدا ہوئے واس زمانے میں اعمال نکھنو میں ایک قرید تھا۔ عباوت گزار اور متحقی بزرگ سے عرائی کھے منزلیں طے کیس تو قرآن مجید حفظ کیا اور مزید حصول علم کے لیے لا ہور روانہ ہوئے۔ لا ہور کو اس عبد بال مرز علی عبد القاور کو تعلق نے تعلق علی کے میا سے زانو کے تلمذ تہد کیے اور ورجہ متازیر فائز ہوئے۔ قاضی عبدالقاور ککھنوی مستعنی المزاج عالم سے۔ ونیا اور اس کے مال واسباب سے کوئی تعلق نے تھا۔ آئد فی ہوتی غربا و مستحقین میں بانٹ و سے ان کامعمول تھا کہ عشا کی نماز کے بعد جب تک لوگ جا گئے باس سے تو وادراو میں مشخول رہے۔ نماز اور وظائف و اور او میں مشخول رہے۔ نماز اور این کی مند درس و افاوہ آراستہ کے رگا اور ان کی کوشش سے اللہ نے برشون میں ہوئی اور وہیں مدفون ہوئے۔ کل بیائی سال تک مند درس و افاوہ آراستہ کے رگا اور ان کی کوشش سے اللہ نے برشون ہوئے۔ کل بیائی سال عمریائی ہوئے۔ فرور کی اور ان کی کوشش سے اللہ نے برش اور وہیں مدفون ہوئے۔ کل بیائی سال عمریائی ہوئے۔

<sup>•</sup> اذكارابرارس ٢٦١ ٢٣١ - زبية الخواطر -ج٥ ص ٢٣٦ ٢٣٠-

تذكرهٔ علائے ہند-ص ۱۲۸ - زنبة الخواطرج ۵ ص ۲۳۲ -

# ۲۸ - شخ عبدالقادر حضر م<del>ی</del>

ﷺ عبدالقادر بن شخ عبداللہ عیدروس حضر موتی ہندی ۲۰ رہیج الاول ۹۷۸ هے/۱۲ راگست ۱۵۵۰ کو ہندوستان کے مشہور شہراحمد آباد میں پیدا ہوئے اور ملک کے جیدعلا و فضلا سے تعلیم حاصل کی ۔شافعی المسلک فقیہ سے اور اپنے دور کے نامور فاضل سے تھے۔تھنیف و تالیف میں منہمک رہتے ۔ ان کی تصانیف میں بری عمدہ اور قابل قدر کتابیں شامل ہیں ۔ النور السافر فی اخبار القرن العاشر بھی انہی کی تصنیف ہے جو عربی زبان میں تاریخ و رجال کی بہترین کتاب ہے اور کتب حوالہ میں سے ہے۔ اس کے حوالے '' فقہائے ہند'' کی گئی جلدوں میں متعدد مقامات میں دیے گئے ہیں اور معزز قارئین کے مطالعہ میں آ بھے ہیں ۔ ان کی تصانیف میں درج ذبل کتابوں کے نام تذکروں میں مرقوم ہیں:

(۱) الفتوحات القدسيه في الخرقة العيد روسية. (۲) التخرة في سيرة النبي و اصحابة العشره (۳) المنتخب المصطفى في اخبار مولد المصطفى (۲) الدرالشمين في بيان المهم من الدين. (۵) اتحاف المحضرة العزيزة بعيون السيرة الوجيزة. (۲) المنهاج الى معرفة المعراج. (۷) الانموذج اللطيف في اهل بدر الشريف (۸) اسباب النجاة والنجاح في اذكار المساء والصباح (۹) الحواشي الرشيقه على العروة الوثيقه . (۱۰) منح البارى بختم البخاري. (۱۱) تعريف الاحياء لفضائل الانبياء. (۱۲) عقد اللآل بفضائل الآل (۱۲) بغية المستفيد بشرح تحفة المريد. (۱۲) النفحة العنبريه في شرح بتين العدنية (۱۵) غاية القرب في شرح نهاية الطلب (۱۲) اتحاف اخوان الصفاء بشرح تحفة الظرفاء الطلب (۱۲) النور السافر في اخبار القرن العاشر. (۱۷) صدق الوفاء بحق الافاء (۱۸) النور السافر في اخبار القرن العاشر. (۱۷) الزهر الباسم من روض الاستاذ حاتم (۲۰) قرة العين في مناقب الولى عمر بن محمد باحسين. (۲۱) الروض الاريض والفيض المستفيض (يان كاشعار) محمد باحسين. (۲۱) الروض الاريض والفيض المستفيض (يان كاشعار) محمد باحسين. (۲۱)

شیخ عبدالقادر حفرمی بہت می خوبیوں کے مالک تھے۔تصوف وطریقت سے بھی لگاؤ تھا۔ بہترین شاعر بھی تھے۔

اس عالم دین اور عظیم مصنف نے ۲۸ وال ۱۹۲۹ء کواحد آباد میں وفات بائی اور وہیں فن ہوئے 🗗

تنظم علائے بند-ص١٢٩- حدائق الحقيه -ص ٢٠٨- زبة الخواطر -ج٥ص ٢٣٦٢٢٣٥ - خلاصة اللثر - ٢٠٢٥ ص ١٨٨٠ -

## ۲۹-شخ عبدالقادراو چی

شخ عبدالقادر بنجاب کے شہراج کے باشندے اور شخ حامد قادری اچی کے صاحب زادے تھے۔
والد کی وفات کے بعد بڑے بھائی شخ موی سے سجادہ شنی کے مسئے پر جھگڑا ہوگیا تھا جو گئی سال چانارہا۔
بالآ خرمغل بادشاہ جلال الدین اکبر کے پاس فتح پورسکری چلے گئے تھے۔ بڑے عالم اور متق بزرگ تھے۔ دوت و ارشادان کا اصل موضوع تھا۔ اکبر کے ذہبی خیالات میں تبدیلی آئی تو اس سے دور ہٹ گئے ۔ اکبر بھی ان سے خوش نہ رہتا تھا۔ ایک رات بادشاہ نے شخ سے کو کنار (پوست) پینے کو کہا۔ شخ نے شخت لفظوں میں انکار کر دیا اس خوش نہ رہتا تھا۔ ایک رات بادشاہ نے شخ موصوف نے سے بادشاہ کا مزاح اور بھی مکدر ہوگیا۔ لیک مرتبہ شخ موصوف نے فتح پور کے دیوان خانہ خاص میں نماز با جماعت سے فارغ ہو کرنفل پڑھنا شروع کر دیے۔ بادشاہ نے کہا:

شخ نمازنفل درخانه بگزارید

(شخ نفل نمازگھر جا کرادا کرو۔)

شخ نہایت جرأت سے بولے:

پادشاہم!ایں ملکشانیست کربحکمشاباشد\_

(بادشاہ! بیجگہ تیری ملکیت نہیں ہے کہ تیراعکم چلے۔تم اس کے مالک نہیں بادشاہ ہو۔) سر

ا كبركوان الفاظ سے برى تكليف يېنى اوركهان بيشخ كس قدرجال ب- " پر تكم صادر بوا:

چوں ملک ازنمی خواہی در ملک ما بہم مباش۔

(اگرتم ہماری ملکیت نہیں مانے تو ہمارے ملک میں ندرہو۔)

یشخ اسی وفت اٹھے اور بادشاہ کی امداد واعانت کوترک کر کے اپنے شہراج واپس چلے گئے۔ بھائی سے جھگڑ اختم کیا اور دعوت وارشاد میں مشغول ہو گئے۔

یہاں میہ بات لائق تذکرہ ہے کہ شخ عبدالقادر کے ایک بھائی شخ مویٰ (جن سے سجادہ نشینی کے بارے میں تنازع پیدا ہو گیا تھا) پہلے ہی زہد وعبادت اور مجاہدہ و مشخت کی زندگی ترک کر کے اکبر کے دربار میں بہنچ گئے تھے اور اس سے تعلق پیدا کر کے سپاہ گری کا پیشہ اختیار کرلیا تھا۔ فوج میں ملازم ہو گئے تھے اور پانچ صدی امیروں کی صف میں چلے گئے تھے۔ اکبر کے افکار دینی میں بڑی تبدیلی آ چکی تھی تا ہم شخ موی کا پی حال تھا کہ دربار میں اگر نماز کا وفت آ جاتا تو عین دیوان خانہ خاص وعام میں بادشاہ کی موجودگی میں خود اذان کہد کر باجماعت نماز ادا کرتے اور کسی کو اختی ٹو کئے یا ہے کہ کہنے کی جرات نہ ہوتی میں شخ موی کو بادشاہ کی طرف سے ملتان میں جا کیمل گئی تھی اور وہ ہیں نتقل ہو گئے تھے گ۔

<sup>)</sup> منتخب التواريخ - جهه ) صا9 تا ٩٣ - نزمة الخواطر - ج٥ ص ٢٣٣ -

# ۳۰-شنخ عبدالقادر لا ہوری

شیخ عبدالقادر بن محمد بن زین العابدین لا ہوری بھی درحقیت اوچ کے باشندے ہے۔ بہت بڑے عالم اور فقیہ ہے۔ ان کے جبوٹے بھائی کا نام شیخ اللہ بخش تھا۔ دونوں بھائی عالم باعمل پر بیز گاراور با کمال بزرگ ہے۔ دونوں اکبر کے دربار سے مسلک ہے۔ اکبر نے نیا نہ بب ایجاد کیا تو ان کا شاراس کے نالفوں میں ہونے لگا۔ بادشاہ نے شیخ اللہ بخش کو صدر کا عہدہ تفویض کر کے گہرات بھیج دیا۔ انھوں نے وہاں بڑی خدمات انجام دیں۔ بادشاہ نے ان کے لیے تین صدی کے منصب کا فرمان جاری کیا 'مگراس اثنا میں وہ گہرات ہی میں وفات پا گئے۔ رہے شیخ عبدالقادر تو ان کو بادشاہ نے مکہ معظمہ چلے جانے کا تھم دیا۔ ارض جاز کا سفران دنوں بادشاہ کی طرف سے جلا وطنی کا تھم رکھتا تھا۔ ان ونوں گجرات کے تھم ونسق پر میرزا نظام اللہ بن احمد اور خان خاناں ہیرم خاں متعین ہے۔ شیخ عبدالقادر سفر تجاز کے سلسلے میں وہاں پہنچ تو ان لوگوں نے سامان سفر اورزادراہ تیار کیا۔ شیخ فرار دے لیا۔ قبل متعلد قرار دے لیا۔ قبل الا ایور میں وفات پائی اس وفات پائی اللہ میں وفات پائی اللہ میں وفات پائی اللہ علی وفات پائی اللہ میں وفات پائی اللہ میں وفات پائی اللہ میں وفات پائی اللہ واللہ 
#### ا٣- علامه عبدالقادراجيني

علامہ عبدالقادراجینی کا مولد بغدادتھا۔ والد کی وفات کے بعد پچا کی تگرانی میں چلے گئے۔ بغداد سے وارد ہند ہوئے۔ پہلے بندرگاہ گوا میں اترے بعد میں تجرات کا عزم کیا۔منطق وفلسفہ اور دیگر علوم مروجہ میں مہارت رکھتے تھے۔۱۸۱۳ھ/۱۹۵ء میں جلال الدین اکبر سے تعلق پیدا ہوا۔ بعض کمابوں پر تعلیقات وحواثی کھے۔۱۲۱۲ھ/۱۹۱۲ء کواجین میں فوت ہوئے گ۔

### ۳۲-ملاعبدالقادر بدایونی

ملاعبدالقادر بدایونی شخ ملوک شاہ عمری بدایونی کے بیٹے تھے۔ شخ ملوک شاہ کا شاراپے علاقے کے صالح علائے دین میں ہوتا تھا۔ شخ وقت مولانا حاتم سنبھل (متونی ۹۲۹ ھ/۱۵۲۳ء) کے شاگرد تھے۔ ان سے کہ کا بیں پڑھیں کی تکیل شخ جلال الدین بدایونی سے کی۔ اخذ طریقت مولانا عبداللہ بدایونی سامانوی سے کیا۔ شخ ممدوح نے ۲۷ روجب ۹۲۹ ھ/۲ را پریل ۵۲۲ اء کو بعارضہ اسہال آگرہ میں وفات پائی اور میت کو بیادر میں لے جاکر فن کیا گیا۔ ملاعبدالقادر نے ''جہان فضل' تاریخ وفات نکالی۔

<sup>0</sup> منتخب التواريخ - جسائص ١٠١

<sup>€ &</sup>quot;كارارار-ص ٥٣٨ - زبية الخواطر-ج 6 ص٢٣٣ ٢٣٣-

معلوم ہوتا ہے 'شخ ملوک شاہ التھے عالم تھے اور ان کا کتب خانہ بھی تھا۔ اس کا ثبوت اس واقعہ ہے ہا ہے جوعبدالقادر بدایونی نے منتخب التواریخ میں لکھا ہے کہ جس زمانے میں وہ حصول علم کے لیے سنجل میں متم شخ میں بول بقال ( ہیموں بنیا ) نے سرا تھایا اور اس کالشکر لوٹ مار کرتا ہوا بساور پہنچا۔ اس کےظلم وتشدد سے تمام بساور لٹ کر ہر با دہوگیا۔ بدایونی افسوس کے ساتھ لکھتے ہیں کہ اس لوٹ مار میں والد کا کتب خانہ بھی لٹ گیا۔ اس سے دوسرے برس قبط کی مصیبت آئی۔ اس میں مخلوق خدا کی بدحالی دیکھی نہ جاتی تھی۔ ہزاروں آ دمی ہوک سے مرگئے۔ آدی کو آدی کھا تا تھا۔

شخ ملوک شاہ کے بیٹے ملاعبدالقادر بدایونی اپنے عہد کے شخ اور فاضل بزرگ تھے۔ دورا کبری کے مشاہیراور نامورعلما میں سے تھے۔ تاریخ ورجال شعروانشا اور فنون حکمیہ کے ماہر تھے۔ حدیث اور فقد میں جمی دست رس رکھتے تھے۔ تاریخ میں بید ملاعبدالقادر کے نام سے معروف ہیں اور لفظ' ملا' ان کے نام جز ہوگیا ہے۔'' ملا' اس دور میں ایک معزز لفظ تھا اور اس کا اطلاق بہت بڑے عالم اور فاضل محض پر ہوتا تھا۔ واقعہ بیے کے عبدالقادر بدایونی اس کے جمع منطوق اور جا ترزحت دارتھے۔!

#### بدا یونی کی ولات:

عبدالقادر بدایونی کا رہیج الثانی ۹۳۷ ھ/ ۲۱راگست ۱۵۴۰ء کو ہندوستان کی سابق ریاست ہے پور (راجستان) کے قصبہ ٹو ڈامیں شیر شاہ سوری کے عہد حکومت میں پیدا ہوئے۔ اپنی تصنیف منتخب التواریخ میں وہ شیر شاہ کے حسن انتظام اور عدل و انصاف کی بڑی تعریف کرتے ہیں اور اللّٰہ کا شکر ادا کرتے ہیں کہ وہ اس منصف مزاج بادشاہ کے عہد میں پیدا ہوئے۔ اس ضمن میں بدایونی کے الفاظ یہ ہیں:

بحد الله كه درزمان اين چنين ملكه كسما قبال السنبسى عبليه السلام انا ولدت في زمان المملك العادل، تولدصاحب اين منتخب در مفد بهم شهر رئيج الثاني درسته سبع واربعين وسعمانة واقع شد ٠٠ المملك العادل، تولد صاحب اين منتخب در مفد بهم شهر رئيج الثاني درسته سبع واربعين وسعمانة واقع شد٠٠

(جیسا که رسول الله ناتیگانے فر مایا تھا کہ میری ولا دت عادل بادشاہ (نوشیرواں) کے عہد میں ہو لُ۔ الحمد للّٰد کہ صاحب منتخب التواریخ بھی کے اربیج الثانی ۹۴۷ ھے کو اس بادشاہ عادل (شیر شاہ سوری) کے عہد میں پیدا ہوا۔)

بدایونی کی ابتدائی زندگی بساور میں گزری جوٹو ڈاسے شال مشرقی جانب اٹھارہ میل کے فاصلے پرواقع

عبدالقادر بدایونی فاروتی النسل تھے۔ان کا خاندان مالی اعتبار سے تو آ سودہ حال نہ تھا۔البتہ دوھیال اور ننھیال دونوں صاحب علم اور دین دارگھرانے تھے اوراس نعمت خداوندی کے بے حدقد ردان تھے۔

نتخب التواريخ - ج١٠ ص٣١٣ -

حصول علم:

بدایونی نے سلیم شاہ سوری کے زمانے میں سنجل جا کرسید محمد تکی سے قرآن مجید پڑھا۔سیدمحمد تکی قرائت سبعہ کے قاری تھے۔ان سے قرات وغیرہ کی تکمیل کی اور خوش الحانی وتجوید سے قرآن پڑھنا سیکھا۔

بدایونی کے نانا کا نام مخدوم اشرف تھا۔ وہ عالم دین تھے اور عہد سلیم شاہ سوری میں ایک پنج ہزاری مر ارفرید تارن کی فوج میں (جوعلاقہ آگرہ میں بیانہ کے قریب بجواڑہ میں متعین تھا) ایک جنگی عہدے پر فائز تھے۔ان کواپنے نواسے (عبدالقادر) سے انتہائی محبت تھی۔شفق نانا نے پچھ عرصہ ذبین نواسے کواپنے پاس رکھا اور صرف ونحوا ورعر کی علوم کی ابتدائی کتابیں پڑھائیں۔

941 ھے/907 ء میں جب بدایونی بارہ تیرہ سال کی عمر کے تھے والد کرم (شیخ ملوک شاہ) آھیں مولانا مام سنبھلی کی خدمت میں سنبھل لے گئے۔ ان کے مدر سے اور خانقاہ میں انھوں نے قصیدہ بردہ یاد کیا 'وظا نف وغیرہ کی اجازت حاصل کی اور تبرگا فقہ کی کتاب کنزالد قائق کے چند سبق پڑھے۔ مولانا حاتم کے حلقۂ ارادت میں بھی داخل ہوئے۔ مولانا حاتم نے اپنے استاد شیخ عزیز اللہ تلقی کی طرف سے بھی کلاہ اور شجرہ عنایت کیے تاکہ ہونہار شاگر دیلم باطنی کے ساتھ علم ظاہری سے بھی بہرہ ورہوجائے۔

ایک بزرگ شخ سعد اللہ تحوی بیانوی (متوفی ۹۸۹ ھ/ ۱۵۸۱ء) سے۔ بیانہ کے رہنے والے سے فن تحوی میں اپنے دور کے امام سے۔ اس موضوع میں کوئی ان کا حریف نہ تھا' اس سبب سے تحوی ان کے نام کا جز ہو گیا تھا۔ سلیم شاہ سوری کے عہد میں بدایونی اپنے نانا کی معیت میں شخ سعد اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے علم تحوی کتاب کا فیہ کے چند سبق پڑھے۔ ۹۲۱ ھیں بدایونی اور ان کے والد شخ ملوک شاہ آگرہ گئے۔ وہاں متعدد اصحاب علم اور ارباب کمال قیام پذیر سے۔ ان میں سے ایک بزرگ قاضی ابوالمعلی بخاری سے ان سے بدایونی نے شرح وقایہ کا کچھ حصہ پڑھا۔ قاضی ابوالمعالی بخاری فروع و اصول میں یگائ روز گار شے اور کبار فقہائے حفیہ میں سے سے وہ ۹۲۹ ھ/۱۲۵۱ء کو بعبد اکبر باوشاہ آگرہ گئے اور مند درس بچھائی۔ بشارعا و فلہانے ان سے استفادہ کیا ۔ بھی کہ کا بین مفتی ابوالفح بن عبد اکبر باوشاہ آگرہ گئے اور مند درس بچھائی۔ بشارعا و طلب نے ان سے استفادہ کیا ۔ بھی ابوالفح بن عبد اکبر اکوبر ۱۵۲۸ء کے والد ملا مبارک ناوری (متوفی ۸ جمادی الاولی ۲۵۹۵ء) سے پڑھیں اور ابتدائے عمر میں چند کتابوں کی تحصیل ابوالفضل اور فیضی کے والد ملا مبارک ناگوری (متوفی کیا وہ فیص اور ابتدائے کمر میں چند کتابوں کی تحصیل ابوالفضل اور فیضی کے والد ملا مبارک کا بین پڑھیں۔ آگرہ میں مولانا مرز اسمرقندی سے شرح شمسیہ اور بعض دیگر کتابوں کی تکمیل کی۔

مولانا مرزاسمر قندی کے بارے میں بدایونی لکھتے ہیں کہ وہ انسانی شکل میں فرشتہ تھے۔ جج بیت اللہ کی سعادت حاصل کر چکے تھے اور مدینہ منورہ سے ہوآئے تھے۔علاوطلبا کی بہت بڑی تعدادان سے فیض یاب ہوئی۔منطق کی مشہور کتاب' شرح ہمسیہ''امیرسیدمحمد کی تصنیف ہے'جوامیرسیدعلی ہمدانی کے بیٹے تھے۔اورامیر سیر<del>علی ہمدانی</del> وہ بزرگ ہیں جن کی کوششوں سے خطب مشمیر میں اسلام کی اشاعت ہوئی۔ بدایونی نے شرح همسیاً کیچھ حصہ اور تمام مختصرات مولا نامرز اسمر قندی سے بڑھی تھیں ●۔

آگرہ میں بدایونی کو بہت سے لوگوں کی صحبت ورفاقت میں رہنے کے مواقع میسر آئے اور ہرتم کے افراد سے ان کے تعلقات قائم ہوئے 'جن میں علا' امرا' مئوز مین اور در بارا کبری کے مختلف فکر و خیال کے حال لوگ شامل شے۔ ان میں نظام الدین ہروی۔ (مصنف طبقات اکبری)' غیاث الدین قزوین' کمال الدین حسین شیرازی' ابوالفضل اور فیضی وغیرہ قابل ذکر ہیں \_\_\_ انہی ایام میں فتح پورسیکری کے دور قیام میں شخ عبدالحق محدث وہلوی سے ملا قاتوں کا سلسلہ رہا اور ان کے علم وضل اور زہدو تقوی سے بدا ہونی نہایت متاثر ہوئے ہے۔

#### والداورنانا كي وفات:

بدایونی این والدسمیت آگرہ میں تھے کہ ۲۵رر جب۹۲۹ ه/۱راپریل ۱۵۹۲ و آگرہ میں والد انقال کر گئے۔ان کی وفات کی بدایونی نے ان اشعار ہے تاریخ نکالی:

سردفتر افاضل دورال ملوک شاہ آل بحرعلم، معدن احیان و کان فضل
چول بودور زمانہ جہانے زفضل ازاں تاریخ سال فوت وے آمد جہان فضل
اس کے بعد بدایونی علاقہ سنجل کے ایک مقام سہوان میں تھے کہ نانا مخدوم اشرف کی وفات کی
اطلاع پیچی کیعنی ایک سال میں کے بعد دیگرے دوموتوں کے صدمے برداشت کرنا پڑے۔ایک والد کی
موت کا اور ایک نانا کی موت کا۔! نانا ان کے استاد بھی تھے اور بے صدم بربان وشفیق بھی۔! بدایونی ان کی موت
سے بہت مغموم ہوئے اور حزن و ملال کی سیاہ گھٹا کیں ان پر چھا گئیں۔ منتخب التواریخ میں اس سانحہ کا انھوں نے
انتہائی افسوس کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

#### امیرحسین خال کی ملازمت:

۹۷۳ ھے ۱۹۲۸ء میں بدایونی علاقہ اودھ کے والی امیر حسین خال کے پاس بٹیالہ پہنچے۔ بٹیالہ وہ مقام ہے جہال امیر خسرو پیدا ہوئے تھے۔ بیعلاقہ امیر حسین خال کی جا گیر میں شامل تھا۔ حسین خال عال

<sup>🛭</sup> نتخب التواريخ، ج ٣ص١١١\_

<sup>🗣</sup> منتخب التواريخ - ج٣ مسه ١١ تا ١١٧ -

<sup>🗿</sup> منتخب التواريخ - ج٢ م ٥٣ -

الصارص ١٢

سنت علم پرور علا دوست بابند نماز با جماعت بهرد خلائق صاحب اخلاق درویش سیرت بیکر جو دوسخااور متواضع امیر تھا۔ بدایونی نے اس پر ہیزگاراور بہادرافغان کی بری تعریف کی ہے۔ اس نے جابوں کی مراجعت ہند سے لے کرا کبر کے بائیسویں سال جلوس تک بردی جاں نثاری اور وفا دری کا ثبوت دیا تھا اور تین ہزاری منصب سے سرفراز ہوا تھا۔ ۱۹۷ھ سے ۱۸۹ھ تک بدایونی اس کی جا گیر کی تفاظت و وکالت کے فرائض نہایت حسن وخوبی سے انجام دیتے رہے۔ اس اثنا میں علا ومشائخ کی مجلسیں خوب گرم رہیں اور قال الله وقال الرسول کی دل نواز صداول سے سیرانی قلب وروح کے سامان فراہم ہوتے رہے ۔ اس دوران میں ۱۹۷۵ھ کو وہ رخصت لے کر بدایوں گئے اور دوسری شادی کی جس کا ذکر انھوں نے اگر چہ صرف ڈیڑھ سطر میں کیا ہے کہ لیکن بردے کر بدایوں گئے اور دوسری شادی کی تذکرہ نہیں کیا۔ معلوم نہیں عقد ٹانی کے وقت کہلی بیوی زندہ تھی یا وفات پہلی بیوی زندہ تھی یا وفات پائی تھی۔

#### بیٹے اور بھائی کی وفات:

کی چھوصہ بعد بدایونی کواللہ نے بیٹا عطافر مایا۔اس کا نام عبداللطیف رکھا۔ بیٹے کی پیدائش سے نہایت خوش ہوئے کیکن ریخوشی عارض ثابت ہوئی۔چھوٹی عمر میں بیٹا بھی فوت ہو گیا اور چھوٹا بھائی محمر بھی وفات پا گیا۔ بدایونی اس دو ہرےصدمے کا بڑے افسوس کے ساتھ ذکر کرتے ہیں۔ان کے الفاظ کا ترجمہ یہ ہے:

چھوٹے بھائی شخ محمد کی میں نے جان کے برابر پرورش کی تھی بلکہ میں اسے جان سے زیادہ عزیز رکھتا تھا۔ بڑے اخلاق حمیدہ کا مالک تھا۔ ایک اچھے گھرانے میں اس کی شادی کی۔ کیا خبرتھی کہ اس کار خبر میں ہزاروں حزن وملال کی شرچھیں ہوئی ہے۔ اس کوہم سے موت نے چھین لیا۔ اس طرح نورچشم عبداللطیف جو ہنتا کھیاتا بچہ تھا ' گودسے گور میں چلا گیا۔ وہ میری زندگی کا ہرا بھرا لپودا تھا اور میں اپنے زمانے کا شہریار تھا۔ افسوس دونوں کو زمانے کی نظر کھا گئی اوران کی موت نے مجھے اپنے ہی شہر میں پردیری کر دیا۔ انا للّہ و انا الیہ راجعون ۔

#### واقعه عشق اوراس کی سزا:

بدالیونی صاف گومورخ ہیں بعض دفعہ الی با تیں بھی بیان کر جاتے ہیں بظاہر جنھیں لوگوں سے چھپانا چاہیے۔اس ضمن میں نہ وہ اپنالحاظ کرتے ہیں نہ دوسروں کا۔! اس سلسلے کا ایک واقعہ جو حسین خاں کے دوران ملازمت میں 929ھ/1021ء کو پیش آیا' اور جوان کے عشق ومحبت اور اس کے نتیجے سے تعلق رکھتا ہے' منتخب التواریخ میں ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔ترجمہ ملا حظہ ہو:

استخب التواريخ -ج٢٠ ص١٣١-

التنب التواريخ يج مص ١٢٧، ١٢٧

''اس سال مجھے ایک ہولناک واقعہ سے دو چار ہوتا پڑا۔ قصہ یہ ہوا کہ جب جسین خال کو گانت و کولہ کی جا گیروی گئی تو میں بھی تقدیر کا مارا کچھ رہے تک اس کی ملازمت میں وہاں رہا۔ اس صوبے کی صدارت اور فقراکی خدمت میر سے سپردکی گئی تھی۔ قنوج کے مضافات میں کمن پور کے مقام پر حضرت بدیع الدین شاہ مدار کا مزار ہے۔ میں اس کی زیارت کے لیے وہاں گیا۔انسان کی سرشت میں غفلت وجہل ابوالبشر آ دم سے وراثت میں چلی آ رہی ہے۔ میں ان کی زیارت کے لیے وہاں گیا۔انسان کی سرشت میں غفلت وجہل ابوالبشر آ دم سے وراثت میں چلی آ رہی ہے۔ میں نے بھی انسان کا کچا دودھ پیا ہے خطا و نسیان سے بالا ترنییں ہوں۔ میری آ کھوں بر بھی غفلت و جہالت کا پردہ پڑ گیا اور وہاں ایک خو برو کے کرشہ و ادا نے مجھے وام ہوں میں پھنسا دیا۔ ہوں کو عشق سجھ بیٹھا۔ پھر جو بچھ بی سو بیتی۔ اس درگاہ میں مجھ سے بداد باند حرکت سرز وہوئی۔ خدا کا شکر ہے کہ اس کا خمیازہ ہمچھے اس دنیا ہی میں مل گیا۔ میر نے 'معشق ت' کی قوم کے چند افراد نے حملہ کر کے مجھے ذخی کر دیا۔ میر سرے سر' ہاتھوں اور کند ھے پر بے در بے تلوار کے نو خم کی جند افراد نے حملہ کر کے مجھے ذخی کر دیا۔ میر سے سرا ہو گئی تھی کا بیت انگی کی رگ بھی کٹ گئی تھی اور انگلی میں دزندگی کے ختم ہونے میں کوئی کسر باتی نہیں رہ گئی تھی' مگر خدا کا شکر ہے کہ استے بڑے حادث کی کوئی تھی۔ زندگی کے ختم ہونے میں کوئی کسر باتی نہیں رہ گئی تھی' مگر خدا کا شکر ہے کہ استے بڑے حادث کی کوئی تھی۔ زندگی کے ختم ہونے میں کوئی کسر باتی نہیں رہ گئی تھی' مگر خدا کا شکر ہے کہ استے بڑے حادث کو کوئی کرا گیا۔

" نقصبہ بانگر متو میں ایک ماہر جراح نے علاج کیا اور ہفتہ بھر کے اندر ہی تمام زخم ٹھیک ہو گئے۔ اس بیاری اور مصیبت میں منت مانی کہ صحت یاب ہو جاؤں تو جج کروں گا۔ لیکن افسوس ایفائے عہد کی اب تک نوبت نہیں آئی۔ غرض کچھ صحت پانے کے بعد وہاں (قصبہ بانگر متو) کانت و کولہ گیا۔ عنس صحت کے بعد پھر دوبارہ بیار ہو گیا۔ حسین خاں نے خدا اسے جنت نصیب کرئے باپ اور بھائی کی طرح میری خدمت کی۔ ان دوبارہ بیار ہو گیا۔ حسین خاں نے خدا اسے جنت نصیب کرئے باپ اور بھائی کی طرح میری خدمت کی۔ ان دنوں سخت سردی پڑ رہی تھی کہذ ازخم دوبارہ ہرا ہو گیا تھا۔ اس نے چوب گڑ ہی کا مرہم اور کھانے کو گزر کا حلوا تیار کرایا۔ بیس وہاں سے بدایوں چلا گیا۔ وہاں طبیب نے سرکے زخم کو دوبارہ کھول کرمرہم پئی کی۔ اس علاج میں ایک تکلیف ہوئی کہ بس موت کے منہ میں جا کر نکلا۔ اسی دوران میں ایک دن پچھ نینداور پچھ بیداری کے عالم میں ایک خواب و یکھا کہ سیابی مجھے پیٹر کر آسان پر لے گئے ہیں۔ وہاں با قاعدہ پچہری گی ہوئی ہے جس میں دیوانی کارندے اور محرد کام میں مصروف ہیں۔ چوکیداروں کی ایک جماعت شابی اجلاس کی طرح ہاتھ میں چھڑیاں لیے ہوئے لوگوں کو ادھر ادھر ہٹانے اور محدب رکھنے میں مصروف ہے۔ مجھے پیش کیا گیا تو ایک محرا ایک کاغذ ہاتھ میں لے کرغور سے دیکھنے لگا۔ پھر کہا۔ " یہ وہ محض نہیں ہے۔" اسی صالت میں میری آ کھ کھل آئی۔ میں نے بچین میں جوانواہ لوگوں ہے ن رکھی تھی اس موقعے پر مجھے اس کا بقین ساہو گیا ہے۔"

ایک درخت کانام ہے جوندی کے کنارے ہوتا ہے۔ عربی میں اسے طرقاادر ہندی میں جھاؤ کہتے ہیں۔

۵ منتخب التواریخ رج ۲ص ۲ سا تا ۱۳۸۸

#### بدایون مین آتش زدگی:

949 ھ/1201ء کو بدایوں میں آتش زدگی کا حادثہ پیش آیا۔ بدایونی اس کا ذکران الفاظ میں کرتے

ىي:

''ای سال بدایوں میں آتش زدگی کا ہولناک واقعہ رونما ہوا۔ اس حادثے میں استے ہندو اور استے مسلمان ہلاک ہوئے کہ ان کا شار ممکن نہ تھا۔ جلی ہوئی انسانی لاشوں کوگاڑیوں میں بھر بھر کر دریا میں بہا دیا جاتا تھا۔ ہندو اور مسلمان میت کی کوئی تمیز نہ تھی۔ بہت سے لوگ آگ کے خوف ٹاک شعلوں سے محفوظ رہنے کے لیے قلعے کی فصیل پر چڑھ گئے تھے لیکن بھڑکی ہوئی آگ نے پیچھا نہ چھوڑا' دہاں بھی انھیں جا بھڑا۔ بہت ی عورتیں اور مردفصیل پر سے دوسری طرف کو دگئے' بہت سے گر کر مر گئے' جو بچ رہنے وہ معذور اور ایا آج ہو گئے۔ آگ بھی تیل کا کور ہاتھا۔ کے لیے لوگ جس قدر پانی ڈالتے تھے اس کے شعلے اور بلند ہوجاتے تھے۔ گویا پانی بھی تیل کا کام کر دہاتھا۔

بدا يوني مزيد لكھتے ہيں:

'' میں نے اس آتش زدگی کوخودا پی آنکھوں سے دیکھا ہے۔ بلکداس کی تپش میرے کانوں تک پینی چکی تھی۔ اس حادثے سے پہلے کا واقعہ ہے کہ دو آبد کا ایک مجذوب بدایوں آیا۔ میں اسے اپنے گھر لے آیا اور اسے باتیں کرنے لگا۔ تنہائی میں اس نے مجھ سے کہا:

''اسشرے نکل جاؤ۔''

میں نے بوچھا:'دکیوں۔؟''

مجذوب نے جواب دیا: "بہال قدرت ایک کھیل کھیلنے والی ہے۔"

وہ عجب رندومست معلوم ہور ہاتھا۔ مجھےاس کی بات کا یقین ندآ یا۔لیکن اس نے غلط نہیں کہاتھا۔

چه پری ازبداؤن و زاحوال پریثانش که آیاتِ عذاب النارنازل گشته درشانش

#### ترک ملازمت:

آٹھ برس کی رفاقت کے بعد ۱۹۸ھ/۱۵۵۳ء کو بدایونی کا اپنے دوست اور دینی بھائی امیر حسین خال سے بگاڑ پیدا ہو گیا اور بدایونی اس کی ملازمت ترک کر کے بدایوں چلے گئے۔لیکن میمعلوم نہیں ہوسکا کہ اس ہے بگاڑیا اختلاف کی اصل وجہ کیاتھی۔حسین خال سیدھا سادا سپاہی اور مخلص مسلمان تھا۔ آقائی و ماتحتی کے تصور کو ذہن میں نہ لاتا تھا۔ اپنے مقام ومرتبہ کی پروا کیے بغیر بدایوں گیا اور بدایونی کی والدہ کی خدمت میں

۵ منتخب التوريخ ح ۲ص ۱۳۹،۱۳۸

حاضر ہوا۔ بدایونی سے معذرت کی اور مال سے سفارش کا طالب ہوا۔ ہر چند کوشش کی کہ وہ واپس چلیس مگر نہ مانے اور اکبر کے شاہی در بار میں جانے کامصم ارادہ کرلیا۔

اکبرکا در باراس زمانے میں اصحاب علم اور ارباب کمال کا مرکز تھا۔خود بادشاہ اس متاع گراں بہا کا بہت قدردان تھا اور علا و فضلا کو بڑی عزت کی نگاہ ہے دیکھا تھا۔لیکن بعض اصحاب علم (مثلاً عاجی ابراہیم سر ہندی دغیرہ) کا جو مجاولہ دمباحثہ میں بہت بے باک ہو گئے تھے زور بھی توڑنا چاہتا تھا۔

#### دربارا کبری میں:

بدایونی نے جب اکبر بادشاہ کے دربار میں جانے کا پختہ ارادہ کرلیا تو ۱۹۸۱ء کے ماہ وی المجہ کے اداخر میں بدایوں سے آگرہ پنچے۔ وہاں جمال خال قور چی اور تھیم عین الملک سے ملاقات ہوئی' اور انہی کے ذریعے سے دربار شاہی میں باریابی کا شرف حاصل ہوا۔

تحکیم عین الملک بہت بڑے طبیب اور جالینوں وقت تھے۔ شیریں کلام ادر خوش اخلاق تھے۔ امراض چیثم میں اپنے دور کے بے نظیر معالج تھے۔ انجھے شاعر تھے اور دوانی تخلص کرتے تھے۔ اس بنا پر انھیں تھیم دوانی بھی کہا جاتا تھا۔ علامہ جلال الدین محمد دوانی کی اولا دسے تھے۔ بادشاہ کے مصاحب دندیم تھے ادر بادشاہ ان کی قدر کرتا تھا۔ ملاعبد القادر بدایونی کے علم ومطالعہ کی دسعتوں سے خوب آگاہ تھے۔ 22 ذی الحجہ ۱۰۰۱ھ/۲۳۷ راگست ۱۵۹۵ء کونوت ہوئے۔

اسی طرح جمال خال قور چی اکبر کے مصاحبین میں سے تھا اور پنج صدی عہدے دارتھا۔ بادشاہ کے مزاج میں بڑا دخیل تھا۔ خوش مزاج اور ظریف الطبع تھا۔ وسیع القلب اور مخلص مسلمان تھا۔ بدایونی کی اقتدامیں نمازیں پڑھتار ہا تھا اور ان کے اسلوب قرائت سے بہت متاثر تھا۔ ان کی خوش الحانی کی تعریف کرتا تھا۔ ان کی علمی تقریب کی وفعہ من چکا تھا اور ان کے طرز بیان کا مداح تھا۔ اس نے ۹۸۲ ھے/۱۵ء میں دفات یائی۔

ان حضرات نے بدایونی کو بادشاہ کے حضور پیش کیا اور امامت نماز پرتقرر کی سفارش کی۔ چنانچہ بادشاہ نے بدایونی کو دربار شاہی سے منسلک کرلیا۔ بیستی کا منصب ملا اور فرائض امامت سپر دہوئے۔ ہفتے کے سات دنوں میں سات امام نماز پڑھاتے تھے۔ ہرامام کے ذمے ایک دن کی امامت تھی۔ بدایونی کو بدھ کے روزکی امامت سونچی گئی۔ بدایونی رقم طراز ہیں:

اس سال بادشاہ نے میرے خوش آ واز ہونے کی وجہ سے' چہار شنبہ کے دن کی امامت میرے سپرد فر مائی اور مجھے سات اماموں میں داخل کیا' ادر خواجہ دولت ناظر کومقرر فر مایا کہ وہ اس دن اور رات میں پانچوں وقت حاضری کے لیے اسے یاد کرائے۔ اس زمانے میں دربار اکبری میں علیا کوئس عزت واحترام کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔علم کو کیا وقعت حاصل تھی اورخود علا کا اپنا کیا انداز تھا۔اس کے بارے میں خود بدایونی کے فارس الفاظ کا ترجمہ ریڑھیے:

''ان دنوں علم کی بڑی قدر و قیمت تھی۔ پہلی ہی حاضری میں بادشاہ سے خاطب کا اعزاز حاصل ہوا'
اور ہم نشینوں میں داخل کرلیا گیا۔ بادشاہی مجلس کے علما کا بیرحال تھا کہ وہ ہمیشہ اپنی علیت کا نقارہ بجانے کی فکر
میں رہتے تھے' کسی دوسرے کو ذرہ برابر بھی اہمیت نہ دیتے تھے۔ بلکہ بحث مباحثہ کرکے اس کو نیچا دکھانے اور خود
میر بلند ہونے کی تدبیروں میں لگے رہتے تھے۔ میری جوانی کا عالم تھا۔ اللہ کی عنایت خاص سے قوت ِطبع'
ذکا وت ِفکر اور نہم وجرات کے تمام سامان مہیا تھے۔ اس لیے جلد ہی ان علما میں سے اکثر پر چھا گیا۔''

بدایونی کے قاری الفاظ ملاحظہ ہون:

''وبعنایت الی و بقوت طبع و ذکائے فہم و دلیری کہ لا زمیر عہد شباب بود براکشرے غالب می آید • '' ''جب میں دربار میں حاضر ہوا تھا تو بادشاہ نے میری تعریف کرتے ہوئے کہا کہ بدایوں کا بیا عالم حاجی ابراہیم سر ہندی کا مزاح درست کر دے گا۔ بادشاہ چاہتا تھا کہ حاجی ابراہیم کومیدان علم میں شکست دی جائے۔'' درونت ملازمت تعریف کر دہ بودند کہ ایں فاضل بدایونی سرکوب حاجی ابراہیم سر ہندی است • ۔

چنانچے میں نے حاجی اہراہیم سرہندی پر پے در پے خت وار کیے اور اس کو ہری طرح ہوف تقید مطہرایا۔
میرا بیا انداز بادشاہ کو بہت بیند آیا اور مجھے اس کی ہرابرداو ملتی رہی۔ صدرالصدور شخ عبدالنبی کے ہاں میری آمدو
رفت نہ تھی۔ اس لیے وہ مجھ سے مجھ کبیدہ خاطر رہتے تھے۔ مناظر ہے اور مباحث کے وقت وہ میرے فریق
مخالف کی جمایت کرتے تھے۔ لیکن بعد میں شخ کی بیہ پرخاش اور کبیدگی ختم ہوگئ اور ہمارے باہمی تعلقات
ہوے استوار ہو گئے۔ ان ہی دنوں ابوالفضل بھی کہ اس کے علم وعقل کا ستارہ اوج پرتھا' دربار اکبری میں
باریاب ہوا' اور ہوے اعزاز واکرام سے نوازا گیا۔

دربارا کبری میں جاتے ہی بدایونی نے علائے دربار سے بحث ومجاد لے کا سلسلہ شروع کر دیا اور اپنی حد ت فکر تیزی طبع اور حاضر جوانی کی وجہ سے بہت جلد بادشاہ اور علا وامرا سے اپنے علم کا لوہا منوالیا' اور ان کا شاراونچ مرتبے کے اہل علم میں ہونے لگا۔ بادشاہ تو ان کے علم وفضل اور فراوانی معلومات سے اس درجہ متاثر ہوا کہ ان کے شامل دربار ہونے کے بعد جب وہ پہلے سفر پر روانہ ہونے لگا تو ان کو اپنے ہمراہ کیا اور علا کی اس جماعت میں شریک کیا جو سفر میں باوشاہ کے ہم رکاب رہتی تھی۔

التوارى - ج٢ ص١١٥ - ١٤١٥

التواريخ - ج٢ ص١٤١٣ ١٥١ - ١٤١٠

الينأ 🐧

دوران سفر میں جب با دشاہ کے سامنے بدایونی کے فکر ونظر کی مزید جہیں تھلیں اور اس کے علم واوراک کی وسعتوں کا اندازہ ہوا تو اس نے ان کوسنسکرت کی کتاب سنگھاس بتیں کو فارس میں منتقل کرنے کا تھم دیا اور کہا کہ آج ہی بیاکام شروع کر دواور اس کا ایک ورق لکھ کر دکھاؤ۔ چنا نچہ بادشاہ کے اس ارشاد پر عمل کیا گیا۔ اس نے ترجے کا ایک صفحہ دیکھا تو نہایت خوش ہوا۔ بدایونی کے اس کام کی بہت تعریف کی اور ان کو خراج تحسین پیش کیا۔ سنگھاس بتیں کے ترجے کی تفصیل آئیدہ آرہی ہے۔

جب تک بادشاہ نے اپ آپ کو دائر کا اسلام میں محصور رکھا اور وہ امور دین کا پابندر ہائبدایونی کے اس سے اور اس کے بدایونی سے خوب مراسم رہے کین جب بن جلوس کے تمید میں سال کے اواخر (۹۸۵ ہے) اور چوبیسویں سال کے اوائل (۹۸۹ ھے) میں اس نے قبائے ندہب او تارکر بے وینی کے دریا میں غوطہ زنی شروئ کی اور فکر وقمل کے جاوہ مستقیم سے انح اف کر کے غیر وینی رجی نات کو مرکز توجہ تھہرالیا تو بدایونی اس سے کہیدہ خاطر ہوگئے اور دونوں ایک دوسرے سے وہنی طور پر دور دور دور رہنے گئے۔ گرسلسلۂ ملازمت اور تعلق دربار قائم رہا۔

#### معرکه جهاد میں شرکت:

۱۹۸۴ ھے بدایونی نے معرکہ جہاد میں شریک ہونے کی سعادت حاصل کی۔ اس کی تفصیل وہ خودہی کھتے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ۹۸۴ ھ میں اکبر باوشاہ اجمیر میں تھا۔ بدایونی بھی شریک سفر سے۔ بادشاہ نے مان سنگھ کے زیر کمان ایک بڑا اشکر رانا کیکا سے لڑائی کی غرض سے کو کندہ اور کو تھل میرکی مہم پر روانہ کیا۔ کی بہادر سروار اور ورباری امیر فوج میں شامل سے 'جن کے فیصے اجمیر سے تین کوس تک نصب سے۔ بدایونی نے فوج کی شان و شوکت دیکھی تو ہے اختیار ہو گئے اور دل میں جذبہ جہاو نے جوش مارا۔ سید ھے صدر الصدور شخ عبدالنبی شان و شوکت دیکھی تو ہے اختیار ہو گئے اور دل میں جذبہ جہاد نے جوش مارا۔ سید ھے صدر الصدور شخ عبدالنبی شان و شوکت دیکھی تو ہے اختیار ہو گئے اور دل میں جذبہ جہاد نے جوش مارا۔ سید ھے صدر الصدور شخ عبدالنبی بیات بنتی و کھائی نہ دی تو اپنے ہم سبق وہم درس میر غیاث الدین سے ملے جس کا لقب نقیب خال تھا۔ یہ خض بڑا بلت بنتی و کھائی نہ دی تو اپنے نم میران نے کہا:

اگر ہندوسر دارایں لشکرنمی بودنخست سے کدرخست می گرفت من بودم۔

(اگرامیرِکشکر ہندونہ ہُوتا تو میں خوداس مہم میں جانے کے لیے بادشاہ سے اجازت طلب کرتا۔) نقیب خال کی بات بظاہر وزنی معلوم ہوتی ہے کیوں کہ سپہ سالا رکشکر مان سنگھ تھا۔ مگر بدایونی کا جواب بھی نہایت معقول ہے۔ فرماتے ہیں:

ماسر دارِخود بندگانِ حضرت رامی وانیم بر مان سنگھ دغیرہ چہ کار داریم کہ کار بھیجے نیت است۔ (میں نے نقیب خال سے کہا' ہم اپنا امیرا کبر باوشاہ کو مانتے ہیں' جومسلمان ہے اور کفار کے مقابلے میں فوج بھیج رہا ہے۔ مان سنگھ وغیرہ سے ہمیں کیا غرض۔اصل شی نیت ہے یہ ورست ہونی جا ہیے۔) بہر حال بدایونی اور نقیب خال باوشاہ کے پاس پہنچے۔اس وقت وہ شخ معین الدین اجمیری کے مرقد کے اونچے چبوتر ہے کی سٹر ھیاں چڑھ رہا تھا۔نقیب خال نے بدایونی کے شریک جہاد ہونے کے لیے عرض کیا اور سفارش کی کہ انھیں اس نیک کام میں شمولیت کی اجازت دی جائے۔

باوشاہ نے کہا:

فرمووند که او بعهدهٔ امامت متعین است چول می روو؟ پیتو امامت نماز کے منصب پر فائز ہیں۔ جنگ میں کیوں کر جاسکتے ہیں؟ اس نے عرض کیا:'' جہا و کی آرز ور کھتے ہیں۔'' پیس کر با وشاہ نے بدالونی سے وریافت کہا:''بہت جی چاہتا ہے۔''؟ بدالونی نے جواب دیا:''جی ہاں۔ بہرے چاہتا ہے۔'' فرمایا:'' کیوں۔؟''

عرض کیا:''این عملوں کی سیاہی کو جال شاری کے ذریعے دھونا حیاہتا ہوں۔'' ارشاد ہوا: ان شاء اللہ تعالی خبر فتح خواہی آور۔

(ان شاءالله تعالی فتح کی بشارت کے کرآ وُ گے۔'')

یہ کہہ کر باوشاہ نے مراقبے میں سرجھکا کر پوری توجہ سے رخصت کی فاتحہ پڑھی۔ (دعا کی )بدایونی کھتے ہیں کہ میں نے چبوترے پر ہاتھ بڑھا کر پابوی کا ارادہ کیا' مگر بادشاہ نے پیراو پر تھنے کے ۔ وہ اجازت کے کر دیوان خانے سے باہر نکلے تو بادشاہ نے پھر بلایا۔ وونوں ہاتھ بھر کر اشر فیاں عطا کیں اور خدا حافظ کہا۔ اشر فیاں گئیں تو پینے شے تھیں۔

بعدازاں بدایونی 'جہاد پر جاتے وقت صدرالصدور شخ عبدالنبی کی خدمت میں گئے۔اب وہ بھی مہر بان تھے۔تا کید سے فرمایا۔'' میدان جنگ میں دشمن کی فوج سے مقابلہ ہوتو مجھے دعائے خیر سے یادر کھنا۔ حدیث نبوی کی رو سے بیقبولیت وعا کا وقت ہوتا ہے۔ بھولنا نہیں ●۔ بدایونی نے'' بہت اچھا'' کہہ کرشنے سے دعا کی ورخواست کی اور گھوڑے پرسوار ہو گئے۔ بدایونی کا بیسفر جہاو بڑا مبارک ثابت ہوا'اوروہی بادشاہ کے

عن سهل بن سعد رضى الله عنه قال قال رسول الله ﷺ - ثنتان لا يرد ان الدعاء عند النداء وعند الباس حين يلحم بعضهم بعضا - (مشكوة عند الباس حين يلحم بعضهم بعضا - (مشكوة عند البال الأوان واجلة الموذن فيمل ثاني) (يعنى حضرت مهل بن سعدرض الله عند بروايت م كرسول الله تلكيم في في مايا: دو وقت كي دعا بارگاو غدا وندى سے مستر نبيس كي جاتى - ايك اذان كوفت كي اور دوسرى جهاوك وقت كي جب فوجيس برسر پيكار مول - )

اس صدیث کی طرف اشارہ ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:۔

فقہائے ہند (جلد جہارم)

یاس فنح کی خوش خبری لائے۔

اس جنگ میں مسلمانوں کو فتح اور کا فروں کو ہزیت ہوئی۔ رانا بھاگ گیا۔ اس کے ایک قد آور ہاتھی کا نام ' رام پرشاد' تھا۔ یہ ہاتھی کئی دفعہ بادشاہ نے رانا سے مانگا تھا، گراس نے نہیں دیا تھا۔ یہ ہاتھی بھی شاہی فوج کے قضے میں آیا۔ امرائے فوج نے باہم مشورے سے مطے کیا کہ فتح کی خوش خبری کے ساتھ یہ ہاتھی بھی بادشاہ کی خدمت میں پیش کیا جائے۔ بادشاہ کی خدمت میں پیش کیا جائے۔

## فتح کی خوش خبری بدایونی کے ذریعے:

اب سوال یہ درپیش تھا کہ بیاہم کام کس کے سپر دکیا جائے جوفتح کی بثارت دیئے بادشاہ کے حضور جائے۔ آصف خال نے ملاعبدالقادر بدایونی کا نام پیش کیا اور کہا کہ یہ فقط تواب کی غرض سے شامل جہاد ہوئے ہیں انہی کو ہاتھی اور فتح نامہ کے ساتھ بادشاہ کے پاس بھیجنا چاہیے \_\_\_ یہاں بدایونی کیھے ہیں کہ آصف خال کی اس سفارش پرسپہ سالار فوج مان سنگھ نے کہا'' ابھی تو بہت سے اہم امور سرانجام دینا باتی ہیں ان کولشکر میں رہ کر ہر معرکے میں فوجیوں کی امامت کرنی چاہیے۔'' بدایونی نے جواب دیا۔'' یہاں کی امامت کا اب وقت نہیں رہا۔ جھے یہاں سے جا کرخود بادشاہ کی امامت کرنی ہے۔'' مان سنگھ اس جواب پرمسکرایا اور بہت خوش ہوا۔ اس نے تین سوسواروں کی حفاظت میں فہرہ ہاتھی اور فتح نامہ دے کراعز از کے ساتھ بدایونی کورخصت کیا اور خود بھی سیر وشکارا ورخنف مقامات پرحفاظتی چوکیاں اور فقانے قائم کرنے کے لیے ہیں کوس تک ساتھ گیا۔

بدالیونی نہایت عریم کے ساتھ لشکرگاہ سے چلے اور مان سکھ کے وطن' انبیر' کے راستے جو جے پور میں واقع ہے فتح کا اعلان کرتے اور خودا پنے مولد قصبہ ٹو ڈاسے ہوتے ہوئے دارالخلافہ فتح پورسکری پنچے راستے میں جہاں جہاں سے بدایونی کا قافلہ گزرتا' لوگ بوے احرام سے استقبال کو آتے۔ پورے اعزاز سے ظہراتے اور عزات سے رخصت کرتے انبیر سے پانچ کوں کے فاصلے پر تھے کہ ہاتھی دلدل میں پھنس گیا اور بردی مشکل سے عزت سے رخصت کرتے انبیر سے پانچ کوں کے فاصلے پر تھے کہ ہاتھی دلدل میں تفصیل سے بیان کیا ہے۔ دیہات کے لوگوں نے مرت انگیز لہے میں تفصیل سے بیان کیا ہے۔

ا نبیر میں بدایونی کا بیر قافلہ تین چارروز مقیم رہا۔ وہاں سے قصبہ ٹو ڈا کے راستے جو بدایونی کی جائے پیدائش ہے 'بساور گئے' جہاں ان کا پورا خاندان آباد تھا۔ فتح پورسیری پنچے تو مان سنگھ کے والد راجہ بھگوان داس کی وساطت سے شاہی محل میں گئے۔ باد شاہ کو کورنش بجالا کرام ائے لشکر کے عریضے اور ہاتھی پیش کیا۔ بادشاہ نے بدایونی سے کہا:

''امرائے تمھاری تعریف لکھی ہے۔ بچ بتا دُ' کس فوج میں تصاور کیا کارنامہ انجام دیا''؟ بدایونی نے جواب دیا:''میرنا چیز بادشاہوں کے حضور لرزاں وتر ساں بچ ہی بولنے کا عادی ہے۔ بھلا کذب بیانی کس طرح کرسکتا ہے''؟ اس کے بعد پوراوا قعد من وعن بیان کیا۔ بادشاہ نے دریافت کیا:''تم بلاہتھیار سے یامسلے''؟ 'کہا:''زرہ پہنے ہوئے اور تلوار بدست تھا۔'' فرمایا:''یہ چیزیں کہاں ہے ملیں''؟ عرض کیا:''سیدعبداللہ خال سے''!

بدایونی کصتے ہیں: بادشاہ نے میری بڑی تعریف اور تحسین کی۔ ان دنوں شہنشاہ کے سامنے ہمیشہ اشر فیوں کا ڈھیر لگار ہتا تھا۔ دونوں ہاتھ میں اشر فیاں بھر کر انھیں عنایت کیس۔ گئی تو چھیا نوے (۹۲) تھیں۔

پھر پوچھا:''شخ عبدالنبی ہے ل چکے''؟

کہا:''رائے کی گرد وغبار جھاڑتے ہوئے' سیدھا خدمت عالی میں حاضر ہوا ہوں۔اس حالت میں ان سے کیسے ل سکتا تھا''؟

تعدازاں بادشاہ نے ایک عمدہ تم کانخوری دوشالہ بدایونی کو دیا کہاسے لے جاؤاور شخے سے ملاقات کرؤ اور ان سے کہو کہ بید دوشالہ ہم نے خاص آپ کے لیے اپنے کارخانے میں تیار کرایا ہے اسے زیب تن سیجیے۔ بدایونی دوشالہ لے کرشنخ عبدالنبی کے پاس گئے اور جو کچھ بادشاہ نے کہا تھا' بتایا۔ شخ بہت خوش ہوئے اور بدایونی سے یوچھا:

''آپ کورخصت کرتے وقت میں نے کہاتھا کہ دشمن سے مقابلے کے وقت مجھے دعامیں یا در کھنا۔'' بدائونی نے جواب دیا:''اس وقت میں نے بید عا پڑھی تھی۔

اللهم اغفر للمؤمنين و المومنات وانصرمن نصر دين محمد و

اخذل من خذل دين محمد عليه الصلوة والسلام-"

شخ نے کہا: ریجی کافی ہے۔

بدایونی کے الفاظ سے ہیں:

شیخ خوش حال شدو پر سید که دروفت و واع گفته بودم که هنگامے التقائے صفین بدعائے مارایا دآوری \_\_\_ گفتم دعا۔

اللهم اغفر اللمومنين والمونات وانصرمن نصر دين محمد و اخذل من خذل دين محمد عليه الصلوة والسلام خودخوانده بوديم - گفت اين جم كافي است • ـ

حق گوئی و بے باکی:

بدایونی حق گواور بے باک عالم دین تھے۔ بچ کہنے میں حتی الامکان کسی مصلحت کا شکارنہیں ہوتے تھے۔اس ضمن میں دووا قعے قابل ذکر ہیں ُجن سے ان کے علم وفضل کا بھی انداز ہ ہوتا ہے۔

مرزاسلمان جو تیموری خاندان کا ایک او نچ در ج کا رکن تھا، فتح پور میں قیام پذیر ہوا۔ وہ نیک آ دمی تھا اور اکبراس کا بڑا احترام کرتا تھا۔ بھی بھی وہ رات کوعبادت خانے بھی جاتا اور علا ومشائخ کی محفل میں بیٹھتا۔ عام طور سے اس پر وجد وحال کی کیفیت طاری رہتی تھی اور او نچی آ واز میں باتیں کرتا تھا۔ نماز بیشا عام عام طور سے اس پر وجد وحال کی کیفیت طاری رہتی تھی اور او نچی آ واز میں باتیں کرتا تھا۔ نماز بیجاعت کا پابند تھا۔ بدایونی لکھتے ہیں کہ ایک روز میں نے نماز کی امامت کے بعد صرف دعا پڑھی ، فاتح نہیں پڑھی۔ مرزانے اعتراض کیا کہ 'آ پ نے فاتح کیوں نہیں پڑھی۔ مرزانے اعتراض کیا کہ 'آ پ نے فاتح کیوں نہیں پڑھی وایات میں تو اس کو کروہ بھی کہا گیا ہے ۔ ''

مرزانے کہا:

مگر درولایت علم وعلانه بوند که می خوانند\_؟

( کیاولایت (ایران ) میں علم نہیں ہے یا علمانہیں ہیں کہوہاں فاتحہ پڑھی جاتی ہے۔؟' میر نرین

محفتم كه مأرا بكتاب كاراست ندبة تقليد

(ہاراتعلق تواللہ کی کتاب سے ہے تقلید سے نہیں ہے۔)

بادشاہ بھی اس وقت موجود تھا۔اس نے کہا'' بحث نہ کرو' آئندہ پڑھ لیا کرو۔''

بدایونی کہتے ہیں: میں نے بادشاہ کا ارشاد مان لیا 'لیکن فاتحہ پڑھنے کے مکروہ ہونے کی جوروایت تقریب

مجھے معلوم تھی' وہ ان کے سامنے بیان ضرور کر دی 🕰۔

سوال بیہ ہے کہ'' فاتحہ'' کیاشی ہے؟ اس کے متعلق کچھ پتانہیں چلا کہ یہ کیا ہے۔ کسی دور میں کچھ رسوم مروج ہو جاتی ہیں اور پھر جب وہ ختم ہو جاتی ہیں تو ان کی شیخ تعریف کرنامشکل ہو جاتا ہے۔ معلوم ایہا ہوتا ہے کہ بدایونی نماز کے بعدوہی ادعیہ پڑھنے کے قائل شے جنسیں ادعیہ ماثورہ کہا جاتا ہے اور جورسول اللہ مُنالِّمْ ہے ثابت ہیں۔ مرزاسلیمان ان کے علاوہ کچھ اور بھی پڑھنے کے قائل شے اور اسے فاتحہ سے تعبیر کرتے تھے' کیوں ثابت ہیں۔ مرزاسلیمان ان کے علاوہ پھھ اور بھی پڑھی کتابوں میں اس' فاتحہ'' کا کہیں ذکر نہیں ہے۔ کہ علمائے روم میں اسے فاتحہ بی کہا جاتا تھا۔ حدیث اور فقہ کی کتابوں میں اس' فاتحہ'' کا کہیں ذکر نہیں ہے۔ دوسرا واقعہ ایک برہمن کے قبل کے بعد اس دور میں پیش آیا جب بادشاہ اسلام اور احکام اسلام سے

0 تفصیلات کے لیے دیکھیے: منتخب التواریخ - ج۲ م ۲۲۷ تا ۲۳۷

🛭 منتخب التواريخ -٢٠ ص٢١٦ –

دورر بنے لگا تھا۔ اس سلسلے میں بادشاہ نے علما کی موجودگی میں بدایونی سے شاتم رسول ( تَاثِیْلُ ) کے بارے میں استفسار کیا۔ انھوں نے نہایت جرات سے در بار میں مسئلے کی وضاحت کی \_\_\_\_ اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ قاضی متحرا قاضی عبدالرحیم نے صدر الصدور شخ عبدالنبی کے پاس بیداستغاثہ بھیجا کہ'' یبہاں کے مسلمان ایک مسجد تعمیر کرنا چاہتے تھے لیکن یبال کے ایک سرکش اور سرمایہ دار برہمن نے وہ تمام عمارتی سامان خودا تھا لیا اور مسجد کی جگہ پراس سامان سے باز پرس کی تو اس مسجد کی جگہ پراس سامان سے باز پرس کی تو اس نے لوگوں کے سامنے دسول اللہ تا پھی پرسب وشتم کیا۔ اسلام کی اہانت کی اور مسلمانوں کے لیے سخت تو ہین آ میزالفاظ استعمال کیے۔''

ظاہر ہے' یہ معاملہ انہائی سنگین نوعیت کا تھا اور ملک کے صدر الصدور کی حیثیت ہے شخ عبد النبی کے اس کی تحقیق کرنا ضروری تھا' چیا نچہ شخ نے اس برہمن کو طلب کیا' گروہ حاضر نہ ہوا۔ بالاً خرمعاملہ با دشاہ سکہ بہنچا تو اس نے دربار کی دو شخصیتوں ابوالفصل اور ہیر برکو تھوا بھیجا۔ انھوں نے حقیق کی تو پا چلا کہ قاضی عبد الرحیم کا بیان تیجے ہے۔ والیس آ کر انھوں نے بادشاہ کو بتایا کہ تھراکے اس برہمن نے مسجد کی جگہ بت خانہ بھی لیمیر کیا ہے' رسول اللہ منگائی پرسب وشتم بھی کیا ہے' اسلام کے بارے میں نازیبا الفاظ بھی استعال کیے ہیں اور مسلمانوں کی تو بین بھی کی ہے۔ انھوں نے اس ہندو کو بھی بادشاہ کے ساسنے چیش کر دیا۔ اس برہمن کو تو جیل میں ڈال دیا گیا' مگر بیسوال بڑی اہمیت اختیار کر گیا کہ اس جرم کی اس کو سرنا کیا دی جائے؟ اس بارے میں علا کے داروہ مولئے ۔ ایک گروہ نے اس کے تو کی دیا اور دوسرے نے تشہیر اور جرمانے وغیرہ پرزور دیا۔ بحث ذار دوسرے نے تشہیر اور جرمانے وغیرہ پرزور دیا۔ بحث ذاردہ طول پکڑئی تو شخ عبدالنبی نے بادشاہ سے اس کو تو کی دیا اور دوسرے نے تشہیر اور جرمانے وغیرہ پرزور دیا۔ بحث ضورت ہو گئے۔ ایک گروہ نے بادشاہ سے اس کے تل کی امراس کی اور اس پراصرار کیا۔ بادشاہ نے ضرورت ہے۔ شخ غیدالنبی نے بادشاہ سے اس کے تل کی امراس کی اور اس پراس کی کیا تو ہو گئے۔ ایک گروہ برابر یہ کہہ کر ٹالن ضورت ہو۔ شخ نے ختلف مواقع پر بادشاہ سے کی دفعہ اس کے تل کے بارے میں کہا۔ مگروہ برابر یہ کہہ کر ٹالن ضورت ہے۔ شخ نے ختلف مواقع پر بادشاہ سے کی ختلات کی ذات اور علم ہے کیا تو توہ کا بہت لحاظ بھرے میں برائی کے لیے سفارش کرنے گئیں۔ بادشاہ سب پھیستنا لیکن خاموش رہنا کے کیونکہ اس کوشخ کا بہت لحاظ جرائی کرنے کی دارے کیا تا توہ کی داری کرتا تھا۔

پچھ عرصہ گزرنے کے بعد شخ نے بادشاہ سے پھر برہمن کے تل کے لیے کہا تو اس نے جواب دیا کہ ہم تو آپ سے کہہ کو اب دار ماہ کا یہ جواب ہما تو آپ سے کہہ چکے ہیں کہ جو مناسب بچھتے ہیں کریں ہم سے پوچھنے کی کیا ضرورت ہے۔ بادشاہ کا یہ جواب من کرشنے نے برہمن کے قل کا تھم دے دیا۔ گر جب اسے قل کر دیا گیا تو بادشاہ خضب ناک ہو گیا۔ ادھر شاہی حرم کی ہندورانیوں اور دربار کے ہندومصاحبوں نے ہنگامہ بیا کر دیا اور بادشاہ کو بھڑ کا ناشروع کر دیا کہ آپ کی

نرمی آورم ہر آئی سے پہ ملااس قدر جری اور بے باک ہو گئے ہیں کہ آپ کے کم اور منظوری کے بغیر ہی الوگول کوئل کرنے گئے ہیں سے بدوہ دور تھا جب با دشاہ ند ہب سے دور ہوتا جار ہا تھا اور علما کے خلاف اس کی نفرت کے جذبات روز بروز تیز ہوتے جا رہے تھے۔ اس واقعہ نے جلتی پر تیل کا کام کیا اور معاملہ اس کی قوت برداشت سے باہر ہوگیا۔ چنا نچہ ایک روز علی مجلس میں اس نے بیہ مسلم پیش کیا اور در بار کے نئے نئے مفتیوں سے اس کے بارے میں رائے طلب کی۔ ہرایک نے اپنی فکری اور دبنی بساط کے مطابق اس اہم بحث میں حصہ لیا۔ کی کے بارے میں رائے طلب کی۔ ہرایک نے اپنی فکری اور دبنی بساط کے مطابق اس اہم بحث میں حصہ لیا۔ کی بند کہا' اس مقد سے میں نہ تو گواہوں پر کما حق' جرح کی گئی نہ ان کی پوری طرح تعدیل کی گئی' اور مسلم کے تمام پہلوؤں پرغور کیے بغیر قبل کا حکم جاری کر دیا گیا۔ کسی نے کہا' شخ عبدالنبی اپنے آپ کو امام ابو صنیفہ کی اولاد میں شار کرتے ہیں' طالف بدزبانی کریں تو ان کی بیح کہ اسلامی حکومت کے ماتحت کافر اگر رسول اللہ شکھ کے خاصلات کے دیا ہونے فقہ کی کہا ہوں میں وضاحت سے موجود ہے۔ جرت اور تجب کی بات ہے کہ شخ کو اپنے جد امجد کے نہ جب سے اختلاف کی میں وضاحت سے موجود ہے۔ جرت اور تجب کی بات ہے کہ شخ کو اپنے جد امجد کے نہ جب سے اختلاف کی میں وضاحت سے موجود ہے۔ جرت اور تجب کی بات ہے کہ شخ کو اپنے جد امجد کے نہ جب سے اختلاف کی جب سے اختلاف کی میں وضاحت سے موجود ہے۔ جرت اور توجی کی بات ہے کہ شخ کو اپنے جد امجد کے نہ جب سے اختلاف کی میں کرون کے میں۔

ملاعبدالقادر بدایونی منتخب التواریخ میں لکھتے ہیں' اس مجلس میں' جس میں یہ گفتگو ہورہی تھی' میں بھی موجود تھا اور بادشاہ سے کچھ دور تھا۔ دوران بحث میں احیا نک دور سے بادشاہ کی نظر مجھ پر پڑی۔ وہ میری طرف متوجہ ہوا' میرانام لے کر بلایا اور کہا:

فرمودند پیش بیا:

(آگےآؤ۔)

میں قریب گیا تو پوچھا۔

'' کیاتم نے بھی بیمسلد سنا ہے کہ اگر ایک شخص کے قتل پر ننانوے روایتیں ہوں اور رہائی کے لیے صرف ایک روایت ملتی ہوتو مفتی کو چاہیے کہ اس ایک روایت کو ترجیح دے **ہ**ے''

مين في كها: " إل ايما اى ب ج جيها كدر سول الله تظام كاارشاد كرامى ب:

(ان الحدود والعقوبات تندر، بالشهات ـ' میں نے اس کا مطلب فاری میں سمجمایا (کہ شبہات مدوداور سزاؤں میں کی کردیتے ہیں ہے۔'')

میری بد بات س كر بادشاه نے افسوس كے ساتھ يو چھا: "كيا شخ عبدالني كواس مسكے كاعلم ندھا۔ال

<sup>•</sup> ایسی کوئی روایت ہمیں نہیں ملی جس کے بیالفاظ ہوں یا اس سے ملتے جلتے ہوں۔

فقد کی کتابوں میں عام طور پر یہی الفاظ بیں مگر کتب حدیث میں بیالفاظ بیں: اندر ء و الدحدود بالشیهات (شبہات پیدا ہوجائیں تو حدود میں ان ہے کی کرو-)

نے بیچارے برہمن کوئل کردیا۔ آخرابیا کیوں ہوا؟ ''

میں نے کہا:'' شخ خود بڑے عالم ہیں' وہ ضرور جانتے ہوں گے۔اس روایت کے باوجود اگر انھوں نے تھم دیا ہے تو ضرور کوئی مصلحت ہوگی۔''

بادشاه نے سوال کیا: "کیامصلحت ہوسکتی ہے۔"؟

میں نے جواب دیا:'' فتنہ وفساد کی روک تھام اورعوام کی دلیری کاسد باب۔''

بدایونی لکھتے ہیں میں نے اس سلسلے میں قاضی عیاض کی شفاکی ایک روایت جومیری نظرے گزر چکی

تھی'بیان کی رکیکن حاضرین مجلس میں سے بعض خبیث النفس لوگوں نے کہا:

قاضي عياض ماككي است تخن او در دريار حنفي سندنيست

( قاضى عياض ماكلى مسلك كے حامل بيں ۔ان كى بات حفى ملك ميں سندنييں موسكتى۔)

ان کے اس اعتراض پر بادشاہ نے مجھ سے بوچھا:''تمھارے پاس اس کا کیا جواب ہے؟'' میں نے کہا:'' وہ یقیناً ماکی ہیں' لیکن اگر کوئی محقق اور مفتی سیاسی مصلحت کی بنا پران کے فتوے پڑھل کرے تو شرعًا جائز ہے۔''

بدایونی کی بیر بات وہاں موضوع بحث بن گئی اور بحث خاصی طول پکڑ گئی۔ بادشاہ اس وقت بہت غصے میں تھا۔ بدایونی اس کے غصے کی کیفیت ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

موئے سبلت شہنشاہی رادراں وقت مردم می دیدند کہ چوں موئے شیر برخاستہ بودُ وازعقب سرمرا مانع از بحث می آیدند۔

( یعنی لوگوں نے دیکھا کہ شہنشاہ کی موخچھوں کے بال اس وقت شیر کے بالوں کی طرح کھڑے ہو گئے تنے \_\_\_\_ اور حاضرین مجلس پیچھے سے میرا دامن تھینج کر مجھے بحث سے روک رہے تھے۔)

اتنے میں بادشاہ نے جھلا کر مجھ سے کہا:

فرمودندُ ایں نامعقول است که می گوئی۔

(تم به نامعقول باتیں کررہے ہو۔)

اس سے آ کے بدایونی لکھتے ہیں:

'' میں نوراُ تسلیم بجالا یا اور واپس آ کراپی صف میں کھڑا ہوگیا۔اس دن سے میں نے بادشاہ کی مجلس میں آ گے بڑھنا اور کسی معاملے میں سبقت کرنا چھوڑ دیا اور بحث ومباحثہ سے کناہ کشی اختیار کرلی۔بس بھی بھی کورش بجالا تا اور اپنے کام میں مشغول ہوجا تا •

<sup>•</sup> نتخب التواريخ- جس ص ٢٥ تا ٨٣ - شائم رسول الله طفي كى سراك بارے مين مفسل بحث كے ليے ملاحظه مود

rry.

## متعه کی بحث:

اکبر کے اکیسویں سال جلوس (۹۸۳ ھ/۱۵۷۵ء) کے بعض واقعات سے جوخود بدایونی نے منتخب التواریخ میں تحریر کیے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی کچھ مسائل میں اپنے علم و تحقیق کے زور سے باوشاہ کی حمایت کرتے رہے ہیں۔ السون مانے میں اکبرنے سب سے پہلے مید مسئلہ پوچھا:'' کتنی آزاد عورتوں کو نکار میں رکھنا جائز ہے''؟

علانے جواب دیا:'' چار سے زائدعورتوں کو بیک وفت نکاح میں رکھنامنع ہے۔''

ا کبرنے کہا:''جم تو جوانی میں اس کے پابندنہیں رہے جتنی عورتوں کو جاہتے' لکات میں لے لیتے تھے' خواہ وہ آزاد ہوں یا غلام اب اس کی تلافی کیسے ہو کتی ہے؟''

اسليله ميس مختف لوكول في مختلف باتيس بيان كيس-

ا کبرنے پھر کہا:''ہم نے شخ عبدالنبی ہے سنا ہے کہ ایک مجتبد کے نزدیک تو نوعورتوں سے بھی نکاح کیا جا سکتا ہے۔''

علمانے كہا:" ايك مجتهدابن الى كايدر جحان ہے ليفس نے آيت مباركه:

فَانِیَ حوا مَاطَابَ لَکُمْ مِنَ النِّسَآءِ مَنْنی وَ ثُلْثَ وَرُبْع • کے ظاہری مفہوم پرتواٹھارہ عورتوں تک کوجائز ٹھرادیا ہے۔لیکن بیتمام روایات مرجوح ہیں ان پڑمل کرنا جائز ہیں۔''

بادشا، نے شخ عبدالبنی سے دریافت کرایا تو انھوں نے جواب دیا: 'میں نے جو پچھ کہا تھا' اس سے پچھاختلا فات کا اظہار مقصود تھا' اس کے جواز کا میں نے فتوی نہیں دیا تھا۔''

شخ عبدالنبی کا یہ جواب باوشاہ کو بڑا نا گوارگز را' اور کہا۔'' اس طرح تو شخ نے ہم سے منافقت کی' اس

وقت تو کچھاور کہا تھا۔ اب پچھاور کہ رہا ہے۔'' \*\* لنا کے اس میں میں اس کی اس کے اس کا مال نا

بس اسی وفت سے شخ عبدالنبی کی طرف سے اکبر کا دل پھر گیا۔ بادشاہ کے اصرار کو دیکھ کرعلانے اختلافی روایات جمع کرکے آخر بیفتوی دیا کہ:

''متعه کی صورت میں جتنی عورتیں جا ہیں' نکاح میں رکھنا مباح ہے۔''

بدایونی اس سے آ کے لکھتے ہیں:

"اوربیام مالک کے مسلک میں جائز ہے۔شیعہ تو اس لڑکے کو جومتعہ میں پیدا ہوا ہو دوسرے بچوں سے زیادہ عزیز رکھتے ہیں۔ حالانکہ اہل سنت کا پیطریت نہیں ہے۔غرض اس موضوع پر بردی بحثیں ہو کیں۔

🕡 پیسور و النسام کی آیت نمبر۳ ہے۔ اس کا ترجمہ بیہ ہے: جوعورتیں حمیس پیند آئیں' ان میں سے تم دودو' نٹین تین' چار چار

تك نكاح كريسكة مو-

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

میر غیاث الدین نے (جونقیب خال کے لقب سے ملقب تھے) امام مالک کی کتاب موطا دکھائی اور بتایا کہ اس کی تو ایک حدیث میں صراحثاً متعد کی ممانعت کی گئی ہے۔''

اس ہے آ گے متعہ کے جواز وعدم جواز کے بارے میں بدایونی کی پوری عبارت کا اردوتر جمہ یہ ہے۔
''ایک رات آنوپ تلاؤ کے جمرے میں بادشاہ کے پاس قاضی یعقوب' شخ ابوالفضل' حاجی ابراہیم اور
ایک دواور عالم بیٹھے تھے۔ شخ ابوالفضل نے علما کی مخالفت کرتے ہوئے وہ روایات جواس کے والد ملامبارک نے
جواز متعہ کے بارے میں جمع کر کے دی تھیں' بیان کیس۔ بادشاہ نے جمھے (یعنی بدایونی کو) بھی بلایا اور پوچھا:
'' تم اس سلسلے میں کیا کہتے ہو۔؟''

میں نے عرض کیا: ''اس خمن میں ان تمام مختلف روایات اور مسالک فقہی کا جھگڑا ہیں ایک بات پرختم ہوجاتا ہے' اور وہ سیکہ متعدامام مالک اور علمائے شیعہ کے زدیک بالا تفاق مباح ہے۔ امام شافعی اور امام ابوحنیفہ کے زددیک جرام ہے۔ لیکن جب مالکی ند جب کا قاضی اس کا باضابطہ تھم جاری کر دی تو اسی وخت امام ابوحنیفہ کے ند جب میں بھی بالا تفاق مباح ہوجاتا ہے۔ بس بھی ایک پنت ہے' اس کے علاوہ محض قبل و قال اور بحث وجدال ہے' اس کے سوا اور پہونہیں۔ باوشاہ کو میری ہی بات بہت پیند آئی۔ گرقاضی یعقوب نے مجھ سے بحث شروع کر دی اور بحث بہت طول پکڑ گئی۔ میں نے ان سے کہا جو مسئلہ مختلف فیہ ہوؤہ قاضی کے تھم کے بعد متفقہ ہوجاتا ہے۔ اپناس دعول پکڑ گئی۔ میں نے ان سے کہا جو مسئلہ مختلف فیہ ہوؤہ قاضی کے تھم کے بعد متفقہ ہوجاتا ہے۔ اپناس دعول پکڑ گئی۔ میں نے امام کے پیچھ سورہ کا قاتحہ پڑھنے کے مسئلے کو اور بعض دوسری مثالوں کو بطور دکیل پیش کیا۔ میں نے تو انھوں نے شافعی نہ بہت کے مطابق امام کی اقتد امیں سورہ فاتحہ پڑھی تھی۔ کو مطابق امام کی اقتد امیں سورہ فاتحہ پڑھی تھی۔ ان کے اس محل کو علمانے ہدف طعن و تنقید تھم ہایا تھا' مگر د بلی کے قاضوں نے نہ صرف اس کے جواز کا فتو گل دیا اور ان کے اس ممل کو علمانے ہونے موقف کی تائید کی' بلکہ اس کے سخت میں ہونے کا فتو گل دیا تھا۔ جب میں نے بیا تیں پوری وضاحت سے بیان کیں تو قاضی یعقو ہو اس کا قائل ہونا پڑا' اور بالآخر عاجز آگر بادشاہ سے کہا: ''میں کیا کہوں' متعہ کا مباح ہونا ممارک ہو۔''

بادشاہ نے فرمایا:' اس مسئلے میں ہم قاضی حسین عرب مالکی کو قاضی بناتے ہیں' اور قاضی لیعقو ب کو آج سے معز دل کرتے ہیں۔''

اس وقت قاضی حسین کوقاضی بنایا گیا اور اس نے اپنے ندہب کے مطابق متعد کے جواز کا تھم دے دیا۔'' اس کے ساتھ ہی بدایونی کھتے ہیں:

"اب تمام پرانے اور بوڑ ھے علما صدر الصدور شخ عبدالنبی گنگو ہی مخدوم الملک شخ عبدالله سلطان پوری اور قاضی یعقوب تک کے لیے بیدا کی عجیب صورت حال پیدا ہوگئ اور اس روز سے ان کا زوال شروع ہو میں۔ اِن کا قوال شروع ہو اُن سروع ہو کے اِن داقعہ کے چندروز بعدا کبرنے مولا نا جلال الدین ملتانی کو جو بہت بڑے عالم تھے اور جن کی مدمعاش

روک دی گئی تھی' آگرہ سے بلا کر تمام مما لک محروسہ کا قاضی مقرر کر دیا' اور قاضی لیقو ب کو بنگال کے منصب '' قضات پر متعین کر دیا۔ای دن اختلافات کا درواز ہ کھل گیا' یہاں تک کہ دین میں اجتہاد کی نوبت آگئ •۔ مسلم متعہ پر بدایونی نے اپنی تصنیف نجات الرشید میں بھی بحث کی ہے • ۔اور بحث ختم کرتے ہوئے

ماحصل جمه مقد مات مذکوره این است که متعه نزدخفی و شافعی مطلقاً حرام ونز د مالکی وشیعی به انفاق حلال است به با آنکه در کتاب موطا که تصنیف امام ما لک و ناشخاست خلاف او وار داست به امام اگرچه قاضی بهرند بب که باشد برند بهب امام ما لک حکم به جواز متعه کند 'نزد جمه به اتفاق جائز باشد به و به این صورت حق آن است که قائل به حرمت آن باید بود که موجب دلیری عوام و خلل درنسل می شود ● به

(ان تمام مقد مات ندکورہ کا خلاصہ یہ ہے کہ متعہ حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک مطلقاً حرام ہے اور مالکیہ اور شیعہ کے نزدیک براتفاق حلال ہے اگر چہ امام مالک کی تصنیف موطا میں اس (متعہ) کے خلاف لکھا گیا ہے۔ لیکن اگر قاضی بے شک وہ کسی ندہب سے تعلق رکھتا ہوا مام مالک کے ندہب کے مطابق جوازِ متعہ کا فیصلہ دے دیتو سب کے نزدیک براتفاق جائز ہو جائے گا۔ اس صورت پڑمل کیے بغیر صحیح بات یہ ہے کہ بیرام ہی رہے گئا کے دیا ہوتا ہے۔) ہی رہے گا 'کیوں کہ اس سے عوام میں دلیری پیدا ہوتی ہے اور نسل ونسب میں خلل پیدا ہوتا ہے۔) اس ضمن میں بدایونی کی بالکل آخری سطریں سے ہیں:

وایں بحث بہ تقریب استفسار خلیفہ زمان از علمائے عصر بہتفصیل در رسالہ علا حدہ نوشتہ است۔اگر استعاب خواہند درآں جا بگرند 🗗

(یہ بحث جوخلیفہ وقت (اکبر) کے اس دور کے علما سے استفسار کی صورت میں سامنے آئی'ایک علیحدہ رسالے میں تحریر کی گئی ہے۔اگر تفصیل میں جانا مقصود ہوتو وہاں دکیو لی جائے ہے۔)

در بارا کبری میں متعہ کے جواز وعدم جواز کی بحث کے سلسلے میں ہم نے بدایونی کی متخب التواریخ کی

**ا** منتب التواريخ - ج٢٠ ص ٢٠١٢ - ١١١٢ -

۵ ملاحظه بو: نجات الرشيد ازص ۲۳۸ تا ۲۳۸ -

۵ ملاحظه بو ننجات الرشیداز ص ۳۳۸ -

نجات الرشيد-ص ۴۳۸-

بدایوانی کا کوئی ایبا رسالہ ہماری نظر سے نہیں گزرا' جس میں یہ بحث مفصل مرقوم ہو۔ ننتخب التواریخ میں لکھا گیا ہے کہ نجات الرشید میں کہ اور رسالے کا حوالہ دیا گیا ہے' جس کا نام ندکور نہیں۔ نجات الرشید میں کسی اور رسالے کا حوالہ دیا گیا ہے' جس کا نام ندکور نہیں۔ شاید اس رسالے سے نتخب التواریخ کی بحث مقصود ہو' کیونکہ یہ کتاب بادشاہ سے جھپ چھپا کرکھی گئی تھی نجات الرشید انہوں نے بادشاہ کو پیش کر دی تھی۔

پوری عبارت درج کردی ہے اور نجات الرشید کا ماحصل پیش کردیا ہے۔ اس سے صاف پتا چاتا ہے کہ بادشاہ کو 
د' اجتہا' کی راہ پر لگانے میں بدایونی کے غلط استدلال کا بھی حصہ ہے۔ انھوں نے جس اسلوب بیان اور علم 
کلام سے جواز متعہ کا ثبوت پیش کیا' اور اپنی قوت بیانیہ سے متعہ کے عدم جواز کے حامی علا کو خاموش کر ایا' اس 
کلام سے جواز متعہ کا ثبوت پیش کیا' اور اپنی قوت بیانیہ سے متعہ کے عدم جواز کے حامی علا کو خاموش کر ایا' اس 
سے یہ بدیمی نتیجہ لگلتا ہے کہ اس ضمن میں ملا مبارک' ابوالفضل اور بدایونی میں کوئی فرق نہیں ہے۔ بلکہ بدایونی 
نے اس کے جواز میں جو دلائل دیے جین' وہ سر اسر غلط ہونے کے باوجود زیادہ موثر اور زور دار ہیں۔ بدایونی کا 
ہے کہنا بھی قطعی غلط ہے کہ امام مالک جواز متعہ کے قائل ہیں۔ پھر ان کی بیہ بات بھی ہرگز قرین صحت نہیں کہ کہی 
ایک نقہی مسلک کے حال قاضی کا حکم یا فیصلہ اس کے خلاف کے لیے قابل تشکیم اور لائق عمل قرار پا جا تا ہے۔ 
فیصلہ وہی سے ہوگا جو کتاب وسنت کے مطابق ہوگا' اس کے علاوہ ہر فیصلہ غلط ہوگا' خواہ اسے کسی مسلک کا قاضی 
فیصلہ وہی سے ہوگا جو کتاب وسنت کے مطابق ہوگا' اس کے علاوہ ہر فیصلہ غلط ہوگا' خواہ اسے کسی مسلک کے قاضی کا 
فیصلہ وہی کہ جواز میں بدل دیتا ہے اور پھر اس پر سب کے لیے مل کی راہ ہموار ہوجاتی ہے۔ 
فیصلہ اس مسئلے کو جواز میں بدل دیتا ہے اور پھر اس پر سب کے لیے مل کی راہ ہموار ہوجاتی ہے۔ 
فیصلہ اس مسئلے کو جواز میں بدل دیتا ہے اور پھر اس پر سب کے لیے مل کی راہ ہموار ہوجاتی ہے۔

تعجب ہے ایک طرف تو ہدایونی لکھتے ہیں کہ امام مالک نے اپنی تصنیف موطا میں متعد کی مخالفت کی ہے۔ دوسری طرف فرماتے ہیں کہ امام مالک کے پیروکار متعد کے جواز کے قائل ہیں۔ بدایونی کا بیتمام تر انداز استدلال غلط ہے۔

موطا حدیث کی شہرہ آفاق کتاب ہے۔ بعض علما کے نزدیک اسلوب وترتیب کے اعتبار سے بیاس درجہ او نیچ مرتبے کی کتاب ہے کہ صحاح ستہ میں داخل ہے۔ امام مالک میکائیڈ جوائمہ اربعہ میں سے ایک مشہور امام ہیں اور عمل اہل مدینہ کے قائل ہیں اس کتاب کے مرتب و مولف ہیں۔ انصوں نے کتاب النکاح کے ذیل میں ایک باب باندھا ہے جامع مالا یہوز من النکاح۔ اس میں مختلف عنوانات کے تحت ان کا ذکر کیا ہے۔ جن سے نکاح جائز نہیں ہے۔ اس میں نکاح المعجة ایک باب قائم کیا ہے۔ اس میں وہ سند کے ساتھ ایک حدیث درج کرتے ہیں جس کے الفاظ ہے ہیں:

عن على ابن ابى طالب ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن متعة النساء يوم خيبر و عن اكل لحوم الحمر االانسيته • من متعة النساء يوم خيبر و عن اكل لحوم الحمر االانسيته • من بن ابى طالب بن النه عليه عن مرسول الله عليه عن بن ابى طالب بن طالب بن النه عليه الله عليه الله عليه الله عليه المورة و بعورتوں سے متعه كرنے اور گھر يلوگدهوں كا گوشت كھانے سے منع فر مايا۔)
اس كے ساتھ بى امام مالك نے حضرت عمر بن خطاب بن النه كا وہ قول بھى تقل كيا ہے جس ميں انھوں نے متعه كرنے والے كو قابل رجم قرار ديا ہے • م

مؤطاامام مالک-ص۱۹۲

و مؤطا امام مالك- ١٩٧٠-

حضرت شاه ولى الله د بلوى محدث مياشيه اس حديث ك تحت لكصة بن:

اتفق العلماء على تحريم المتعة وهوكالاجماع بين المسلمين

وكانت مباحا في اول الاسلام ثم نسخ ٠٠

(علما کا متعہ کے حرام ہونے پر اتفاق ہے اور یوں جھیے کہ اس پر مسلمانوں کا ایجاع ہے۔ ابتدائے اسلام میں بیمباح تھا' بعد کومنسوخ کر دیا گیا۔)

اس سے صاف ظاہر ہے کہ اہا م مالک کے نزدیک متعہ ای طرح حرام ہے جس طرح دوسرے مسالک اہل سنت کے نزدیک حرام ہے۔ جب مسلمانوں کا اس کی تحریم پر اجماع ہے تو مالکیہ کواس سے مستشیٰ کیوں کر قرار دیا جا سکتا ہے۔؟

صحے بخاری میں بھی بی عدیث موجود ہے۔اس کے الفاظ یہ بیں:

ان عليا رضى الله عنه قال لابن عباس ان النبي عليه نهى عن المتعة و عن لحوم الحمر الاهلية زمن خيبر ٠٠ـ

(حضرت علی ڈٹاٹٹٹا نے حضرت عبداللہ بن عباس ٹاٹٹٹاسے کہا کہ رسول اللہ ٹاٹٹٹانے جنگ ، خنگ ، خ

خیبر کے زمانے میں متعہ سے اور گھر بلو گدھے کے گوشت سے منع فرمادیا۔ ) ص

حرمت متعہ کے بارے میں سیح بخاری کے الفاظ بالکل صاف ہیں۔ اس صدیث کی شرح میں حافظ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں خاصی تفصیلات بیان کی ہیں۔اس ضمن میں قاضی عیاض کے 'جو ماکلی مسلک کے معروف عالم ہیں' بیالفاظ بھی درج کیے ہیں:

وقال عياض ثم وقع الاجماع من جميع العلماء على تحريمها الا الروافض 9-

(قاضى عياض كہتے ہيں كد پھرشيعہ كے سواء متعدكى حرمت رعلاكا اجماع موكيا\_)

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس را کھنے نکاح متعد کے جواز کے قائل تھے۔اس سلسلے

میں حافظ ابن حجر لکھتے ہیں:

واما ابن عباس فروي عنه انه ابا حها وروى عنه انه رجع عن ذلك٠ـ

Ø

<sup>191</sup> مسوى شرح مؤطا-ج۲٬ ص۱۹۱

صحيح بخارئ كتاب النكاح: باب نبي النبي مَالِيْنِا عَن نكاح المعدة خيراً-

فتح البارى - ج٩ ص ١٣٨ طبع مصر -

<sup>0</sup> اليضأ-

(رہے حضرت عبداللہ بن عباس ڈاٹٹؤاتو ان سے متعہ کی اباحت مروی ہے اور بیبھی مروی ہے کہ انھوں نے اس سے رجوع کرلیا تھا۔) لینی بعد کومتعہ کے عدم جواز کے قائل ہو گئے تھے۔ حافظ ابن مجرعسقلانی 'قرطبی کے حوالے سے فرماتے ہیں:

وقال القرطبي الروايات كلها متفقة على ان زمن اباحة المتعة لم يطل و انه حرم 'ثم جمع السلف و الخلف على تحريمها الا من لايلتفت اليه من الروافض .

(قرطبی کہتے ہیں تمام روایات اس پرمنفق ہیں کہ اباحت متعد کا زمانہ طویل نہ تھا۔ اسے حرام تلم ہرا دیا گیا تھا۔ گرشیعہ نے حرمت متعد کی طرف التفات نہیں کیا۔) متعد کی طرف التفات نہیں کیا۔)

سلف و خلف کے اس عظیم ولا تعدادگروہ علا میں ظاہر ہے کہ امام مالک اور ان کے مسلک کو مانے والے تمام مالک یہ شامل ہیں \_\_\_\_ اس ضمن میں حافظ ابن حجر مزید لکھتے ہیں کہ مالکیہ تو ذکاح مؤدت کے سخت مخالف ہیں۔ وہ تو اس نکاح ہی کو باطل قرار دیتے ہیں 'جو چند گھنٹوں یا چند دنوں کے لیے کیا جائے۔ان کے الفاظ درج ذیل ہیں:

وقال ابن دقیق العید ماحکاه بعض الحنفیة عن مالك من الجواز 'خطاء۔ فقد بالغ الما الکیة فی منع النكاح المئوقت' حتی ابطلوا توقیت الحل بسببه۔ فقالوا لوعلق علی وقت لا بد من مجیئه 'وقع السطلاق الان۔ لانه توقیت للحل 'فیکون فی نکاح المتعة۔ قال عیاض واجمعوا علی ان شرط البطلان التصریح بالشرط و۔ عیاض واجمعوا علی ان شرط البطلان التصریح بالشرط و۔ (ابن وقی العید کہتے ہیں کہ بعض حنفیہ نے امام مالک سے متعہ کا جو جواز بیان کیا ہے وہ غلط ہے۔ مالکی تو نکاح موقت کی ممانعت میں بڑی شدت کا اظہار کرتے ہیں۔ ان کے نزد یک تو اس کا موقت ہونا ہی اس کی حلت کو باطل تھرا دیتا ہے۔ ان کا نقط نظریہ ہے کہ اگر طلاق کو خاص وقت تک کے لیے معلق کر دیا جائے 'جس کا آتا ضروری ہے۔ (لیمی عورت کو کہا جائے کہ کل شام کو تعین طلاق واقع ہو جائے گی۔ کیوں کہ عورت کو کہا جائے کہ کل شام کو تعین طلاق واقع ہو جائے گی۔ کیوں کہ

فتح البارى - ج٩٠٥ ص ١٣٨ طبع مصر-

<sup>3 -</sup> الينا-

نکاح کو جوحلال ہے مئوفت قرار دینا' نکاح متعہ کے تھم میں آتا ہے۔ قاضی عیاض کہتے ہیں اس بات پر علما کا اجماع ہے کہ نکاح کو کسی شرط کے ساتھ مشروط کرنا ہی اس کے بطلان کی دلیل ہے۔)

بہرحال اہل سنت کے کسی امام کے نز دیک متعہ جائز نہیں ہے اور ان سب کا اس کی تحریم پر اجماع ہے۔ بدایونی کا بیفقطہ نظر بھی غلط ہے کہ جہاں کوئی عالم جائے' وہیں کے علما کے فقہی مسلک کواختیار کرے۔

#### شاہ بیندوں سے بُعد:

جس زمانے میں ملامبارک کا بیٹا ابوالفضل بارگا و خسر دی ہے۔ بینے اس زمانے میں ملامبارک کا بیٹا ابوالفضل بارگا و خسر دی میں باریاب ہوا۔ اس سے پہلے شاعر کی حیثیت سے فیضی بھی دربارشاہی میں موجود تھا۔ اور بھی بہت سے علا کی بڑی تعداد دربار سے مسلک تھی۔ ابوالفضل بڑی تیزی سے آگے بڑھ گیا۔ وہ باپ کی علمی مدداور خود اپنے زور ذہانت سے دربار میں نمایاں نظر آنے لگا۔ اب بادشاہ کا دل چونکہ دینی اثر ات اور مذہبی رجانات سے روز بروز خالی ہور ہا تھا' اس لیے ابوالفضل نے علا کی تذکیل اور اسلامی تعلیمات کی تو بین کا برطاسلہ شروع کر دیا' جس میں خود بادشاہ اور اس کے ہند و مصاحب بھی دلچپی لینے لگے۔ لیکن بدایونی خالص برطاسلہ شروع کر دیا' جس میں خود بادشاہ اور اس کے ہند و مصاحب بھی دلچپی لینے لگے۔ لیکن بدایونی خالص نے مواور دینی تعلیمات کا اثر ان پر پوری طرح حاوی تھا' اس لیے وہ نہ صرف ابوالفضل جیے وغیرہ سے متاثر نہیں ہوئے' بلکہ ان کی کھل کرمخالفت کی۔ انھیں وہنی طور پر بیشد بدا حیاس تھا کہ ابوالفضل جیے لوگ تو بادشاہ کے منظور نظر ہیں اور برابر ترتی کی منزل کی طرف گا مزن ہیں' لیکن دہ (بدایونی) جو اسے برکھ علام علوم مروجہ کے ماہراور بادشاہ کے امام نماز ہیں' دربار میں کم حیثیت کے مالک ہیں۔ آخر بیہ کیوں ہے؟

یمی وجہ ہے کہ بدایونی کاقلم بہت تیز ہوگیا ہے اور دربار کے ہرامیر اور عالم پراپی تحریر میں طنز واستہزا کے تیر چلاتے دکھائی دیتے ہیں۔ چھوٹے کی قدر اور بڑے کی ناقدری سے آھیں شدید تکلیف ہوتی ہے۔ جب وہ دیکھتے ہیں کہ نااہل کو آگے بڑھا دیا گیا ہے اور اہل کو پیچھے دھیل دیا گیا ہے تو وہ سرایا احتجاج ہوجاتے ہیں اور نہایت دکھ کے ساتھ اس کا اظہار کرتے ہیں۔ وہ کئی سال کسی نہ کسی طریقے سے اکبر کے دربار سے منسلک رہے لیکن نہ بھی بادشاہ کی زیادہ خوشامد کی نہ ہر غلط بات میں اس کی تائید کی اور نہ ان امراو علما سے ذبنی طور پر متفق ہو سکے، جنھوں نے ہر معالم میں بادشاہ کی ہاں میں ہاں ملانے کو اپنے لیے فرض قرار دے لیا تھا۔

بدایونی اپنی ملازمت کے ابتدائی دور ہی میں بادشاہ اور اس کے امراسے کچھ کبیدہ خاطر ہوگئے تھے اور ان سے دور دور رہنے گئے تھے' کیونکہ وہ اپنی نیکی ادرا فناد طبع کی بنا پراس ماحول میں جوبعض لوگوں نے پیدا کر دیا تھا' اپنے آپ کو وابستہ نہیں کر سکے تھے۔وہ کئی مرتبہ طویل رخصت لے کرگھر گئے اور پھر آ گئے۔ دہ عالم دین' ذہین وطباع اور بہترین مصنف ومترجم تھے اس لیے بادشاہ کوان کی ضرورت رہتی تھی۔ بادشاہ کوخوب معلوم تھا کہ وہ دربارکی ملازمت سے ناخوش ہیں اور اس کے پاس رہنے سے انھیں وہنی تکلیف ہوتی ہے لیکن ان کی قابلیت کی وجہ سے وہ ان سے تعلق قائم رکھنے پر مجبور تھا۔ اس نے قاضی علی کی کوشش سے ہزار بیگھہ زمین بھی انھیں مدومعاش کے لیے وے دی تھی گرچونکہ وہ مستقل طور سے ملازمت نہیں کرتے تھے لہذا اس میں سے بھی کیچے زمین واپس لے لیگئی۔ وہ منتخب التواریخ میں لکھتے ہیں:

''میں عرصے سے ملازمت سے علیحہ ہ ہوکر گھر میں بیٹھا ہوا تھا۔ بادشاہ کے قیام اجمیر کے زمانے میں' قاضی علی نے مجھے بادشاہ کے سامنے پیش کیا اور میری مدد معاش کے لیے ہزار بیگھد اراضی کا وعدہ یاد دلایا۔ بادشاہ نے کہا:'' مجھے یاد ہے کہاس کے متعلق جاری کردہ فرمان میں ملازمت پر قائم رہنے کی شرط تھی۔'' قاضی علی نے جواب میں کہا:''جی ہاں! بشرط خدمت ان کوزمین دی گئی تھی۔'' بادشاہ نے کہا:'' اس سے بوچھو کیا کوئی ضعف و عارضہ لاحق تھا کہ اس نے ملازمت ترک کر دی۔'' قاضی خال برخشی نے فوراً جواب دیا:''قسمت کا ضعف تھا۔''اس موقع پرتمام مقربین دربار نے سابقہ امامت کاحق سمجھ کر\_ سابقہ اس لیے کہ ان دنوں نماز بإجماعت بالكل ہی ختم كر دی گئی تھی \_ ( دريں ايام باجماعت واذان كه ہر پنج وفت برائے خاطر جماعت در درباری گفتند برطرف شد 🗗 ) میرے لیے سفارش کی۔ بادشاہ نے جواب دیا:'' ہم کسی کوملازمت میں رہنے پر مجور نہیں کرتے۔اگریہ ملازمت نہیں کرنا چاہتا تو اس کی زمین نصف ہو جائے گی۔'' میں نے فوراُ ہی یہ بات قبول کر لی جو بادشاہ کو بڑی نا گوارگزری اور میری طرف ہے رخ بھیرلیا۔ قاضی علی نے دوبارہ عرض کیا کہ' آخر اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟" اور اس پر بڑا اصرار کیا تو فرمایا: ' شخ عبدالنبی سے بوچھا جائے کہ بیدملازمت کی شرط کے بغیر کتنی اراضی کامستحق ہوسکتا ہے۔''شخے سے پوچھا گیا تو انھوں نے مولانا الله دا دامروہی مرحوم کے ذریعے کہلوایا کہ' چونکہ عبدالقادر عیال دار آ دمی ہے اور اس کے ذھے کافی اخراجات ہیں لہذا میں حسب الحکم اس کے لیے آٹھ سویا سات سوبیگھ اراضی تجویز کرتا ہوں۔' مصاحبوں اور مقربوں کا خیال تھا کہ اب کوئی اورع ض داشت (جوملازمت ترک کردینے کے متعلق ہو) مناسب نہیں ہے وہ سب مجھے ملازمت اختیار کر لینے یر مجور کرنے لگے۔مجبوراً میں دوبارہ اس ملازمت کے چکر میں کھنس گیا' جس سے بمشکل نجات حاصل ہو کی تھی۔ پیسب سزااس لیے بھگتنا پڑی کہ میں نے قبل ازیں بادشاہ کے بار بارتھم دینے کے باوجود داغ کی تجویز قبول نہیں کی تھی۔

بدایونی اگر چه در بارشاہی سے کبیدہ خاطر ہو چکے تھے اور وہاں رہناان کے لیے بہت مشکل ہو گیا تھا، بادشاہ اور بدایونی کے افکار وخیالات میں بڑا بعد پیدا ہو چکا تھا۔ تا ہم ان کی قابلیت کی وجہ سے بادشاہ کو پھران

التواريخ - ج٢ ص١٣ -

کی ضرو<del>رت پر</del>تی بھی اور وہ آ جاتے تھے۔ ایک جگہ لکھتے ہیں کہ بڑے فور و تامل کے بعد پانچ ماہ کی رخصت منظور ہوئی۔ خواجہ نظام الدین ہروی نے (جو بدایونی کے بہت مشفق اور قدر دان دوست تھے) بادشاہ سے عرض کی کہ ان کی والدہ و فات پائی ہیں' اٹل خانہ کی تسکین و تسلی کے لیے وطن جانا ضروری ہے۔ لہذا رخصت عطاک جائے۔ بادشاہ نے جانے کی اجازت تو دے دی گر بہت نا خوش گوار انداز سے دی۔ سلام کے لیے صدر جہاں خود و دفعہ بدایونی سے کہا۔ ''سجدہ ککن'' (بادشاہ کو سجدہ کرو)۔ بدان سے ہونہ سکا تو بادشاہ نے رنجیدگ کے عالم میں کہا۔ ''جانے دو۔''

## بدایونی حج کی سعادت نه حاصل کر سکے:

۹۸۵ ها ۱۵۷۵ء کے حالات میں بدایونی لکھتے ہیں کہ اس سال کے ماہ رجب میں جوخواجہ معین الدین اجمیری کے عرس کا زمانہ ہے بادشاہ نے اجمیر کا عزم کیا۔ جب سواری ٹوڈا کے مقام پر پینجی تو شاہ ابوتر اب جوشیراز کے اکابر سادات میں سے تھے اور سلاطین گجرات کے شخ دمر شد سے ملاقات کے لیے آئے۔ میر شد کے قریب پہنچ تو بادشاہ نے شاہ ابوتر اب کو تجائ کا امیر مقرر کیا ادر تھم دیا کہ حاجیوں کا ایک قافلہ تر تیب دیا جائے اور اعلان کر دیا جائے کہ جوشن حج بیت اللہ کی سعادت حاصل کرنے کا خواہاں ہوں اس قافلہ میں شامل ہوسکتا ہے۔ گجرات کے اعتماد خال کو کثیر رقم دے کرشاہ ابوتر اب کے ساتھ جانے کا تھم جاری کیا۔ بدایونی سامل ہوسکتا ہے۔ گجرات کے اعتماد خال کو کثیر رقم دے کرشاہ ابوتر اب کے ساتھ جانے کا تھم جاری کیا۔ بدایونی کی صدمت میں گیا ان سے عرض کیا کہ میر سے لیے بھی بادشاہ سے حج پر جانے کی اجازت لے دیں۔ انھوں نے مجھ سے پوچھا۔

كيا آب كى والده زنده بين-"؟

میں نے کہا:''ہاں زندہ ہیں!''

کہا:'' آپ کا کوئی بھائی یا ایبار شتے دار ہے جوآپ کے بعدان کی خدمت کرتار ہے؟'' عرض کیا:''نہیں' صرف میں ہی ان کا ذریعہ خدمت ہوں!''

فرمایا: "اگرآپ والده سے اجازت لے لیں تو بہتر ہوگا۔"

غرض مجھے جج کی سعادت نصیب نہ ہوئی اوراب میں اس محرومی پرحسرت وافسوں کرتا رہتا ہوں۔

## بیٹے کا نام بادشاہ نے رکھا:

ویمنی بُعد اوراختلاف کے باوجود بدایونی کے دل میں بادشاہ کا احتر ام موجود تھا۔ گھریلو معاملات میں بھی وہ اس سے مشورے کوضروری قرار دیتے تھے۔اس کا انداز ہ اس سے کیجیے کہ بچہ بیدا ہوا تو اس کا نام بادشاہ سے یو چھ کررکھا۔ لکھتے ہیں: میں گئر کے ساتھ ربواڑی کے ضلع میں تھا کہ وطن سے بیٹے کی ولادت کی اطلاع موصول ہوئی۔

نہایت خوثی ہوئی اور جذبات مسرت سے بادشاہ کی خدمت میں حاضر ہوا اشر فی نذر کی اور نام کے لیے عرض کیا۔''

فرمایا'' تمھارے باپ اور دادا کا کیا نام ہے؟''عرض کی۔''ملوک شاہ بن حامد شاہ۔' ان دنوں "باھادی "کا وظیفہ بادشاہ کے ورد زبال تھا۔ فر مایا۔'' اس کا نام عبدالہادی رکھو۔'' حافظ محمد ابن خطیب بھی ساتھ تھے۔انھوں نے ہر چند کہا کہ نام رکھنے کے بحرو سے پر نہ رہو حافظوں کو بلاؤ اور لڑکے کی درازی عمر کے لیے قرآن پڑھوا کر دعا کراؤ۔ میں نے ان کی بات کی پروانہ کی۔ آخر چھ مہینے کے بعد لڑکا فوت ہو گیا۔خدا میرے لیے اس کے دن میراشفیع کرے ہو۔

# دوستول كي جدائي كاغم:

اس کے بعدوہ دور آیا کہ بدایونی شاہی مجانس سے اس قدر متنظر ہو گئے کہ بہت دور دور رہنے گئے۔
لیکن اس کے باوجود بھی کوئی ضرور بیات انھیں وربار میں تھینج لاتی تھیں اور بھی ان کی علمی قابلیت کی وجہ سے خود
بادشاہ ان کو بلانے پر مجبور ہوجاتا تھا۔ اس زمانے میں جن ورباری علاکے وہ شدید بخالف تھے اور جن سے ان کی
بخوں کا سلسلہ دربار میں اور دربار سے باہر جاری رہتا تھا' ان میں ابوالفضل اور فیضی خاص طور سے قابل ذکر
ہیں۔لیکن سے بھی واقعہ ہے کہ سے دونوں بھائی بدایونی کے علم وفضل کے بہت مداح تھے' اور بادشاہ بدایونی سے
ناراض ہوجاتا تو یہ ان کی بادشاہ سے سفارش بھی کرتے تھے۔ اس کا ذکر خود بدایونی اپنی تصنیف منتخب النواری خ

درباری علما میں ملا نظام الدین ہر وی مبدایونی کے مخلص ومشفق دوست تھے۔ اور ان کے بے حدیمی خواہ۔! بدایونی نے ان کی شفقتوں اور بادشاہ سے سفارشوں کا گئی مقام پر تذکرہ کیا ہے۔

درباری علاایک بڑی جماعت پرمشمل تھے اور مخلف مسائل سے متعلق ان کی مخالفانہ و موافقانہ بحثوں کاسلسلہ جاری رہتا تھا۔ بدایونی کے آخری زمانے میں ان میں سے زیادہ تر علاوفات پانچکے تھے۔ بدایونی اس کاذکران الفاظ میں کرتے ہیں:

"اس تاریخ سے اب تک کدرس سال کا عرصہ گرر چکا ہے مباحثہ و مجادلہ کرنے والوں کی اس جماعت میں جوسو سے زیادہ افراد پر مشتل تھی محقق و مقلد کوئی بھی تو نظر نہیں آتا ہے۔ سب کے چہروں پر موت اپناسیاہ نقاب ڈال چکی ہے۔ اللہ کا بیفر مان بلا شبطی ہے۔ کُ لُ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ۔وہ محفلیں اجر گئیں ہیں اور ایک میں سوگواررہ گیا ہوں۔ جب ان کی یاو آتی ہے تو میری غم زدہ آ تکھیں جیرت وافسوں کے ساتھ خون کے

<sup>🗸</sup> منتنب التواريخ - ج٢ م ٢٥٢ –

آ نسوروتی ہیں اوردل نالہ وفریاد کرنے لگتا ہے۔ کاش! وہ لوگ کچھ دن اور زندہ رہتے کہ بہرنوع اس قحط الرجال میں ان کا وجود بڑا غنیمت تھا۔ اب کس سے بات کریں۔ مبادلہ خیالات کا لطف تو ان کے ساتھ ہی رخصت ہو گیا۔ اب مجھ نا کارہ وافقادہ کے لیے بجز اس کے کوئی چارہ نہیں کہ ان کی جدائی کے داغ سے جاتا اور دل ہی دل میں آہ وفر باد کرتا رہوں:

افسوس که یارال جمه از دست شدند دریائے اجل بگال بگال پست شدند . بودند ننگ شراب در مجلس عمر کیه لخط زما پیشترک مست شدند .

# علمی تصنیفی خدمات:

بدایونی کی علمی تصنیفی خدمات کا دائرہ بڑا وسیج ہے۔انھوں نے دربارا کبری میں آنے سے پہلے بھی تصنیفی خدمات انجام دیں دربار میں آنے کے بعد اکبرے حکم ہے بھی ترجمہ و تالیف میں نام پیدا کیا اور پھر زندگی کے آخری وقت تک بیسلسلہ جاری رہا۔ اکبرے انسلاک کے بعد انھوں نے بادشاہ کے حکم سے سب ہے پہلے سنگھاس بتیس کا فارس میں ترجمہ کیا۔ اس کی مخصر تفصیل یہ ہے کہ ۹۸۲ھ کے ماہ صفر کی آخری تاریخ کو ا كبرنے فتح بنگالہ كے اراوے سے كوچ كيا۔اس سفريس بدايوني بھي اكبركے ساتھ تھے۔وائسي ير ٢ جمادي الا ولي ٩٨٢ هـ/٢١/ اگست ٢٩ ١٥٤ ء كوشا بي كشكر جون يورپينجا اورايك مهينا تين دن و بال مقيم ربا - ٩ جما دي الاخري کو دہلی کے لیے روائلی ہوئی۔اس سفر میں بادشاہ کے سامنے بدایونی کی علمی قابلیت کے مزید جو ہر کھلے اور ان کی وسعت معلومات کا پتا چلا تو وہ اور بھی متاثر ہوا۔ جمادی الاخریٰ ہی کی کسی تأریخ کو جب قافلۂ شاہی کا نزول شیر گڑھ کے قصبے میں ہوا تو بادشاہ نے بدایونی کوشرف مخاطبت سے نواز اادر تھم دیا کہ سنگھاس بتیسی کا فارس میں ترجمہ کیا جائے۔ یہ کتاب بتیں کہانیوں پرمشمل ہے جو مالوہ کے راجہ بکر ما جیت کے حالات سے متعلق ہیں۔ اصل کتاب سنسکرت زبان میں ہے۔ بادشاہ کا تھم تھا کہ اس کتاب کا فاری میں ترجمہ کر کے اسے طوطی نامہ کے اسلوب برنظم ونثر میں ترتیب دیا جائے اور ایک ورق کا ترجمہ نمونے کے طور پر آج ہی پیش کیا جائے۔ ایک صاحب علم برہمن کو بھی مدد کے لیے مقرر کیا۔ چنانچہ بدایونی نے اس دن پہلی کہانی کا ایک ورق ترجمہ کر کے بادشاہ کی خدمت میں پیش کیا۔ بادشاہ نے بہت تعریف کی۔ کتاب کا ترجم کمل ہو گیا تو اس کا نام'' نامه خرد افزا'' رکھا۔ بیاس کا تاریخی نام ہے۔ کیونکہ کتاب میں اس کالصنیفی اور تاریخی پس منظر بھی شامل ہے۔ بادشاہ نے کتاب بیندی اور کتب خانه شابی میں داخل ہو گی۔

یہاں بیرواقعہ قابل ذکر ہے جو بدایونی نے منتخب التواری میں چھتیویں سال جلوس (۹۹۹ ھے/۱۵۹۱ء) کے واقعات کے شمن میں بیان کیا ہے کہ شاہی کتب خانے سے ''نامہ خردافزا'' کانسخہ کم ہو گیا تھا' سلیمہ سلطان نے اس سلسلے میں بدایونی کوئی دفعہ یا دفر مایا اور بدایوں میں ان کو بلانے کے لیے قاصد بھیجے۔ مگروہ کچھالی الجھنوں میں گرفتار تھے کہ نہ جاسکے۔آخر بادشاہ نے حکم دیا کہ بدایونی کی مدد معاش موقوف کر دی جائے اور اسے زبردتی بدایوں سے دربار میں لایا جائے۔لیکن اس موقعے پر مرزانظام الدین احمد نے دوتی کاحق ادا کیا۔ ابوالفضل نے بادشاہ سے سفارش کی اور ہر باریمی کہا کہ کوئی مشکل ضرور در پیش ہوگی ،جس کی وجہ سے وہ نہیں آ سکے اور بدایوں میں بیٹھے ہیں:

مالام مرضی ہے۔ اسلام مرضی ہے۔ اسلام ہوگیا۔ بادشاہ نے بدایونی کوظم دیا کہ '' افر بن بینی اور اپنی مرضی ہے اسلام بول کر کے بادشاہ کے مصاحبوں میں شامل ہوگیا۔ بادشاہ نے بدایونی کوظم دیا کہ '' افر بن بید'' کا ہندی ہے فاری میں ترجمہ کیا جائے۔ یہ ہندوؤں کا چوتھا دید ہے اور اس کے بعض احکام اسلام سے مطابقت رکھتے ہیں۔ ترجمے کے سلسلے میں ایک پنڈت کی خدمات بھی بدایونی کے سپر دکیس۔ کام شروع کیا گیا تو کتاب کی بعض نہایت بیچیدہ عبارتیں سامنے آئیں جنمیں بدایونی بھی سیجھنے سے قاصر تھے اور ان کی سیج تعبیر وہ پنڈت بھی نہیں کر پاتا تھا۔ جب بید مشکل بادشاہ کے سامنے پیش کی گئی تو اس نے یہ کام پہلے تو فیضی کے سپر دکیا اور بعد کو حاجی ابراہیم سر ہندی کواس پر مامور فرمایا۔ لیکن وہ بھی اس کا بہتر ترجمہ نہ کر سکے۔

اس چوتھ وید (اتھر بن بید) کے احکام میں ایک تھم یہ ہے کہ جب تک الی عبارت جس میں کئی لام آتے ہیں مثلاً لاالے والا اللہ نہ پڑھی جائے 'نجات نہیں ہوگی۔ایک تھم میں چندشرائط کے ساتھ گائے کا موشت مباح قرار دیا گیا ہے۔ایک جگہ میت کو ڈن کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور جلانے سے روکا گیا ہے۔

اس وید کے بید احکام بحث میں بیان کر کے شخ بھاون نے ہندوستان کے بہت ہے برہمنوں کو لاجواب کردیا تھااورای سے متاثر ہوکراس نے اسلام قبول کیا تھا۔

٩٨٧ ه/ ١٥٤٨ء كـ واقعات كضمن مين لكصة بين:

بادشاہ ۹۸۱ه/ ۱۵۷۸ء میں پنجاب کا دورہ کر کے دہلی پہنچا۔ وہاں سے اجمیر گیا اور عرس میں شامل ہوا۔ دوسرے دن آگرہ کا قصد کیا۔ شبح کے وقت ٹو ڈامیں منزل ہوئی' تو میں بساور سے استقبال کے لیے پہنچا ہوا قا۔ حاضر ہوکرا پی تصنیف'' کتاب الا حادیث' پیش خدمت کی۔ یہ کتاب نضیلت جہاد اور تیراندازی کے اجرو ٹواب کے موضوع سے متعلق ہے۔ کتاب کتب خانہ شاہی میں داخل ہوئی۔

990 ھ/1001ء کو باوشاہ نے کہا کہ بجرتِ رسول اکرم نگاٹی پر ہزارسال پورے ہو چکے ہیں۔اب تاریخ کی ایک ایس کتاب کصی جائے جس میں گزشتہ ہزارسال کے تمام شاہان اسلام کے واقعات و حالات درج ہوں اور تاریخ کی یہ کتاب دوسری کتب تواریخ کے غلط واقعات کی ناسخ اور تر دید کناں ہو۔ اس کا نام "تاریخ الفی" رکھا جائے اور اس میں ' سن' کے ساتھ بجائے لفظ' ججری' کے '' رسلت' کا لفظ لکھا جائے۔ "تاریخ الفی' رکھا جائے اور اس میں ' سن' کے ساتھ بجائے لفظ' ججری' کے '' رسلت' کا لفظ لکھا جائے۔ بہانچ رسول اللہ منگریم کے حالات معرض تحریر

النے کے لیے سات اشخاص کو مامور کیا گیا، جن میں ایک ملاعبدالقادر بدایونی تھے۔ بدایونی کوجن سنین کے اواقعات ضبط کتابت میں لانے کا کام سپر دہوا ان میں خلیفہ ٹانی حضرت عمر ڈٹاٹٹڑ کے حالات بھی تھے۔ ایک ثب یہ مسودہ بادشاہ کے ملاحظہ میں تھا۔ جب بادشاہ پر ھتے پر ھتے حضرت عمر کے حالات کے شمن میں کوفہ شہر گائیم اقسرا بارت کے انہدام حضرت علی ڈٹاٹڑ کی صاحب زادی حضرت ام کلثوم سے حضرت عمر کے نکاح اور شہر سیمنا کی فتح اور وہاں سے بڑے برے بچھووں کے نکلنے کے واقعات پر پہنچا تو ان مندرجات پر بحث شروع کردل اور خاصی ردوقد ح کی۔ آصف خال ٹالٹ لیمنی مرزاج حفر نے اس بحث میں بادشاہ کی تائید کی جو بالکل غلاقی۔ اللہ ابوالفصل اور غازی خال بدشی نے ان واقعات کوشیح قرار دیا اور تاریخی حیثیت سے ٹنی برصحت شہرایا۔ اللہ البہ ابوالفصل اور غازی خال بدشی نے ان واقعات کے ماخذ کے بارے میں بھی سوال کیا اور پوچھا کہ'' تم نے عالات کہاں سے لیے ہیں؟'' انھوں نے جواب دیا:'' میں نے بچھا پی طرف سے بنا کر تو نہیں لکھا' جو بکھا کہاں سے لیے ہیں؟'' انھوں نے جواب دیا:'' میں نے بچھا پی طرف سے بنا کر تو نہیں لکھا' جو بکھا کہاں میں پڑھا تھیں وار نقیب خال سے کہا کہ وہ شخصی کر کے ان واقعات کی صحت و عدم صحت کے بارے میل کہا دیا ہو گھا کہ ہی سے بارے کما ہوئی کو بادشاہ کو طلع کرے۔ کتا ہیں دکھی کر اس نے تمام واقعات کے شبحے ہونے کی تصدیق کی اور بدایونی کو بادشاہ کا بادشاہ کو مطلع کرے۔ کتا ہیں دکھی کر اس نے تمام واقعات کے شبحے ہونے کی تصدیق کی اور بدایونی کو بادشاہ کو مطلع کرے۔ کتا ہیں دکھی کر اس نے تمام واقعات کے شبحے ہونے کی تصدیق کی اور بدایونی کو بادشاہ کو مطلع کرے۔ کتا ہیں دکھی کو اس نے تمام واقعات کے سے جاگر فت سے خیات حاصل ہوئی۔

بہرحال مختلف لوگوں نے اور بعد میں آصف خاں نے 992 ھ/1009ء تک کے حالات''تالنًا الفی'' میں جمع کیے۔ پھر ۱۰۰۰ھ کو بادشاہ نے لا ہور میں بدایونی کواس کے تمام مسودات کے مقابلے تصحیح اور شینا میں جو تقدیم و تاخیر ہوگئ تھی' اس کو درست کرنے کا حکم دیا۔ ایک سال تک بدایونی بیکام کرتے رہے۔ انھول نے اس اثنا میں پہلی دو جلدیں مکمل کیں' تیسری جلد کا کام آصف خان کے سپرد کیا گیا۔ آئین اکبری ٹی ابوالفضل کھتا ہے کہ اس کتاب کا دیبا چداس (ابوالفضل) نے کھا۔

کتاب میں جنگ کے جوکوائف درج ہیں وہ ساڑھے جار ہزار سال پیشتر وقوع پذیر ہوئے تھے۔ بعض کے بزد کیا ہے اس کے ان پرای ہزار سال کاعرصہ گزر چکا ہے۔ ہندواس کتاب کے لکھنے اور پڑھنے کوعباوت جھتے ہیں اور ان کے مذہبی نقط نظر سے اس کے تمام مندرجات قابل اعتاداور لائق اعتنا ہیں۔

بدایونی اکبر پر طنز کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بادشاہ کومہا بھارت کے ترجے کا خیال اس لیے آیا کہ انہی دنوں اس نے شاہنامہ بانصور کھوایا تھا' اور امیر حمزہ کا قصہ بھی سترہ جلدوں میں بانصور مرتب ہو کر پندرہ برس کے عرصے میں تیار ہوا تھا۔ اس پر کافی روپیہ بھی خرج ہوا تھا۔ قصہ ابومسلم اور جامع الحکایات وغیرہ بھی گئی بارسُن اور کھوا چکا تھا۔ بادشاہ کا خیال تھا کہ بیسب فرضی قصے شاعری کی باتیں اور شاعروں کی تر آشیں ہیں۔ حقیقت سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ یوں بی ان کتابوں کوشہرت حاصل ہوگئی ہے۔ البتہ ہندی کتابیں جوعبا دت گزار عقل مند لوگوں نے کبھی ہیں' وہ صحیح واقعات پر مشتمل ہیں اور بالکل ورست ہیں۔ ہندووں کی عبادات و اعتقادات اور فد ہب کا سر چشمہ اور ماخذ بھی یہی ہیں' لہذا کیوں نہ اپنے نام سے ان کا ہندی سے فاری میں اور بالکل ورست ہیں ہے دلچسپ بھی ہوں گر جمہ کرا دیا جائے۔ یہ واقعات اب تک فاری میں بیان نہیں ہوئے۔ قارئین کے لیے یہ دلچسپ بھی ہوں گر ترجہ کرا دیا جائے۔ یہ واقعات اب تک فاری میں بیان نہیں وین وونیا کی سعادت بھی ہے اور ذریعہ شان و اور نے بھی۔ اس سے اموال واولا دہیں بھی اضافہ ہوگا۔

چنانچدان امور کے پیش نظرخو و بادشاہ نے بھی ذاتی طور پران کے لیے وقت دینے کا فیصلہ کیا اور ہندو پنڈ توں کو جمع کر کے تھم دیا کہ وہ'' مہا بھارت'' کی تعبیر و ترجمانی میں تعاون کریں۔ پہلے تو بادشاہ نے یہ کیا کہ نقیب خاں کی مدد سے رات کو اس کے مضامین سمجھتا رہا اور اس کے معنی فاری میں لکھوا تا رہا۔ پھر تیسری شب بدایونی کو بلایا اور تھم دیا کہ وہ نقیب خال کے ساتھ ل کراس کا ترجمہ کریں۔اس کے بعد بدایونی لکھتے ہیں:

'' تین چار مہینے میں اس مجموعہ خرافات کے اٹھارہ فنون میں سے' جن میں اٹھارہ ہزارعالم کا تذکرہ کیا گیا ہے' صرف دوفن (پرب) لکھے جا سکے۔ نہ معلوم مجھ سے کیا گناہ سرزد ہوا تھا کہ اس ترجے سے پالا پڑا' اور بادشاہ کے طرح طرح کے اعتر اضات سننے اور برداشت کرنا پڑے۔ اس کام میں بجر طعن وتعریف کے مجھے پچھ ماصل نہیں ہوا۔ بعد میں ایک حصہ ملا شیری اور نقیب خال نے کممل کیا اور ایک حصے کی حاجی سلطان تھا نیسری نے محمل کیا کی اس کے بعد فیضی کو اس کی نظم ونٹر مرتب کرنے کا حکم ویا۔ وہ دوفن (پرب) سے آگے نہ پڑھ سکا۔ پھر عاجی سلطان تھا نیسری نے دو حصے اور کھے اور جو فروگز اشتیں پہلی و فعہ رہ گئی تھیں' اُٹھیں درست کیا۔ اس طرح کا جب کے سوجر تھینے تھی کھے ایسا اصرار تھا کہ کھی کا داغ ( نقطہ کمس) بھی چھوٹے نہ یائے۔''

بدایونی اس صمن میں طنز کے تیر چلاتے ہوئے مزید لکھتے ہیں: --

'' حاجی سلطان تھائیسری کواس شدید محنت ومشقت کا کیا صله ملا؟ پچھ عرصے بعد کسی بہانے اُنھیں بھکر کی طرف جلاوطن کر دیا گیا \_\_\_\_ مہابھارت کا ترجمہ بتانے والوں میں سے اکثر کورواور پانڈو سے جاملے ہیں اور جو باقی اس دنیا میں رہ گئے ہیں' خدا ان کونجات دے اور تو بہ کی توفیق عطا کرے۔ مجھے بھی اللہ تعالی اس معاملے میں معافی عطافر مائے۔''

اس ہے آ گے رقم طراز ہیں:

''ا کبرنے اس ترجے کا نام'' رزم نامہ'' رکھا اور دو باتصویر نسنخ تیار کرائے۔ جب بیرتیار ہو گئے تو امرا کے نام حکم جاری کیا گیا کہ وہ اس پر ہاتھ رکھ کر برکت حاصل کریں۔ ابوالفصل نے اس کفر نامے پر دو جز کا خطبہ کھا۔''

بختاور خاں نے'' مراُ ۃ العالم' میں لکھا ہے کہ ملا صاحب کو خدمت نہ کور کے صلے میں ایک سو پجپاس اشر فی اور دس ہزار تنکہ سیاہ انعام ہوئے •

جلوس سلطانی کے جالیسویں سال (۱۰۰۳ھ/۱۵۹۵ء) کے واقعات بیان کرتے ہوئے''مہا بھارت'' کے ترجے کے سلسلے کا بھی بدایونی ایک واقعہ بیان کرتے ہیں:

اس سال کے رجب کی ۹ رہاریخ کونوروز تھا'اورجلوس سلطانی کے چالیسویں سال کا آغاز ہوا تھا۔نو روز سے دوون پہلے بادشاہ نے بدایونی کو دیوان خاص وعام کے جھروکے میں بلایا اور براہِ راست بدایونی سے کہنے کے بجائے ابوالفصل کونخاطب کر کے فرمایا:

" ہم تو عبدالقادر کوصوفی مشرب نوجوان سجھتے تھے کیکن اس نے اپنے آپ کوابیا متعصب فقیہ ثابت کیا ہے کہ کوئی تلواراس کی رگ تعصب کوکاٹ نہیں سکتی۔"

ابوالفصنل نے بوچھا: ''کس کتاب میں اس نے کوئی الی بات لکھ دی ہے کہ آپ اس کے متعلق اس رائے کا اظہار فرماتے ہیں۔''

ا کبرنے کہا:''اسی'' رزم نامہ'' یعنی'' مہا بھارت'' میں کل رات ہم نے اس کی ایک تحریر پرنقیب خال کو بھی گواہ بنایا ہے۔''

ابوالفُصْل نے کہا: ''اس سے غلطی ہوگئی۔''

اس وقت آ گے بڑھ کر بدایونی نے وضاحت کی۔'دیم ترین تو فقط ایک مترجم ہے اس سے زیادہ نہیں۔ جو پچھ ہندی کے عالموں نے ترجمانی کی تھی میں نے اس کا اس طرح ترجمہ کر دیا۔ اگراپی طرف سے میں نے پچھ بڑھایا ہوتو یقینا میں قصور وار ہوں۔''

در بارا کبری-ص۰۵۰-

ابوالفضل نے بھی اس کی تائید کی اور بادشاہ خاموش ہو گیا۔

بدایونی لکھتے ہیں: ''بادشاہ کے اس اعتراض کا سبب بیتھا کہ (مہا بھارت کے ترجمہ) '' رزم نامہ' میں میں نے ایک دکایت نقل کی تھی کہ ایک پنڈت نے عالم بزع میں حاضرین کونسیحت کی کہ انسان کو چاہیے کہ عفلت و جہالت کو ترک کر کے سب سے پہلے اپنے صانع حقیق (خالق حقیقی) کو پیچائے علم وحکمت کا راستہ اختیار کرے اور علم بے عمل پرجس کا کوئی تیجہ نہیں نکاتا' بھر وسا نہ کرے۔ حسن عمل کو اختیار کر کے تاحیّر امکان جھڑ وں سے اپنے آپ کو محفوظ رکھے اور اس بات پر کامل یقین رکھے کہ ہر فعل کی باز پرس ہوکر رہے گی۔ اس موقعے پر میں نے بیم مرع لکھ دیا تھا۔

برعمل اجرے و ہر کردہ جزائے دارد

''بس بیر عبارت اور مصرع تھا جو بادشاہ کو کھٹکا اور اس نے اس کو مشکر نکیر کے سوال جواب' حشر ونشز' آخرت کے حساب اور میزان پرمحمول کیا۔ بیہ بات چونکہ اس کے عقید ہ تناخ کے خلاف تھی' جس کے سواوہ کسی چیز کوچیح نہیں سجھتا تھا' لہٰذا اس نے جمجھ پر ملا پن اور متعصب فقیہ کا الزام لگایا۔''

اس ے آ مے بدایونی رقم طراز ہیں:

''یہ بات چل نکلی اور مجھے اچھا موقع مل گیا۔ چنانچہ میں نے مقربانِ شاہی کو اچھی طرح سمجھانا شروع کیا کہ ہندوستان کے تمام لوگ نیکی اور بدی کے اچھے اور برے انجام کے قائل ہیں اور ان کا یہ عقیدہ ہے کہ جب کوئی شخص مرجاتا ہے تو ایک محرر جو بندول کے اعمال زندگی بحر لکھٹا رہتا ہے اس کی نیکی اور بدی کے تمام اندراجات بادشاہ عدل کے پاس کے جاتا ہے اور پھر نیکی اور بدی کی کی بیٹی کے مطابق اس کا بارگاہ عدل سے بدلہ دیا جاتا ہے اس کے بیتے میں اس کو جنت یا دوزخ میں ڈالا جاتا ہے۔''

۱۹۹۲ میں بادشاہ نے بدایونی کو ہندووں کی مشہور کتاب '' رامائن' کا ترجمہ کرنے کا تھم دیا۔ کہتے ہیں ہے کہ اور قدیم کتابوں میں اس کا بڑا درجہ ہے۔ پہیں ہزار اشلوک پر مشمل ہے۔ ہر اشلوک پیس حوف کی مقدس اور قدیم کتابوں میں اس کا بڑا درجہ ہے۔ پہیس ہزار اشلوک پر مشمل ہے۔ ہر اشلوک پیس حوف کا ہے۔ کتاب اور دھ کے راجہ رام چندر کی داستان ہے جسے عام طور پر رام کہا جاتا ہے۔ ہندو اس کو خدا کا اوتار بچھتے ہیں اور قدرت اللی کا ظہور بچھ کراس کی پوجا کرتے ہیں۔ مختصر الفاظ میں اس کی کہانی سے ہوگیا اور اسے اغوا کر بے پر راون نام کا ایک دیو کومت کرتا تھا، جس کے دس سرتھ۔ وہ رام کی بیوی سیتا پر عاش ہوگیا اور اسے اغوا کر کے لئا کے جزیرے کا رخ کیا۔ بے شار ہوگیا اور اسے اغوا کر کے لئا کے گیا تھا۔ رام نے اپنے بھائی پھمن کے ساتھ اس جزیرے کا رخ کیا۔ بے شار بندروں اور کیچوں کا لئکر تیار کیا اور سمندر پر چار کوس کا بن با ندھا۔ بعض بندروں کے بارے میں تو یہاں تک کہا جاتا ہے کہ وہ اس فاصلے کوا یک بی چھلا نگ میں طرکر گئے تھے اور بعض بن پر سے چلتے ہوئے وہاں پنچے۔ جاتا ہے کہ وہ اس فاصلے کوا یک بہت بی چھلا نگ میں طرکر گئے تھے اور بعض بن پر سے چلتے ہوئے وہاں پنچے۔ جاتا ہے کہ وہ اس بی نازوں ایس کا بی بی بی بی بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بہت بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بہت بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بہت بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بہت بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بہت بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بی بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بیا کی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بی خرافات اس کتاب میں درج ہیں۔ ' وہ مزید کھتے ہیں۔ ' دوش ایس بی درج ہیں۔ ' دوش بی درج ہیں۔ ' درس بی درج ہیں۔ ' دوش 
چندرایک بندر پرسوار ہوکراس بل پر سے گزرااورایک ہفتے تک جنگ کر کے راون کواس کے اہل وعمال سمیت قتل کر دیا اور انکا کا جزیرہ اپنے بھائی کے حوالے کر کے اپنے شہروایس آگیا۔ ہندوؤں کا خیال ہے کہ رام چندر نے ہندوستان پر دس ہزار سال حکومت کر کے وفات پائی \_\_\_ فلاہر ہے'' رامائن' کے بیمندرجات صحیح نہیں ہیں 'محض افسانہ اور خیالی داستانیں ہیں۔''

اس سے آ کے لکھتے ہیں:

'' ماہ جمادی الاولی ۹۹۷ ﷺ مارچ ۱۵۸۹ء میں' میں نے رامائن کا ترجمہ مکمل کر کے بادشاہ کو پیش کیا۔ بیترجمہ جارسال میں ختم کیا تھااوراس کے دو نسخ مرتب کیے تھے۔تر جمے کے آخر میں بیشعر کھا تھا:

ماقصه نوشیتم به سلطان که رساند جال سوخته کردیم به جانال که رساند

بادشاہ کو بیشعر بہت پبند آیا اور پوچھا: ''ترجمہ کتنے اجزا میں کلمل ہوا۔؟' میں نے عرض کیا'' بہلی بار اختصار کے ساتھ تقریبًا سر اجزا میں اور دوسری مرتبہ تفصیل کے ساتھ ایک سوپیں اجزا میں۔' بادشاہ نے تھم دیا کہ'' مصنفوں کے دستور کے مطابق اس کا دیبا چہمی لکھ دو۔' دیبا چے کی چونکہ زیادہ ضرورت نہ تھی' اس لیے میں ٹال گیا۔ اب میں اپنے نامہ سیاہ سے جومیر سے نامہ اعمال کی طرح داغ دار ہے' خدا کی پناہ چاہتا ہوں' لیکن منس ٹال گیا۔ اب میں اپنے نامہ سیاہ سے جومیر سے نامہ اعمال کی طرح داغ دار ہے' خدا کی پناہ چاہتا ہوں' لیکن نقل کفر' کفر نیست' پھر بھی مجھے ڈر ہے کہ یہ کتاب جومیں نے کراہ تا بادشاہ کے تھم سے مجبور ہوکرکھی ہے' میر سے لیے لعنت کا باعث نہ بن جائے۔ اللہ بی مجھے معاف کر ہے اور پی پناہ میں رکھے۔''

رامائن كے ترجى كابدايونى كوكيا صلدملا؟ اس كے متعلق لكھتے ہيں:

انہی دنوں (۹۹۷ھ/۱۹۸۹ء میں ) بادشاہ کوخیال آیا کہ رامائن کے ترجے کا پکھ صلہ مجھے دیا جائے۔ چنانچہ ایک دن \_\_\_ میرانام لے کرکہا۔'' بینو جوان بدایوں کا رہنے والا ہے'اس کی مددمعاش ہم بغیر کسی تصور کے جان بو جھ کر بساور ہے منقطع کر کے بدایوں میں مقرر کر دیتے ہیں \_\_\_ ''

999 ھ/ 1991ء میں بادشاہ نے بدالیونی کو' تاریخ کشمیز' کوسادہ وآسان فارسی زبان میں منتقل کرنے کا حکم دیا۔'' تاریخ کشمیز' سنسکرت کی کتاب'' راج ترنگی'' کا ترجمہ ہے۔''راج ترنگی'' کشمیر کے ایک حکمران سلطان زین العابدین کے عہد میں کھی گئی تھی۔اس کے مصنف کا نام کلہانا ہے۔ بعد از اس اکبر کے حکم سے علاقہ کشمیر کے تصبہ شاہ آباد کے ایک عالم ملا شاہ محمد شاہ آبادی نے جو فاضل بزرگ اور جامع معقول ومنقول تھے اس کو فارسی میں ترجمہ کیا تھا۔ بعد میں اکبر کے حکم سے بدایونی نے اس کوسادہ اور آسان فارسی زبان میں لکھا۔ یہ کام دومہینے میں مکمل ہوا۔ آخر میں پیشعر تحریر کیا:

درعرض میک دو ماه بتقریب علم شاه این نامه شد چوخط بری پیکرال سیاه بین نامه شد چوخط بری پیکرال سیاه بیا دشاه کے سامنے بیا نے سامنے بیا دشاہ کے سامنے با۔ با۔ ای زمانے (۹۹۹هم/۱۵۹۱ء) میں تھیم ہمام نے شہاب الدین عبداللہ یا قوت حموی (متونی ۱۲۲هم/۱۲۲۹ء) کی تصنیف ''مجم البلدان' کی باوشاہ کے سامنے بہت تعریف کی اور تجویز پیش کی کہ اس کا عربی سے فاری میں ترجمہ کیا جائے۔ کیونکہ یہ کتاب بردی عجیب وغریب حکایات اور مفید معلومات و مضامین پر مشمتل ہے۔ باوشاہ فی دس بارہ عمراتی اور ہندوستانی اہل علم کو جمع کر کے اس کے مختلف اجزا ان میں تقسیم کیے۔ بدالیونی کے حصے میں دی جزآ کے ۔ ان اجزا کا ترجمہ انھوں نے ایک مہینے میں کردیا اور سب سے پہلے بادشاہ کی خدمت میں پیش کیا۔ اس حسن خدمت کو ذریعہ بنا کر بدالیوں جانے کے لیے درخواست کی' جومنظور ہوئی۔ اس حسن خدمت کو ذریعہ بنا کر بدالیوں جانے کے لیے درخواست کی' جومنظور ہوئی۔ ۱۹۹۹ھم/۱۹۹۱ء میں بدالیونی نے ''نجات الرشید'' تصنیف کی ۔ یہ کتاب حالت سفر میں کسی گئی جو قرآن مدیث اور فقہ کی روشنی میں شعائر اسلام اور بعض دینی مسائل پر مشمتل ہے۔ تصوف کے مجھمسائل بھی اس میں مدیث اور فقہ کی روشنی میں شعائر اسلام اور بعض دینی مسائل پر مشمتل ہے۔ تصوف کے مجھمسائل بھی اس میں منابل ہر سے رکاب کے بعض مضامین سے اختلاف کی منابل ہیں۔ کتاب کے بعض مضامین سے اختلاف کی منابل ہوں۔ کتاب کے بعض مضامین سے اختلاف کی منابل ہیں۔ کتاب کے بعض مضامین سے اختلاف کی

منجائش ہے تاہم بڑی مخت ہے کھی گئی ہے۔ اچھی ضخیم کتاب ہے اور بہت سے معلومات پر محیط ہے۔ ملاعبدالقادر بدایونی کئی مہینے سے وربار سے غیر حاضر تھے اس لیے باوشاہ ان سے خفا تھا۔ خفگی کیوں کردور ہوئی ؟اس کی مختصر تفصیل یہ ہے۔

سینتیدویں سال جلوس (۱۰۰۰ه/۱۵۹۲ء) کے حالات میں بدایونی لکھتے ہیں کہ میں ماہ ذی الحجہ میں بدایوں سے حسب الحکم لشکر میں حاضر ہوگیا۔ بھمبر میں منزل ہوئی تو حکیم جمام نے عرض کیا:

''عبدالقادر كورنش بجالانا چاہتا ہے۔''

بادشاه نے پوچھا:''وہ وعدے کےخلاف کتنا عرصہ غیرحاضررہا؟۔''

عكيم نے جواب ديا " پانچ مهينے!"

باوشاه نے بوچھا:''غیرحاضری کی کیا وجھی؟''

لوگوں نے کہا:'' بیار ہو گیا تھا۔''

تصدیق کے لیے بدایوں کے اکابروزعما کامحضراور حکیم مین الملک کا عریضہ بھی پیش کیا گیا۔لیکن جب بادشاہ نے بیتمام کاغذات پڑھ لیے تو فرمایا:

'' بیاری مسلئل پانچ میننے تک نہیں رہتی \_\_\_''اور مجھے کورنش بجالانے کی اجازت نہیں وی۔

اس سے آ کے بدایونی لکھتے ہیں:

اب میں شرمندہ ورنجیدہ اورغم زدہ ہوکرشنرادہ دانیال کے شکر میں جسے رہتا س میں متعین کیا گیا تھا جاکر ٹھبر گیا' اور رسول اللہ ظاہر کی پر درود وصلوۃ بھیجا رہا۔اس اثنا میں تصیدہ بردہ کا وظیفہ کر کے اور خدا ہے گر گڑا کردعا کیں کیں جو بالآ خرفضل خداوندی سے قبول ہوئیں۔میرے پہنچنے کے پانچ ماہ بعد جب لشکر کشمیرسے لا ہور آبی آبانیاہ نے میری طرف عنانِ توجہ اور نظر عنایت فر مائی اور ایک ضحیم کمآب '' جامع رشیدی'' کے ترجے کے لیے خلوتِ شاہی میں میر نظام الدین احمد کے ساتھ میرا نام بھی میری غیرہ بت میں تجویز فر مایا' اور مجھے حاضری کا کھم ہوا۔ اس طرح کشمیرسے واپسی کے بعد کا رئیج الثانی ۱۹۰۰ھ/۲۲؍ جنوری ۱۵۹۲ کوکورٹش کی اجازت دئی گئے۔ میں نے حاضر ہوکرا کیا اشر فی نذر کی۔ بادشاہ نے بڑی مہر بانی فر مائی اور ساری خفگی آ سانی سے رضامند کا میں بدل گئے۔ بادشاہ نے ابوافضل کے مشورے سے بدایونی کو جامع رشیدی کے انتخاب وتر جمہ کا حکم دیا۔ انھوں نے اس انتخاب میں عبائ مصری اور اموی خلفا کے شجرے کو جس کا سلسلہ رسول اللہ ظائی اور پھر ان سے داجہ برجہ تمام انبیا اور آ دم علیہ السلام تک جا کر منتمی ہوتا ہے عربی سے فاری میں ترجمہ کر کے بادشاہ کی خدمت میں بیش کیا۔ بیش کیا۔ بادشاہ نے خوش ہوکر اس انتخاب اور ترجے کتب خانہ شاہی میں داخل کیا۔

جلوس سلطانی کے چالیہ ویں سال (۲۰۱ه/۲۹ مری ۱۵۹۵ء) کے رمضان المبارک کی آخری تاریخ)
کو بادشاہ نے ابوالفسل سے کہا' کہ اگر چہ فاضل بدا یونی اجمیر کی خدمت بھی خوب کرسکتا ہے' گرہم ترجے کے لیے اے اکثر کتابیں دے دیتے ہیں' یہ خوب لکھتا ہے اور ہمارے خاطر خواہ لکھتا ہے۔ اسے جدا کرنے کوئی نہیں چاہتا۔ ابوالفسل نے بھی اور دیگر امرا نے بھی اس کی تصدیق کی۔ اس دن بادشاہ نے بدایونی کو تھم دیا کہ کشمیر کے بادشاہ سلطان زین العابدین نے جس افسانہ ہندی کا بحرالاساکے نام سے فاری میں ترجمہ کرایا تھا اور اس کا بیشتر حصہ باقی رہ گیا تھا' اس کی تحمیل کرو۔ (ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بحرالاسا' سنسکرت کی ایک کہانی'' کھا ساگر'' کا ترجمہ ہے)۔ چنا چہ یہ کام شروع کر دیا گیا اور اس کتاب کی آخری جلد کا ترجمہ' جو ساٹھ اجزا کی ضخامت کو محیط تھا' پانچ مہینے میں کمل ہوگیا۔ اس اثنا میں بادشاہ نے ایک شب خواب گاہ خاص میں اپنے تخت سے قریب بدایونی کو بلایا اور تمام رات ضبح تک ہر باب کی حکایتیں سنتار ہا۔ پھر تھم دیا کہ بحرالاساء کی پہلی جلد کا ترجمہ' جو سلطان زین العابدین نے کرایا تھا' قدیم اور غیر متعارف فاری زبان میں ہے' اس کو مروجہ اور مانوں فاری زبان میں ہے' اس کو مروجہ اور مانوں فاری زبان میں سے' اس کو مروجہ اور مانوں فاری زبان میں مطافر مایا۔ بدایونی کے شروع کر دیا۔ بادشاہ نے خوش ہو کر نہایت مہر بانی سے دس ہزائی سے در کو خوا طلت سے رکھو۔ بدایونی نے حسب الحکم میکا مشروع کر دیا۔ بادشاہ نے خوش ہو کر نہایت مہر بانی سے دس ہزائی سے در ہزار تنکہ اور گورڈ اانعام میں عطافر مایا۔ بدایونی کے جس سے کہا'' ان شاء اللہ یہ کتاب ان ہی دو تین مہینے میں بحسن دخونی مرتب ہو جائے گی۔''

بدایونی کی ایک نبایت اہم اور معروف تصنیف ' نتخب التواریخ'' ہے۔ یہ کتاب انھوں نے ۹۹۹ ھے/ ۱۵۹۱ء میں لکھنا شروع کی تھی۔ اس میں سبکتگین کے عہد سے لے کرم ۱۰۰ ھے/ ۹۹ ماء تک کے شاہان ہند کے حالات اس میں بڑی تفصیل (کہیں قدر نے مفصل اور کہیں مجمل) مرقوم ہیں۔ مغل بادشاہ جلال الدین اکبر کے حالات اس میں بڑی تفصیل سے بیان کیے گئے ہیں۔ اکبر کے ذہبی افکار پر کھل کر بحث کی ہے اور اس کو سخت الفاظ میں نشانہ تقید بنایا ہے۔ اس دور کے ملا و مشائخ' اکبر کے ند ماوم مصاحبین اور در بار کی شخصیتوں کا بھی ذکر کیا ہے اور جن لوگوں نے بادشاہ کو گمرائی کے دائے پر لگایا اور جن افراد نے اس سلسلے میں اس کی تائید یا مخالفت کی' ان کا تذکرہ بھی کیا ہے۔

پھراس ضمن میں جن لوگوں نے بادشاہ سے کسی قتم کی مراعات حاصل کیں اور جن کو مخالفت کی وجہ سے کسی نوع کی سزائیں دی گئیں ان کی تفصیل بھی بیان کی ہے۔ اس میں نہ بادشاہ کی کوئی بات مخفی رکھی ہے اور نہ اس کے مویدین و مخالفین کے بارے میں کسی قتم کی رعایت سے کام لیا ہے۔ جو بات دیکھی یاسنی حوالہ قرطاس کر دی۔ اس باب میں جو واقعہ بیان کرتے ہیں 'سخت طنزیہا نداز میں کرتے ہیں۔ محرم ۲۰۰۱ھ/تمبر ۱۵۹۵ء میں پچھلوگ اکبرے صلقۂ ارادت میں شامل ہوئے۔ ان ایام کے واقعات کے سلسلے میں لکھتے ہیں:

'' انہی دنوں چند اشخاص' اخلاص جہارگانہ کے مریدوں میں داخل ہوئے۔ داڑھیوں کی صفائی کی۔ ان میں بعض تو ایسے عالم سے کہ اپنے آپ کو فاضل اجل سجھتے سے بعض خرقہ پوش خاندانی مشائخ سے وہ دوی کرتے سے کہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی کی اولا دہیں' اور بیک ان کے شخ طریقت کا ارشاد ہے کہ بادشاہ ہند سے لغزش ہوئی ہے' تم ہی جا کران کو بچا سکو گے وغیرہ وغیرہ ۔'' بدایونی ایسے لوگوں کا خوب مسحکہ اڑاتے ہیں' اور کھتے ہیں۔'' موتراش چند' ان کی تاریخ نکی۔

کین اپنے جن رفیقوں اور ساتھیوں پر وہ مجر پور طنز کرتے ہیں ان کی وفات اور دائمی جدائی پر انتہائی افسوس کا اظہار بھی کرتے ہیں۔ جب وہ دیکھتے ہیں کہ کاروان حیات کے پرانے رفقائے سفر کے خیمے اس دنیا ہے اکھڑ رہے ہیں اور موت ان کوایک ایک کر کے اس عالم فانی سے ہمیشہ کے لیے دوسرے جہان میں لے جارہ ی ہے تو قلم دریائے غم کی گہرائیوں میں ڈوب جاتا ہے اور انتہائی افسردہ دلی کا شکار ہو جاتے ہیں سے ۱۹۹۵ھ ا

'' دواورقلبی دوست دنیا سے رخصت ہو گئے۔ شخ یعقوب کشمیری صرفی جو بادشاہ سے رخصت لے کر وطن گئے تھے وہیں موت کی آغوش میں چلے گئے۔ انا للّٰہ وانا الیہ راجعو ن۔

یاراں ہمہ رفتند ودر کعبہ گرفتند ماست قدم بردر خمار بما ندیم از نکتہ مقصود نشد نہم حدیثے لا دین ولا دنیا بیکار بما ندیم "۲۵ ذی الحجہ کو حکیم عین الملک بھی سفر آخرت اختیار کر گئے ہے۔" ایے ہم صحبت لوگوں کی موت پر حزن وملال کا اظہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' سبحان الله! ویکھنا ہوں کہ تمام دوست احباب اس رفاقت وصحبت سے بے راز ہوکر ایک ایک کر کے منزل آخرت کوروانہ ہو گئے اور جو باقی ہیں' وہ روانہ ہورہے ہیں۔ ہم اس سیاہ دلی اور پریشان حالی میں انجام سے غافل ہوکر بے ہودگی میں عمر برباد کررہے ہیں:

<sup>•</sup> تھيم عين الملک بادشاه کي طرف سے راجي خال کے پاس اپلي بن کر گئے۔ وہاں سے ہنڈ يہ گئے جوان کی جا گيرتھی۔ ، بيں وفات پائی - عليم صاحب اور جمال خال قور چي کي وساطت سے بدايوني در بارا كبريس پہتے تھے۔

اے دل چو آ گہی کہ فنا درپے بقاست ایں آرزوے دور و درازازپے چراست باروز گار عہد تو بستی' نه روزگار پس ایس نفیر جیست که ایام بے وفاست ''محرم ۱۰۰ه مل مجمم ۱۵۹۵ء میں حکیم حسن گیلانی نے بھی وفات پائی۔نہایت درویش نہاد مہر بان اور مخلفی آ دی تھے:

بے خاراگر گلے میسر بودے ہر دم بہ جہاں لذت دگیر بودے دیں کہنہ سرائے زندگانی مارا خوش بودے اگر نہ مرگ بردر بودے اس کی سال اصفر ۱۰۰ اے ۱۸ مراکتوبر ۱۵۹۵ء کوفیضی نے انتقال کیا۔ اس کی موت کا ذکر بدایونی جن فاری الفاظ میں کرتے ہیں۔ ان کا ترجمہ ہیہے۔

ملک الشعرا شیخ فیضی متعدد بیار یوں میں مبتلا ہوگیا تھا۔ مثلاً ضیق النفس استہقاء ورم خونی قے وغیرہ کی امراض نے اس کو گئیر رکھا تھا۔ چھ مہینے تک وہ ان امراض کی سختیاں برداشت کرتا رہا۔ آخر اصفر ۱۹۰۱ھ/۵۰ کا امراض کے ساتھ بڑاانس تھا اور وہ رات دن کرا کتوں میں گھرار بتا تھا۔ لوگوں کا بیان ہے کہ سکرات موت کے وقت اس کے منہ سے کتے کی آواز نکل رہی تھی۔ فیضی اسلام کا قطعی مشکر اور بے دینی کا سخت حامی تھا۔ چنا نچہ مرنے سے پہلے تک وہ ایک عالم شریعت سے بھی وہ بری ' ساتھ بالم شریعت سے بہودہ اور کا فرانہ با تیں کرتا رہا۔ اس کی تاریخ وفات ہے ' و فاقت ہے ' و فاقت ہے ایک وہ بری ' سے ایک دوسرے تاریخ ہے اور اس کی تاریخ وفات ہے ' و فاقت ہے میں میں ہور بری ' سے ایک دوسرے تاریخ ہے ۔ ' تا عدہ الحاد شکست' فیضی کے نزع کے وقت بادشاہ سلامت آدھی رات کو اس کے تاریخ ہے میں گئی کو اور اس کا سرا پے ہاتھوں میں تھام کرآ وازیں دیں کہ' شخ جیو ہم تھیم علی کو ساتھ لے کرآ گئی تاریخ ہیں دیا۔ جب باس کے اور اس کا سرا پے ہاتھوں میں قیام اپنے ہوش وحواس کھو چکا تھا۔ اس نے کوئی جواب نہیں دیا۔ جب تاریخ بات کیوں نہیں کرتے۔' نکین فیضی اپنے ہوش وحواس کھو چکا تھا۔ اس نے کوئی جواب نہیں دیا۔ جب دوبارہ بادشاہ نے آواز دی توانی پگڑی زمین پرگرادی۔ اس کے بعد شخ ابوالفضل کوسلی دے کر بادشاہ وہاں سے چلاگیا۔ اسی وقت خبر کی کہ وہ جاں شار رضصت ہوگیا۔

چند روز بعد حکیم ہام بھی دنیا ہے منہ موڑ گئے۔ ان ہے دوسرے روز کما لائے صدر بھی رخت سفر

باندھ گئے۔ بدایونی لکھتے ہیں'ان کی موت واقع ہوتے ہی دونوں کے گھروں پر بادشاہی پہرے دار بیٹھ گئے اور

مال خانے مقفل کردیے گئے۔ نوبت یہاں تک پیچی کہ ان کے مردے بھی گفن کے کپڑے کے تاج ہوگئے۔

یہ جلال الدین اکبر کے جلوں تخت کا چالیہ وال سال ہے اور یہیں تک کے حالات منتخب التواریخ میں

مرقوم ہیں۔ اس کتاب کی تصنیف سے بدایونی جعہ کے روز ۱۰ صفر ۱۰۰ سے کو فارغ ہوئے۔ کتاب ختم کرتے

ہوئے آخر میں لکھتے ہیں۔ اردوتر جمہ:

"میرے سودائی قلم نے دیوانہ وار ہرآشنا اور اجنبی کا دامن بکڑنے کی کوشش کی ہے اور اپنے جنون

کے ہر قطرے کو صفحہ قرطاس پر ثبت کر دیا۔ نہ معلوم میرے بعد آنے والے اس نقش زاغ پا کو دکھ کرکیا کہیں گے اور کیا رائے قائم کریں گے۔ مجھے ڈر ہے کہ میرے ساتھ بھی لوگ وہی سلوک کریں گے جو میں نے دوسروں کے ساتھ کیا۔

### مرا تو عبد شکن خواندهٔ و می ترسم که باتو روز قیامت جمین عتاب رود

تا ہم مجھے توقع ہے کہ نکتہ شناس اس بات کونظر انداز نہیں کریں گے کہ میری بیتمام تر آفرین ونفرین شرع مبین کی حمایت اور دین مثین کی طرف داری کے لیے ہے ۔۔۔ اگر دوسروں کو بھی و نئی خدمت کا دردای طرح دامن گیر ہو جائے اور وہ میرا احتساب کرنا چاہیں تو کبی اللہ میں ان پر قربان جو میرے عیوب سے مجھے آگاہ کریں۔ ورنہ وہ شرم سے گریبان میں منہ چھیالیں۔ ۔۔۔ اور دہ شرم سے گریبان میں منہ چھیالیں۔

''اصل میں دیکھا جائے تو میرایہ بلند پرواز و تیز منقارقلم علامت قرب قیامت کے دابتہ الارض کی مانند ہے جواس آخری زمانے کے لوگوں کی پیشانیوں پر'' یہ مسلم' \_\_\_'' وہ کافر'' کے نشان لگا تا گیا' اور کسی کو رحت کا منزا وار تھہرا تا گیا۔ رسول اللہ ﷺ نے بھی عرب کے مشرکوں اور قریش کے سرداروں پرلعنت بھیجی ہے \_\_\_

''ارباب تصنیف واصحاب تالیف کا بیطریقہ ہے کہ وہ اپنی اچھی بری کاوشوں کوقلم بند کر کے اہل زمانہ پر بڑا احسان جمّاتے ہیں' اور اپنی تصنیف کو کسی نہ کسی کے نام منسوب کر کے اپنے اغراض ومنافع کی راہ نکال لیتے ہیں۔ میں اس روش کے خلاف کسی طمع اور توقع کے بغیرا پنے سے بعد میں آنے والوں کے لیے ایک تخد چھوڑ نا چاہتا ہوں تا کہ وہ لوگ جو ہمارے دور کے حالات و تقائق سے آگاہ ہونے کے متمنی ہوں' اس سے استفادہ کر سکیں:

### اگر شراب خوری جرعهٔ فشاں برخاک ازاں گناہ کہ نفعی رسد بغیر چہ باک

T'M

تجارت فائده مندنه ہوگی)

'' بیدہ باطل امور اور خرافات و لغویات ہیں کہ آئندہ نسلوں کے لوگ آخیں دیکھ کر سخت تذبذب اور تر دمیں پڑجا کیں سے اس کے اس لیے میں نے جو کہ ان معاملات سے بخو بی آگاہ ہوں بلکہ اس گور کھ دھندے میں مبتلا رہا ہوں ضروری سمجھا کہ اپنے ان مشاہدات وروایات کو جوچشم دید حقائق پر بنی ہیں'کسی قتم کے ظن وتخیین کا نتیجہ نہیں ہیں'قلم بند کر دوں۔

#### شنیرہ کے بود مانند دیدہ

تا کہ بید چیز میری سابق بے ہودہ نگاری کا کفارہ ہو جائے اور اہل اسلام پر میری اس خدمت کا حق

ثابت ہوجائے:

مر صاحب دلے روزی برخمت کندورکار ایں مسکیس دعائے

مجھے اس بات کا پورااحساس ہے کہ یہ مسودہ ایک بیاض کی حیثیت رکھتا ہے جس میں چند معلومات درج کر دی گئی ہیں۔اس پرمستقل تصنیف یا تالیف کے بھاری بھر کم نام کا اطلاق نہیں ہوسکتا\_\_\_ اب تو اللہ سے دعا اور مناجات کا وقت ہے اور بس۔

خدائے جہاں را ہزاراں سیاس کہ گو ہر سپردم بگوہر شناس \_\_'' میں نے بروز جمہ۲۳ جمادی الاخری ۲۰۰۰ھ/۱۳ار فروری ۵۹۱ء کو اپنے س

\_\_\_\_\_ میں سے برور بمہ ۲۰ بمادی انا مری اسم استرادی ہوں۔ تھینچ لیں اور جو کچھ کھا گیا اس کو کافی سمجھا۔ بطور تقمیہ یہ قطعہ تاریخ کمہا گیا ہے۔:

شکر للله که باتمام رسید منتخب از کرم ربانی سال تاریخ زدل هستم گفت انتخالی که ندارد ثانی

منتخب التواریخ کی تصنیف کے تھیک دس سال بعد ۱۳ جمادی الاخری ۱۰۱۴ مراس ارا کتوبر ۱۹۰۵ء کوجلال الدین اکبر کا انتقال ہوا۔ لیکن خود بادشاہ کو یا اس کے سی مصاحب اور درباری کو اس کتاب کاعلم نہیں ہوسکا۔ اس عرصے میں بیمسودہ بالکل محفوظ صورت میں بدایونی کے وارثوں کے قبضہ وتحویل میں رہا۔ جہاں گیر کے عہد میں اس کتاب نے شہرت پائی۔مولانا محمد صین آزاد کے بقول بیا کتاب جہاں گیر'' بادشاہ نے بھی دیکھی ہے''اور اس کتاب خراید کی اولا داور وارثوں کو گرفتار کر کے دربار میں طلب کیا اور فرمان جاری کیا کہ بدایونی ایک عمر کے ذریعے بدایونی کی اولا داور وارثوں کو گرفتار کر کے دربار میں طلب کیا اور فرمان جاری کیا کہ بدایونی

۱۲۳۵ - درباراکبری-ص۱۲۷۹ -

نے اس کتاب میں میرے باپ (اکبر) کو بدنام کیا ہے البذااس کے بیٹے اور دیگر متعلقین کوقید میں ڈالا جائے اور اس کا گھر لوٹ لیا جائے لیکن بدایونی کی اولا دنے یہ موقف اختیار کیا کہ ہم خور دسال سے ہمیں اس کتاب اور اس کے مندر جات کے بارے میں کوئی علم نہیں ہے۔ چنانچہ جہاں کیرنے کتب فروشوں سے بھی مچلکے لیے کہ وہ کتاب نخریدیں گے نہیجیں گے۔ جہال گیرکی اس خطگی اور بختی کی وجہ سے اس عہد یا اس کے متصل بعد تاریخ کی جو کتابیں لکھی گئیں ان میں سے کسی کتاب میں اس کا ذکر نہیں ہے۔

البتہ خافی خال جس نے شاہ جہان سے محد شاہ تک کا زمانہ دیکھا ہے تعجب کے ساتھ لکھتا ہے کہ جہاں گیر بادشاہ کے اس تشدد کے باوجود دارالخلافہ میں کتب فروشوں کی دکانوں پرسب سے زیادہ بدایونی کی کتاب بی نظر آتی ہے۔

#### شاعري:

ملاعبدالقاور بدایونی شاعربھی تھے اور قادری تخلص کرتے تھے ان کی بعض نظمیں محمد حسین آزاد نے در بارِ اکبری میں نقل کی ہیں۔مرھیے بھی درج کیے ہیں۔اپنے چھوٹے بھائی شخ محمد کی وفات پر انھوں نے جومرشیہ لکھا' وہ بڑا مؤثر اور درد میں ڈوبا ہواہے' لیکن بقول آزاد:''ملاصاحب کی زبان میں نظم کا ڈھب ایسانہیں جیسا نثر کا۔''

## دورِ اکبری کا آئینه:

ملاعبدالقادر بدایونی کی منتخب التواریخ کو دورا کبری کے آئینے کی حیثیت حاصل ہے جس میں اس زمانے کے تمام واقعات کو بخو بی دیکھا اور پر کھا جا سکتا ہے ۔ بدایونی کے بیدحالات ان کی ای تصنیف سے لیے گئے ہیں۔ یہ حالات کسی ایک جگہ مرتوم نہیں بلکہ ختیم فاری کتاب کے مختلف مقامات میں بھرے ہوئے ہیں جو جمع کر کے ان صفحات میں پیش کر دیے گئے ہیں۔ ان کا تذکرہ اگر چدان کے عہد سے بہت بعد کی بعض دیگر کتابوں میں موجود ہے گرنہایت مختصراور مجمل صورت میں ●۔

تاریخ کا یہ کتنا بڑا المیہ ہے کہ جس شخص نے عہد اکبری کے واقعات اس درجہ مفصل طور سے بیان کیے اور اس دور کے علاو فضلا کو آئی تفصیل سے بعد میں آنے والوں سے متعارف کرایا اور ان کی علمیٰ مذہبی وین اور درباری زندگی کا پورا نقشہ سینج کی کرر کھ دیا' اس کا صیح تعارف کرانے اور اس کے سوائح صبط تحریمیں لانے کی کسی کو توثیق نہ ہوئی سے بدایونی دورا کبری کا چیم دیدگواہ اور عینی شاہد ہے لہذا کوئی وجنہیں کہ اس کی اس کتاب کے

مثلاً دیکھیے: مآثر الکرام وفتر اول-ص ۳۷ تا ۳۹ - تذکرہ علائے ہند-ص ۱۲۷ - دربار اکبری - ص ۱۹۳ ۲۲۳ - نزبیة الخواطر - ج ۵ ص ۲۳۷ تا ۲۳۰ - اردو دائرہ معارف اسلامیهٔ دانش گاه پنجاب لا بور - ج ۴ زیر لفظ بدایوانی - ص ۱۳۳ ۱۳۳۳ - دریات شیخ عبدالحق محدث دالوی - ص ۲۳۵ تا ۲۳۷ -

مندرجات کی صحت کو مشکوک شہرایا جائے \_\_\_\_ اس سے واضح ہوتا ہے کہ ہندوستان میں علم وعلا کے اعتبار سے جلال الدین اکبر کا عہد نہایت زرخیر تھا۔ اکبر کے ذہبی افکار سے قطع نظر (جوایک خاص دور سے تعلق رکھتے ہیں) یہ مانا پڑے گا کہ جتناعلمی اور ثقافتی کام اس عہد میں ہوا اور کسی بادشاہ کے عہد میں نہیں ہوا اور برصغیر کی قدیم کتابوں کے جس قدرتر اجم اس زمانے میں ہوئے اور کسی زمانے میں نہیں ہوئے۔ بدایونی کی منتخب التوارث جہاں اکبر کے ذہبی افکار در جھانات کی وضاحت کرتی ہے وہاں اس دور کی علمی تہذیبی اور ثقافتی خدمات کی بھی پوری طرح عکاس ہے، عہد جہاں گیری اور اس عہد کے مغابعد کے مئور خیین اور تذکرہ نویسوں نے بدایونی کا ذکر نہر کے اس کے ساتھ انسان نہیں کیا 'اور بیان کی خاص مسلحوں کا نتیجہ ہے ور نہ اس کی میہ کتاب تو جہاں گیر

#### وفات:

اسی سال یعنی ۱۰۰ه ای ۱۵۹۱ء کو بدایونی نے کتاب ختم کی اور اسی سال کے آخر میں خود ان کی اپنی کتاب حتم کی اور اسی سال کے آخر میں خود ان کی اپنی کتاب حیات ختم ہوگئی۔ بدایونی نے کل ستاون برس عمر پائی اور اس مختمر میں لیل ونہار کی بے شار گردشوں کا مشاہدہ کیا اور بہت سے تغیر وانقلاب سے دو چار ہوئے۔ علم وتصنیف اور ترجے کا بہت کام کیا۔ اپنے وطن بدایوں سے انھیں معلوم تھا کہ بادشاہ ان کی رخصتوں بدایوں سے انھیں معلوم تھا کہ بادشاہ ان کی رخصتوں پر ناراض ہوتا ہے گروہ اس کی پروانہ کرتے۔ زندگی کے آخری دنوں میں بھی وطن گئے وہیں وفات پائی اور پیں بیوند خاک ہوگئے:

آخرگل اپنی خاک درمیکدہ ہوئی کینچی وہیں یہ خاک جہاں کا خمیر تھا بدایونی بڑے باکمال آدی تھے۔ کمال خوب صورتی سے انھوں نے یہ کتاب کھی اور عمدہ انداز سے انھوں نے سے کتاب کھی اور عمدہ انداز سے اس میں اپنے معاصرین کا تذکرہ کیا' اور ان کی موت پر قلم کے ذریعے خون کے آنو بہائے۔ لیکن افسوں نہ کیا۔ وہ اپنی کتاب میں مُردول کوزندہ کر گئے' مگران کے عہد میں یا اس سے پھے بعد خود ان کا تذکرہ کسی نے اس اسلوب سے نہ کیا کہ جس سے ان کی خوبیال اجا گر ہو کیں۔ ملات نے نہ ان کی خوبیال اجا گر ہو کیں۔ حالات نے نہ ان کی زندگی میں ان کا ساتھ دیا' نہ ان کے بعد پھی عرصہ تک ان سے توافق کی کوئی صورت پیدا ہو تکی۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ کمال وعمد گی کو عام طور پر وہ درجہ نہیں دیا جا تا' جس کا وہ در حقیقت مستحق ہوتا ہے۔ بدایونی نے بلاشبہ شہرت پائی لیکن موت کے کھی عرصہ بعد۔! حالات آ ہستہ آ ہستہ ایسے قالب میں ڈھلے کہ اس دور کی صحیح تصویر کو سامنے لانے کے لیے صرف انہی کی کتاب فیت التواری نے کو بنیادی اور اصل مآخذ کی حیثیت حاصل ہوگئ۔

## بدايوني كامرفن اوراولاد:

ملاعبدالقادر بدایونی بدایوں کے قریب مدفون ہیں۔ان کے مدفن اوراولا د کے بارے میں آج سے سو برس پہلے مولا نامحمد حسین آزاد نے در بارا کبری میں خوشگو کے تذکرے کے حوالے سے ککھاتھا:

(بدایونی) باغ انبہ واقع عطا پورنواح بدایوں میں دفن ہوئے۔ میں کہتا ہوں کہ اس دقت بینام اور مقام ہوں گے۔ ابشہر سے دورا یک کھیت میں تین چار قبریں ہیں ان پرتین چار درخت آم کے ہیں اور بیلا کا باغ کہلاتا ہے۔ لوگ کہتے ہیں کہ انہی میں ملاصاحب کی قبر بھی ہے۔ غالبًا خوشگو کے بعد بیہ مقام بھی ملا کا باغ بھی کہلایا ہوگا۔ عطا پور اور باغ انبہ کا آج کوئی نام بھی نہیں جانتا۔ البعتہ جس محلے میں ان کے گھر ہے اب بھی لوگوں میں زبان زد ہے اور پیٹلی ٹیلہ کہلاتا ہے۔ سید بارہ میں ہے گر ٹیلہ یا گھر کا اثر آ فار پچھنیں ۔ وہال کے لوگ یہ بین کہ ( ملاعبدالقادر بدایونی کی ) اولا دکا سلسلہ ایک بیٹی پرختم ہوگیا تھا اور اس کی نسل خیر آباو علاقہ اود ھیں باتی ہے۔

ملاعبدالقادر بدایونی کے واقعات ہے متعلق ضروری موادان صفحات میں پیش کر دیا گیا ہے۔اس سلسلے اور بھی بعض باتیں ان کی تصنیف منتخب التواریخ میں مرقوم ہیں' مگرخوف طوالت سے انھیں ترک کر دیا گیا ہے۔

# ۳۳ - شیخ عبدالقادر بخاری اکبرآ بادی

شخ عبدالقادر بخاری اکبرآبادی این عصر کے فاضل کبیراور نقد واصول اور علوم عربیہ کے ماہر تھے۔
اکبرآباد (آگرہ) میں ان کا درس و افادے کا سلسلہ جاری تھا۔ طریقت وتصوف ہے بھی تعلق تھا اور مشاکخ قادریہ میں ہے گردانے جاتے تھے۔ ان ہے علا و مشاکخ کی ایک بڑی جماعت نے استفادہ و استفاضہ کیا: ۵۰ اھ/۱۲۴۰ھ کو اکبرآباد میں فوت ہوئے اور وہیں دفن کیے گئے ۔ اسلامی ہند کے گیارھویں صدی ہجری کے اس عالم وفقیہ کے بارے میں اس ہے زیادہ کچھ معلوم نہیں ہوسکا۔

## ۳۳-مفتی عبدالقدوس امروہی

مفتی عبدالقدوس بن عبدالغفور بن عبدالملک حینی امروہی 'ہندوستان کے صوبہ ہو۔ پی کے شہرامروہہہ میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔ عالم باعمل تھے۔ان کے والدمفتی عبدالغفور امروہی بھی عالم دین تھے۔ مفتی عبدالقدوس نے علم فقہ کی تحصیل انہی سے کی' اور ان کی وفات کے بعد ۹۹۰ھ/۱۵۸۲ء کو مسند افتا پر مشمکن

وربارا کبری-ص!۲۳-

خزيمة الاصفيا-ص١٥٢- نزبهة الخواطر- ج٥ ص ٣٣٠-

ہوئے۔ ۲۲<u>۰۱۰ ۱۹۵۲ اوتک اس منصب پر فائز رہے۔</u> غالبًا وفات بھی اس سال ہوئی اس سال ان کے بیٹے مفتی مخد شاہدان کی جگد مندا فتا پر بیٹھے • ۔

# ۳۵- ملاعبدالكريم بيثاوري

ملا عبدالکریم بن اخوند درویزہ پٹاوری شخ اور عالم ونقیہ تھے۔ واعظ اور مبلغ علائے دین میں سے سے۔ طریقت سے بھی تعلق تھا اور اسلیلے میں شخ علی غواص تر فدی سے فیض یا فتہ سے ان کے والدا خوند درویزہ بھی بہت بڑے بھی ان ہی سے مستفیض سے۔ جامع طریقت وحقیقت سے۔ ان کے والدا خوند درویزہ پٹاوری بھی بہت بڑے عالم سے۔ وادا کا نام اخون گدا تھا 'میر بھی عالم سے 'کین ملا عبدالکریم تو علم وفضل میں او نچ مرتبے کے حالل سے ۔ خلاصتہ البحر میں انھیں' 'محقق افغانستان' کا خطاب دیا گیا ہے۔ ان کے والد بزرگ وارا خوند درویزہ کی مقدیقات میں سے ایک کتاب مخزن الاسلام ہے' اس کے دوباب جو حقائق و معارف سے متعلق ہیں' انہی ملا عبدالکریم بھاوری کے تصنیف کردہ ہیں۔ ان ابواب کے مطالعہ سے بتا چلتا ہے کہ وہ صاحب ول بزرگ سے عبدالکریم بھاوری کے تصنیف کردہ ہیں۔ ان ابواب کے مطالعہ سے بتا چلتا ہے کہ وہ صاحب ول بزرگ سے واد نیجے ذوق وشوق کے حال اور روحانی مرتبے پر فائز سے۔ والدمحتر می طرح ظامری اور باطنی علوم سے آرات سے اور زیادہ ترائی کی طرح شعر بھی کہتے تھے۔ اشعار میں انھوں نے اخوند کریمیہ کا لقب اختیار کیا ہے' اور زیادہ ترائی لقب سے مشہور ہیں۔

ملاعبدالكريم پشاورى اپن والداخوند درويزه كى طرح بهت برائ واعظ بهى تقيانداز وعظ وتبلغ موات ملاعبدالكريم پشاورى اپن والداخوند درويزه كى طرح بهت برائي ما ورتعليم وين سے آراسته ہوئے۔ موثر اور ميٹھا تھا۔ باپ كى طرح ان سے بھى بيشاركو كيارھويں صدى جمرى ميں افغانوں ميں انھوں نے اسلام كى بے حد تبليغ كى اور لوگوں كى بهت براى تعداد كو احكام دين سے روشناس كرايا۔ عهد شاہ جہانى ميں بيد دونوں باپ بيٹا \_\_\_ اخوند در ويزه اور ملا عبدالكريم پشاورى \_\_ افغان قبائل ميں اسلام كے نامورداعى اور دين حق كے مبلغ تھے۔

ملاعبدالكريم پشاوري نے ٢٥٠١ هكو وفات پائي اور يوسف زئي علاقے ميں مرفون ہو ے 🗨

# ١٣٦-مولا ناعبدالكريم سلطان بورى لا مورى

گیار هوی صدی ججری میں برصغیر کے دوسرے بلا دوامصار کی طرح لا ہور بھی علم وفضل کا مرکز تھا۔

- 🛈 نزبة الخواطرج٥ ص ۴١\_ بحواله نخبة التواريخ\_
- تفصیل کے لیے دیکھیے: فقہائے ہند-ج۳ ص ۱۲۵ تا ۵۱ اے ۱۷۵
- تذكرة على يج بهند-ص ۱۳۱۱ حدائق الخفيه -ص ۱۲۸ زنبة الخواطر ج۵ ص ۲۲۲ خزيمة الاصفيا ص ۹ ۷۶ اوبيات مرحد ص ۱۵۳ رود کوثر ص ۹۱۹ معارج الولايت ج۲،ص ۱۳۷۱ -

اس میں جن علیائے کرام کے درس وافادہ کا سلسلہ جاری تھا'ان میں مولانا عبدالکریم بن عبداللہ بن شس الدین سلطان پوری لا ہوری کا اسم گرامی بھی شامل ہے۔ بیدر حقیقت سلطان پور کے رہنے والے' جو مشرقی ہنجاب کے علاقہ کیور تھلہ میں ایک قصبہ ہے۔ بعد کولا ہور چلے گئے تھے اس لیے دونوں شہروں کی نسبت سے مشہور ہوئے۔ سلطان پوری بھی کہلائے اور لا ہوری بھی۔!

مولا نا عبدالکریم سلطان پوری و در سویں صدی ہجری کے مشہور عالم مولا نا عبداللہ سلطان پوری کے صاحب زادہ گرای قدر تھے۔مولا نا عبداللہ نے ہندوستان کے چارعظیم الشان بادشاہوں نے نامیرالدین مادوں مسلم شاہ سوری اور جلال الدین اکبر \_\_\_\_ کا زمانہ پایا تھا۔ ان بادشاہوں کے نزدیک ان کو بردی عزت و منزلت حاصل تھی اور ان کے عہد میں میصدر الاسلام اور شیخ الاسلام کے منصب رفیع پر فائز رہے تھے۔ بہت بردے عالم اور ملک کی عظیم شخصیت تھے۔جلال الدین اکبر کے عہد میں ان کوزوال ہوا اور اس عہد میں ان کوزوال ہوا اور اس عہد میں ان کوزوال ہوا کا در اس

مولانا عبدالکریم سلطان پوری نے کتب درسیداینے والد بزرگ وارمولانا عبدالله سلطان پوری سے پرهیں ادر طریقت کے منزلیس شیخ نظام الدین بن عبدالشکور تھانیسری کی خدمت میں رہ کر طے کیں۔مولانا عبدالکریم لاہوری اپنے والد کی وفات کے بعد لاہور میں اقامت پذیر ہو گئے تھے۔گیارھویں صدی ہجری کے لاہور میں یہ فقہ واصول کے جید عالم اور علوم عربیہ کے ماہراستاد تھے۔شیخ وقت اور صالح بزرگ تھے۔ دومرتبہ جج بیت اللہ کی سعادت حاصل کی۔ پہلی مرتبہ اپنے والدمولانا عبداللہ سلطان پوری کے ساتھ ورسری مرتبہ ان کی وفات کے بعد۔!

تصنیف و تالیف کا بھی ذوق رکھتے تھے۔ چنانچ فصوص الحکم کی فاری زبان میں شرح کہھی۔ ایک رسالہ''اسرارالعجبیہ''کے نام سے سپر وقلم کیا جوافکار واشغال پرمشتل ہے۔

مولانا عبدالکریم سلطان پوری لا ہوری نے ۲۷ر رجب ۱۰۴۵ھ/۲۷ردمبر ۱۹۳۵ء کو لا ہور میں وفات یائی اور و ہیں فن کیے گئے ہے۔

# ٣٧-مفتى عبدالكريم تجراتي

عبدالكريم بن محب الدين بن علاء الدين خرقاني نهروالي مجراتي مفتى بهاء الدين ابوالفصائل كلي دوشنبه كروز ١٩ شوال ٩٢١ هـ/ ١٥٨ مرتمبر ١٥٥ ء كوعلاقه مجرات كي شهراحمد آباد ميں پيدا ہوئے - يدرحقيقت نهروالا

ان کے جالات میں تفصیل کے لیے دیکھیے: فتہائے ہند-جس۔

ية الاصفيا-ص مع ١٧١ ١٧٥ - تذكرة علائ بند-ص اسا-نزية الخواطري 6 ص ٢٣٣-

فقهائے ہند( جلد چہارم)

کے باشندے تھے جوصوبہ مجرات کا ایک شہر ہے۔ان کا گھر نہر والا میں علم وفضل کا مرکز اور طریقت وتھونیا گہوارہ تھا۔ان کے جدامجدعلامہ علاؤالدین نہروالی دسویں صدی ججری کے اعیان ہندمیں سے تھے۔ مفتی عبدالکریم اینے والدگرامی شخ محت الدین کے ساتھ مکہ مکرمہ گئے اور وہیں نشوونما پا کی ۔ بڑے ہوئے تو اپنے عممحتر م مفتی قطب الدین نہر والی ہے وابستہ ہو گئے ۔ان ہے علم فقہ کی تحصیل کی اور بعض دیگر ا کی کتابیں پڑھیں۔ شخ عبداللہ سندھی اور علامہ شہاب الدین احمد ابن حجر بیٹمی سے صیح بخاری پڑھی۔ فاما

التحصيل ہونے كے بعدان كےعلمي جو ہر چيكے اور حلقہ اہل علم ميں اپنے عصر كے منفر دعالم اور صاحب فضل وملا قراریائے۔ای دجہ سے ۹۸۲ھ/۱۵۷۴ء کو مکہ مکرمہ کی مندافقا پرمتمکن ہوئے۔ ۹۹۰ھ/۱۵۸۲ء کے لگ جگ

منصب خطابت بھی ان کے سپر د ہوا' اور مکہ معظمہ کے مدرسہ سلطانیہ مرادیہ کے ناظم بھی مقرر کیے گئے۔ مفتی عبدالکریم مجراتی صاحب تصنیف بھی تھے۔انھوں نے بعض نہایت عمدہ کتابیں ککھیں جن مرک

بخاری کی شرح بھی شامل ہے جو' النہرالجاری علی ابخاری' اسے نام ہے موسوم ہے۔افسوس ہے لائق شارن پا كتاب كممل ندكر بإئے۔ دوسرى اہم كتاب" الاعلام باعلام بيت الله الحرام" ہے۔ يواس موض

سے متعلق تاریخ کی ایک مخضری کتاب تھی جوان کے چیامفتی قطب الدین محد نہروالی نے سپر دقلم کی تھی' منہ عبدالكريم نے اس ميں بہترين اضافے كيے اور بہت سي عمدہ باتيں شامل كيں۔اس كے بعد اس نام ہے،

کتاب اہل علم کے سامنے آئی۔ یہ کتاب کتب حوالہ میں سے ہے اور اپنے موضوع میں بڑی اہمیت کی جال

ہے۔اس کی تصنیف سے وہ یک شنبہ کے روز 19رشعبان \*\* اھ/۲۱ رمئی ۱۵۹۲ء کو فارغ ہوئے۔

مفتی عبدالکریم گجراتی کو تحقیق مسائل اورفهم و ادراک میں امام کی حیثیت حاصل تھی۔ حافظہ تیزالا

ذ بن اخاذ تھا۔ زبان میں بے حداثر تھا تحل اور نرمی سے بات کرتے تھے۔مطالعے کا دائر ہ وسیع تھا۔ فقہ کے عالمُ اس كے احكام وقواعد سے باخبراورمسائل فقد میں مختلف ائمہ كي آ رااور اختلاني گوشوں ہے آ گاہ تھے۔

ادب میں دسترس رکھتے تھے اور اس کے نکات وغوامض کی زلف گرہ میر کوسلجھانے اور اس کا

باریکیوں کی عقدہ کشائی میں اینے دور کےمعروف عالم تھے۔اخبار ووقائع ٔ احوال علااور تاریخ ور جال پر جھی نظر تھی اوراس سلسلے کے بے ثاروا قعات متحضر تھے۔ گفتگو کرتے اور زبان کوحرکت دیتے تو مسائل کی پیچیدہ گر ہیں تھلتی چلی جاتیں۔

اس ہندی عالم نے چہارشنبہ کے روز ۵ار ذی الحبہ۱۴۰ اھ/۱۳ارابریل ۲۰۱۹ء کو مکہ مکرمہ میں وفات یا کی اور قبرستان جنت المعلیٰ میں مدفون ہوئے 📭

خلاصة الاثر في اعيان القرف الحاوى عشر-ج ٣٠ ص ٨- نيز ويكھے: الاعلام باعلام بيت الله الحرام- زنبة الخواطر- خالا -442,444

## ان کے استاد مفتی قطب الدین محمر نہر والی لا ہوری:

مفتی عبدالکریم گجراتی کے حالات کی مناسبت سے یہاں ان کے استاد محتر م مفتی قطب الدین محد کے حالات بھی درج کیے جاتے ہیں ، جوعثانی سلاطین کے محبوب عالم دین تھے۔ ان کے حالات پروفیسر ظہور احمد اظہر (اور نیٹل کا کج لا بور ) نے ماہنامہ 'المعارف' لا بور (بابت جون ۱۹۷۰ء) میں تحریر کیے تھے' وہیں سے یہاں درج کیے جاتے ہیں۔ ملاحظہ فرما ہے۔

لا ہور کے مردم خیز خطے نے عربی زبان اور اسلامی علوم کے جن نا مور فضلا کو جنم دیا 'ان میں سے ایک مولا نامفتی قطب الدین محمد لا ہوری بھی تھے۔ وہ علوم الحدیث کے نامور 'تقد اور مستندا مام اور اسلامی تاریخ اور علوم اسلامیہ کے جلیل القدر عالم ہونے کے علاوہ عربی ادب کے ماہر اور ایک عمدہ شاعر بھی تھے۔مفتی صاحب کا شار بجا طور پر امام حسن صغانی لا ہوری اور اس قبیل کے دیگر جلیل القدر علیا وفضلا میں کیا جا سکتا ہے جو لا ہور میں پیدا ہوئے اور پر علوم ومعارف کی تلاش میں دیار عرب گئے اور عربی زبان وادب اور اسلامی علوم کی تاریخ میں اپنے انسٹ نقوش جھوڑ گئے۔

مفتی قطب الدین محمد ۱۵ و (۱۵۱ء) میں لا ہور میں پیدا ہوئے ● اور بہیں اپنے والد مولانا الجالاباس علاء الدین احمد نہر والی سے عربی و اسلامی علوم کی متداول کمابوں کی ابتدا کی ۔ پھر ان کے ہمراہ حجاز چلے گئے جہاں ایک طویل مدت تک ان کا خاندان مکہ مکر مدمیں تدریس اورا فقا کے اعلی منصب پر فائز رہا۔ معلوم ہوتا ہے کہ مفتی صاحب کا خاندان خالص عربی خاندان تھا جوعدن سے جمرت کر کے بلاد گجرات میں وارد ہوا اور وہا اور ہوا اور کے مشہور شہر نہر والا میں مقیم ہوگیا تھا۔ ان کے ہزرگوں کے نام بیہ ہیں۔ مفتی قطب الدین محمد بن محمد الدین احمد بن شمس الدین محمد بن محمد وقاضی خال بن بہاء الدین المربی ایتقوب بن اساعیل بن علی بن القاسم بن محمد بن اہراہیم بن اساعیل حن خرقانی لا ہوری شم کی جوالفطب النہروالی یا قطب الدین نہروالی کے نام سے زیادہ مشہور ہوئے۔ مفتی قطب الدین محمد کے پردادا شخ محمود الملقب بدقاضی خال قاضی کے منصب پر فائز سخ بھرنا معلوم اسباب کی بنا پران کے والد لا ہور آگئے اور یہاں سے حجاز چلے گئے ستھے ۔

یوں تو مفتی قطب الدین کے آباو اجداد علم ونضیلت کے مالک تھے ہی مگران کے والد کو بیخصوصی شرف ماصل ہے کہ دوہ اپنے عبد کے ثقہ اور مستندمحدث تھے۔ای طرح ان کی والدہ ماجدہ خسران بنت شخص الدین محمد بن عمروالانصاری الشافعی بڑی زاہدہ و پاک وامن خاتون تھیں ہو۔ عمروالانصاری الشافعی بڑی زاہدہ و پاک وامن خاتون تھیں اور اپنے عبد کے ثقہ راویان حدیث میں شار ہوتی تھیں ہے۔

<sup>•</sup> نزبة الخواطر-ج٣٠ ص ٢٨٦- فبرس القبارس-ج٢٠ ص ٣٠٠-

<sup>•</sup> نزمة الخواطر - جسم على ١٨٦ - فبرس القبارس - جسم على ١٠٠٠ - فيز ويكھيے: Huart A History of Arabic

<sup>👲</sup> فين الغماري ج٢عن٠٠٣

فقهائ بند (جلد چهارم)

مفتی قطب الدین کے والد علاء الدین احمد بن مجمد نبر والی ثم کی اپنے عہد کے جلیل القدر محدث العام سے ۔ صاحب فبرس الفبارس نے ان کا تذکرہ کرتے ہوئے انھیں'' خاتمۃ الحجد ثین ومفتی اسلمین 0 کا القاب سے یاد کیا ہے۔ وہ • ۸۵ کا ۱۳۲۲ء میں نبر والہ صوبہ مجرات میں پیدا ہوئے اور اپنے عہد کے علاء علوم متداولہ کی خصیل کی ۔ پھر نبر والہ سے لا ہور آئے اور یبال سے حجاز تشریف لے گئے' جہاں انھوں نے گئے الدین عبدالعزیز اور دیگر علائے تجاز سے حدیث کی سند کی اور ایک مدت تک مکہ میں احمد شاہ مجراتی کی مند لی در الدین عبدالعزیز اور دیگر علائے تجاز سے حدیث کی سند کی اور ایک مدت تک مکہ میں احمد شاہ مجراتی کے سند فرا اور ایک مدت تک مکہ میں احمد شاہ مجراتی کے سند فرا اور ایک مدت تک مکہ میں احمد شاہ مجراتی کے سند فرا آئے الدین نے خودا ہے والد کے بارے میں کھا ہے کہ بیت اللہ کے جوار میں قیام کے دوران ان کا میہ معمول تھا کہ یوم اخرکو جمرۃ العقبہ میں ری کرنے کے بعد فورا کی آئے اور نماز مغرب تک اللہ اولیاء اللہ میں بیت اللہ کے سامنے بیٹھ جاتے ۔ طواف کرنے والوں کو دیکھتے جاتے اور نماز مغرب تک الله حالت میں بیتے اللہ کے سامنے بیٹھ جاتے ۔ طواف کرنے والوں کو دیکھتے جاتے اور نماز مغرب تک اللہ عالم کے میاکہ تے تھے کہ اللہ یہ بیٹھ واتے تھے کہ الکر تے تھے کہ اللہ اولیاء اللہ میں این میں طواف زیارت کرنا۔ میں اس کے کو طواف سال اولیاء اللہ میں آئی سے میں طواف زیارت کرنا۔ میں اس کے میال بیٹھ جاتا ہوں تا کہ میں ان میں سے کسی کو طواف الدین آخر عمر میں مینائی سے محروم ہو گئے تھے۔ مگر انھوں نے پھر بھی سے معمول ترک نہ کیا۔ ۱۹۳۹ھ ہے اس میں اس کی وفات ہوئی۔ بقول صاحب نرب الخواطر وہ نہایت متی اور یہ بیز کا رہے ہے۔ اللہ ان کی وفات ہوئی۔ بقول صاحب نرب الخواطر وہ نہا ہے تھی الدیں بین کا رہے ہوں۔ اللہ کو دا تھول صاحب نرب ہو الخواطر وہ نہایت متی اور یہ بیز کا رہے ہو

1

وال

5

ایسے والدین کے ہاں جو بچہ پیدا ہوگا'اس کے علم وزہدا ورتقوی وفضیلت کے بارے میں اندازہ لگانا مشکل نہیں۔ مفتی قطب الدین نے اپنے والدین کے علاوہ دیار عرب کے دوسرے جلیل القدر فضلا ہے علم مشکل نہیں۔ مفتی قطب الدین نے اپنے والدین کے علاوہ دیار عرب کے دوسرے جلیل القدر فضلا ہے علم اسلامیہ کی سند کی جن میں شخ احمر حبّ الدین بن محمد الحقیلی النوبری المکی شہاب الدین الحبابی القطبی الشافعی فی المصری زین الدین علی القرمانی 'جمال الدین محمد الحرقانی 'عبدالعزیز بن جمال الدین الحبابی القطبی الشافعی فی عبدالحق سنباطی المصری 'محمد بن عبدالرحمٰن الحطاب المالکی اور شخ عبدالرحمٰن بن علی الربیج الشیبانی الزبیدی شامل ہیں گے۔

مفتی قطب الدین کے اساتذہ میں ہے ایک حافظ نورالدین ابوالفتوح احمہ بن عبدالله الطاؤی

<sup>🕻</sup> فبرس الفهارس-۳۰۲:۲ – ۳۰

الاعلام بالاعلام بيت الثدالحرام -

<sup>🗗</sup> نزبة الخواطر-ج٩،٩٠٠

تفصیل کے لیے دیکھیے: نزیمة الخواطر- جماص ۲۸۵- النور السافر-ص۲۳۲'۲۳۲- البدر الفالع -۱:۲۳۳-الاعلام-

۷:۷۸-شذرات الذهب-۲۸۵:۸-

الشیرازی الخرقانی بھی ہیں' جو معرمحدثین یعنی طویل عمر پانے والے محدثین میں سے سے اور خراسان کے ان صوفیا کے گروہ سے تعلق رکھتے تھے' جو' طاکفہ طاؤ سیہ خرقانیہ'' کہلاتا تھا ۔ حافظ ابوالفتو ہی نامورصوفی اور محدث سے انھوں نے شخ بابا یوسف ہروی سے حدیث تھی جو' سہ صد ہا'' یعنی تین سوسالہ کے لقب سے مشہور سے اساء الرجال کی کتابوں میں ان کا تذکرہ اکثر ملتا ہے۔ مفتی قطب الدین لا ہوری نے حافظ ابوالفتو ہے سے والد کے واسطے سے بھی روایت کی ہے اور براہ راست بھی۔ انھیں اس طریق اسنا وحدیث پر بروافخر تھا' کیونکہ اس طرح وہ تسائی حدیث وہ ہے جس میں ایک محدث اور آئے ضرت میں ایک عدیث وہ ہے جس میں ایک محدث اور آئے ضرت میں ایک فظ ابی الفتوح عن شخ یوسف ہروی عن محمد بن شاد بحت الفاری عن یحی بن میں ایک عرب یوسف الفری عن محمد بن ایوسٹ الفتوح عن شخ یوسف ہروی عن محمد بن شاد بحت الفاری عن یحی بن مارالختل نی عن محمد بن یوسف الفریری عن محمد بن اساعیل البخاری صاحب الجامع الصحے ہیں۔

مفتی ها حب نے تخصیل علوم کی خاطر مصر کا سفر بھی کیا تھا۔ اس سفر کے دوران انھوں نے جلال الدین سیوطی کے تلاندہ سے اکتساب فیفن کیا۔ای طرح قاضی زکر یا انصاری اور حافظ عبدالحق سنباطی ہے بھی حدیث کی سند حاصل کی ۔ بیوونوں حافظ ابن مجرعسقلانی کے مشہور شاگر دھتے ● سفر مصر کے دوران مفتی قطب الدین کوایک اورا ہم شخصیت سے ملاقات اور اجازت روایت کا شرف حاصل ہوا اور وہ سنے التوکل الثالث محمد بن یقوب الحجاسی جو بنوعباس کے ان برائے نام خلفا میں سب سے آخری خلیفہ سنے جو سقوط بغداد کے بعد مصر کے مملوکوں کے زیراثر ایک مدت تک مندخلافت پر فائز رہے اور بالآخر سلطان سلیم ثانی کے حق میں خلافت سے دست بردار ہو گئے سے۔ بیٹھ بن یعقوب خلیفہ ہونے کے ساتھ ساتھ ایک بلند پایداویب عالم اور ایکھی شے ●۔

مفتی صاحب نے اپنے سفر مصراور عباسی خلیفہ متوکل ٹالٹ محمد بن بیقوب سے اپنی ملا قات کے کوائف اپنی کتاب الاعلام باعلام بیت اللہ الحرام کا میں تفصیل سے بیان کیے ہیں۔وہ ککھتے ہیں:

"سلطنت عثانيہ كے عہدتك اس عباسى خلافت كانام باقى رہااور خليفه يعقوب جس كانام المستمسك ، بالله قائسلطان سليم خال عثانى كے عبدتك زندہ تھا۔ اگرچه بوڑھا ہو گيا تھااور بينائى جاتى رہى تھى \_مستمسك باللہ

<sup>0</sup> ويكهيد: فهرس الفهارس-۲:۳ مرامه ۳۰-

نزمة الخواطر-٢٨٦٠ - فبرس الفهارس-٢٩٩ - الامم - صهم ببعد

<sup>•</sup> شذرات الذبب- ٩:٨ - ١٥ فيرس الفهارس-٢: • ٣٠٠

تاریخ این ایاس-۳۰۰۰-الاعلام باعلام بیت الله الحرام-ص۱۸۱-

البيداء البيداء

عالی ۱۹۲۰ میں فوت ہوگیا تو اس کے بعداس کا بیٹا محد بن یعقوب جانشین مقرر ہوا اور متوکل علی اللہ لقب اختیار کیا۔ سلطان سلیم نے جب مصرفتح کر کے چرکسی مملوکوں کا خاتمہ کر دیا تو متوکل کو اپنے ساتھ استبول لے گیا۔ سلطان کی وفات کے بعد متوکل کو مصر آنے کی اجازت مل گئی۔ چنا نچہ ۹۵ ھے/۱۹۳۱ء میں اپنی وفات تک وہ مصر میں مقیم رہا۔ مفتی قطب الدین کے بقول متوکل عالم وفاضل اور شاعر تھا۔ اس کے بدوشعر ہیں۔ کو مصر میں مقیم رہا۔ مفتی قطب الدین کے بقول متوکل عالم وفاضل اور شاعر تھا۔ اس کے بدوشعر ہیں۔ لم یبق من محسن یر جی و لا حسن ولا کریم الیسه مشت کی المحزن وانسماساد قوم غیر ذی حسب ماکنت او شران یہ متد بی زمنی وانسماساد قوم غیر ذی حسب ماکنت او شران یہ متد بی زمنی دنہ کو کو کرکیں۔

اب قو حال یہ ہے کہ غیر شریف اوگ سردار بن گئے ہیں اس لیے جھے ہرگز گوارا نہ تھا کہ میری عمر لمبی ہو۔)

خلفیہ سے اپنی ملا قات کا ذکر کرتے ہوئے مفتی صاحب لکھتے ہیں © '' ۹۴۳ ہے اس اس جب جب میں حصول علم کی خاطر مصر گیا تو میں ان (متوکل ثالث) سے بھی ملا اور ان سے بہت کچھا خذکیا۔ اس زمانے میں مصر میں بڑے بڑے عالم و فاضل لوگ موجود تھے اور مشائخ کرام کی برکات بھی وہاں عام تھیں۔ یوں لگتا تھا جیسے مصرایک دلہن ہے جو آفتاب ومہتاب اور ستاروں کے جمرمٹ میں رواں ہے:

شم انقضت تلك السنون و اهلها فكانها و كانهم احلام (پهروه زمانه بهی بیت گیا اورائل زمانه بهی ـ اب یول لگتا ہے كديرسب كھا يك خواب تھا۔)

مفتی قطب الدین ترکول کے محبوب عالم دین تھے۔ بیدایک تاریخی حقیقت ہے کہ ترکول کے دلول میں برصغیر کے مسلمانول کے لیے ظوص و محبت کے جو جذبات پائے جاتے ہیں ان کا ایک بہت بڑا سبب ہمارے علائے دین تھے، جنھول نے ہر مرطے پر عثانی ترکول کی امداد و جمایت کو اپنے ایمان کا جزو سجھا۔ ہم مشکل میں ان کے ساتھ رہے اور ان کی زبانی ، قلمی اور مالی معاونت کرتے رہے۔ خصوصیت کے ساتھ وہ ''ہندی'' علا جو ترکی خلافت کے زمانے میں حرمین میں جا کرمقیم ہو گئے اور سلاطین آل عثان کی خیرخواہی اور فئے ''ہندی'' علا جو ترکی خلافت کے زمانے میں حرمین میں جا کرمقیم ہو گئے اور سلاطین آل عثان کی خیرخواہی اور فئے وفصرت کے لیے ہروقت دست بدعا رہے۔ مفتی قطب الدین بھی علا کے اس گروہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان کی ترکول کے دلول میں جو قدرو منزلت پنہاں تھی اس کا اندازہ امام شوکانی ایے جلیل القدر محدث اور مورخ کے ان ترکول کے دلول میں جو تحد و انھوں نے مفتی قطب الدین کا تذکرہ کرتے ہوئے کھے ہیں: '' ترکول کے ہاں آئھیں برکون عام کو پندنہ نہ کرتے ہوئے کھے ہیں: '' ترکول کے ہاں آئھیں بہت بوی عزت اور منزلت حاصل تھی۔ ترک زیماد قائدین میں سے جب بھی کوئی جج کو آتا تو ان سے ملے بغیر واپس نہ لونا۔ وہ مفتی صاحب کے مقابلے میں اور کی عالم کو پندنہ نہ کرتے تھے۔ اور آئھیں بوے برے عطیات واپس نہ لونا۔ وہ مفتی صاحب کے مقابلے میں اور کی عالم کو پندنہ نہ کرتے تھے۔ اور آئھیں بوے برے عطیات

الاعلام بإعلام بيت الثدالحرام-ص١٨٥-

سے نواز تے تھے۔ وہ ان گراں قدر عطیات سے نفیس فتم کی کتابیں خرید تے اور ضرورت مندوں کو دیتے تھے۔ اس طرح ان کے پاس جو ذخیر و کتب جمع ہو گیا تھا شاید ہی کسی اور عالم کے پاس ہو ●۔''

خودمفتی صاحب کوتر کول سے قلبی لگاؤ تھا۔ اس کا اندازہ ان کے اس بیان سے ہوسکتا ہے: • حق و صدافت کی تلوار ہیں صرف چار ہیں۔ ان کے علاوہ ہر تلوار آتش جہنم کے قابل ہے۔ ایک وہ شمشیر رسالت جو مشرکین کے خلاف اٹھی۔ دوسری وہ شمشیر صدیقی جو مرتدین و مانعین زکوۃ کے خلاف نیام سے باہر آئی۔ تیسری شمشیر علوی جو باغیوں کی سرکو بی کے لیے بے نیام ہوئی۔ چوشی شمشیر حق وہ ہے جومسلمانوں کا قصاص لینے کے لیے نیام سے نکالی جائے اور آل عثمان کی تلوار ہیں ان چاراصناف سے باہر نہیں۔ کیونکہ بیلوگ روز اول سے آج تک کفار وشرکین کے خلاف مصروف جہاد ہیں۔ طحدوں اور باغیوں کے سرکیل رہے ہیں۔ اور دین اسلام کے شعائر اور مسلمانوں کی حفاظت و دفاع میں گئے ہوئے ہیں۔ اللہ تعال ان کی سلطنت کا سامیہ سلمانوں پر عام کرے۔ ان کے ذریعے اہل سنت کی تائید کرے اور ان کے سبب تمام طحدین و مرتدین کا قلع قع ہو۔ تمام فرق اسلام یکو بیوعا کرنی چاہے کیوں کہ بیسلاطنت شریفہ کے داران کے ستون و مرتدین کا قلع قع ہو۔ تمام فرق اسلام یکو بیوعا کرنی و الے ہیں۔ اس سلطنت شریفہ کے لیے دعا کرنا اصل میں تمام اہل اسلام کے لیے وعا کرنا ہے۔ اللہ تعالی کے وین کوئزت و سے بائی اسلام کے لیے وعا کرنا ہے۔ اللہ تعالی کے وین کوئزت و سربلندی بخشے اور سیدنا محمد ٹاٹھ کیل کیلئورت و امداد کرنے کے مترادف ہے۔ "

ترک سلطین سلیمان اعظم سلطان سلیم خال نانی اور سلطان مراد خال سے مفتی صاحب کے تعلقات رہے اور ان کی طرف سے انھیں وقتا فوقتا انعامات ملتے رہے۔ ۹۳۳ ھ/۱۵۳۷ء میں جب وہ استبول گئے تو سلیمان اعظم کے در بار میں باریا بی حاصل ہوئی ۔ سلطان مراد خال سے تو ان کے بڑے گہرے روابط تھے۔ اس نے اپنے عبد سلطنت میں بیت اللہ کی تعمیر واصلاح کی طرف توجہ دی۔ مکہ معظمہ میں ایک اسلامی درس گاہ تائم کی اور مفتی صاحب کو مند صدارت کا اعزاز بخشا۔ ساتھ ہی اس نے اپنے ذاتی ملابس میں سے دوقیتی شالیں ہدیئے جیجیں اور ایک سودینار مقرر کیے ۔

ترک وزرائے اعظم میں سے ایاس پاشا' سنان پاشا' لطفی پاشا اورعلیٰ پاشا کے ساتھ مفتی قطب الدین صاحب کے ذاتی مراسم سے ۱۵۳۷ھ/ ۱۵۳۷ء میں جب انھیں استبول کا پہلاسفر پیش آیا تو ایاس پاشا اس وقت سلیمان اعظم کا وزیراعظم تھا' اورمفتی صاحب کے والدمولانا احمد علاء الدین سے خط و کتابت رکھتا تھا۔ استبول میں قیام کے دوران اس نے مفتی صاحب کی بڑی قدر دمنزلت کی اور خلیفہ سے ان کی ملاقات

<sup>1</sup> البدرالطالع -22:۲-

الاعلام بإعلام بيت الثدالحرام-ص ٣٨٨-

الاعلام بإعلام بيت الله الحرام-ص ٢٩٩-

۱۱ علام باعلام بيت الله الحرام يص ۱۶ ۱۹ -

سی کرائی۔ اس من ان پاشا تو مفتی صاحب کامحبوب رہنما تھا۔ اس نے کئی ایک مما لک فتح کیے تھے جن میں تو نی اور یمن بھی شامل تھے۔ الطفی پاشا بہت بڑا فقیہ اور عالم تھا۔ ۱۵۳۹ھ /۱۵۳۵ء میں جب وہ جج کے لیے آیا آ مفتی صاحب سے ملاقات ہوئی اور ترکی زبان میں اپنی کتاب شرح فقد اکبراٹھیں دکھائی اور ساتھ ہی درخوات کی کہ اس شرح کو فاری اور عربی زبانوں میں ڈھال دیا جائے۔ مفتی صاحب نے بیکام بطیب خاطر انجام دیا اور انعام سے نوازے گئے۔ ۱۵۵۹ھ /۱۵۵۵ء میں جب مفتی صاحب دوسری مرتبہ استنبول گئے تو اس وقت ما اور انعام سے نوازے گئے۔ ۱۵۵۹ھ /۱۵۵۵ء میں جب مفتی صاحب دوسری مرتبہ استنبول گئے تو اس وقت ما اور انعام فتو حات کے واقعات سنائے۔ ال پاشا وزیر اعظم تھا۔ ملا قات کے دوران اس نے مفتی صاحب کو اپنی بعض فتو حات کے واقعات سنائے۔ ال پاشا وزیر اعظم تھا۔ ملاقات کے دوران اس نے مفتی صاحب کو اپنی بعض فتو حات کو تاریخ میں محفوظ کیا جا تا رہا ہاں افعول نے یہ تجویز پیش کی کہ جس طرح قد یم سے مسلم سلاطین کی فتو حات کو تاریخ میں محفوظ کیا جا تا رہا ہاں طرح ان عثانی فتو حات کو تاریخ میں محفوظ کر دینا ضروی ہے کیونکہ گردش ایام کے ساتھ یہ واقعات انسانی یا دوں سے محودہ و سکتے ہیں۔ چنا نچوع بی دیوان الان شا کے سر براہ مولا ناعلی جبلی الحمیدی کو اس کام پر مامور کیا گرمفتی صاحب کو افسوس ہے کہ بیکام بخیل پذیر نہ ہو سکا ہے۔

مفتی قطب الدین ایک مت تک مکه مرمه میں درس و مدریں اور روایت حدیث میں مشغول رہے۔

مکہ مرمه میں احمد شاہ والی گجرات کے قائم کردہ مدرسہ میں انھوں نے پڑھا بھی اور پڑھایا بھی۔ وہ سلیمان اعظم
کے مکہ مرمہ میں قائم کردہ مدرسہ سلیمانیہ میں بھی مذریس کے فرائض انجام دیتے رہے اور جب سلطان مراد خال
کا زمانہ آیا تو اس نے جہاں ان کے مشاہرے میں اضافہ کیا وہاں مکہ مرمہ کا مفتی اعظم بھی مقرر کیا۔ ابنی دفات
تک وہی بید دونوں فریضے انجام دیتے رہے۔ مفتی صاحب کی وفات کے بارے میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ اہام
شوکانی ﺅ نے ان کی تاریخ وفات ۹۹ ھ/۱۸۸۱ء بتائی ہے اور کھا ہے کہ ان کی تاریخ وفات اس جملے نے لگی
ہے: "قدمات قطب الدین اجل علماء مکہ۔" النور السافر' کے مصنف نے بھی تاریخ وفات یہی کھی
ہے۔ ۔ وُڈاکٹر زبید احمد ہواور جرجی زبیدان ہے بھی ای کا شیع کیا ہے لیکن مشکل یہ ہے کہ ۹۹۵ھ/ ۱۸۹۹ء میں جب سلطان مراد نے اہل مکہ کے لیے انعامات وعطیات ارسال کیے تو مفتی صاحب کو اپنے ذاتی توشہ

الاعلام بإعلام بيت الله الحرام-ص٢٩٩-

الينا-ص٢٢٣-

الينا-ص١٠٠٠-

<sup>🗴</sup> ايساً-ص ٢٠٠٣

البدرالطالع -٥٨:٢-

النورالهافر-ص۳۸۳-

Contribution of India to Habic Literature. p.444 • •

 <sup>-</sup> ۳۰۰۳ اداب اللغة العربية - ۳۰۱۳ سس- ويكهي فهرس اللهادس ۲۰۲۰ س-

خانے میں سے دوشالیں بھی ارسال کی تھیں اور اس کا ذکر کرتے ہوئے مفتی صاحب نے اپنی تاریخ مکہ (الاعلام باعلام بیان کیا ہے ادرصاحب (الاعلام باعلام بیان کیا ہے ادرصاحب نزمته الخواطر (۲۸۹:۳) نے بھی اس بیان پراعتاد کیا ہے۔ جیچے میہ ہے کہ مفتی قطب الدین لا ہوری کی وفات مارے اللہ اللہ میں ہوئی ہے۔

مفتی صاحب کے شاگردوں کی تعداد ہزاروں تک پہنچتی ہے۔ دسویں صدی ہجری میں جوعظیم محدثین ہوئے ہیں ان میں مفتی صاحب کے شاگردوں کی تعداد ہزاروں تک پہنچتی ہے۔ دسویں صدی ہجری میں حدیث کی جواعلیٰ سند ہوئے ہیں۔ اس دور میں حدیث کی جواعلیٰ سند انھیں نصیب تھی وہ اور کسی عالم کو حاصل نہ تھی۔ اور جوطریقہ انھوں نے حدیث کی روایت کا اخذ کیا وہ ابن حجر کی نظروں سے بھی او جھل تھا اور اس پر مفتی قطب الدین کو بجا طور پر فخر تھا ۔ ان سے علم کی جس کثیر تعداد نے صدیث اخذ کی ہے ان میں مولا نا عبداللہ بن سعد اللہ لا ہوری شم مدنی 'احمہ الشنادی' محمہ ابن الحجل اور نورالدین ابن مطیر ایسے جلیل القدر محدثین شامل ہیں۔ اس کے علاوہ مراکش 'تونس' الجزائر' مصر'عراق' شام' حجاز' ترکی' یمن اور برصغیریاک و ہند کے بے شارع لمانے ان سے علم حدیث کی سند حاصل کی ۔

اس میں شک نہیں کہ مفتی قطب الدین کی اصل شہرت زیادہ تر ایک جلیل القدر محدث اور بلند پایہ فقیہ کی حیثیت سے تھی کیکن بایں ہمہ وہ عربی زبان کے اچھے شاعر بھی تھے۔ اگر چہ ان کی شاعر کی نعت رسول (مُنْ اللّٰهِ اُنْ) ترک سلاطین اور وزرا کی مدح وستائش اور بعض دوستوں کے مرشوں تک محدود تھی مگر ان کی شاعری میں فصاحت و بلاغت اور لفظی اسلوب کے محاس کے ساتھ معانی وافکار کی گہرائی اور ندرت کی چاشتی بھی موجود ہے۔ اس بات کا احساس خود مفتی صاحب کو بھی تھا۔ چنانچ ترکوں کی فتوحات کے متعلق اپنی تاریخ البرق الیمانی فی فتح العثمانی کا آغاز انھوں نے اپنے ایک تصیدے سے کیا ہے۔ اس قصیدے کا ذکر وہ ایک جگہ ان الفاظ میں کرتے ہیں گ

وكنت صدرت ذلك التاريخ بقصيدة طنانة من نظمى الطنان سادت بها الركبان و تلقتها بالقبول ادباء علماء البلدان احببت ايرادها ههنا لبلاغتها عندعلماء البيان و فصحاء اللسان تسابق الفاظها و معانيها لى الآذان والاذهان تسابق افراس الرهان يعد كل

دیکھیے الاعلام ۲:۲۳۲۹ \_ از خیرالدین زرکلی -

قبرس القبارس۱:۲۳۰-

<sup>€</sup> تفصیل کے لیے دیکھیے: الامداد-ص ۵۷-الام-ص، ۵-۵-قطف الثم -ص۱۳-اتحاف الاکابر-ص ۱۱-زبهة الخواطر-

ج١٠٨٦ ٢٨٨ بيعد - فهرس الفهارس٢٩٩١٢ بيعد

الاعلام بإعلام بيت الله-ص٢٢٣-

بیت منها بدیوان و تسحب کل کلمة منها اذیال البلاغة علی سحبان۔

(میں نے اپنی اس کتاب تاریخ کا آغاز اپنے ایک پرشکوہ تصیدے سے کیا ہے۔ بیوہ
تصیدہ ہے جے قافلے لے کر دنیا کے ہر گوشے میں پنچے اور جے ہر جگہ کے ادباوعلانے
شرف قبولیت بخشا ہے۔ میں نے اس قصیدے کو یہاں نقل کرنا پند کیا ہے کیونکہ علائے
بیان اور نصحائے لسان کے ہاں بیہ بلند درجہ رکھتا ہے اور اس کے الفاظ گوش و ہوش کی طرف
یول سبقت کرتے ہیں جس طرح میدان مقابلہ میں دوڑنے والے گھوڑے۔ اس قصیدے
کا ہر شعر دیوان کا درجہ رکھتا ہے اور ہر لفظ بحبان وائل کی بلاغت کو مات کرتا ہے۔)
اس قصیدے میں سلطان سلیم خال کی مدح کے ساتھ سنان پاشا کو یمن کی فتح پرخراج تحسین پیش کیا گیا
ہے۔مطلع ہے۔

لك الحمديا سوى فى السر والجهر على عزة الاسلام والفتح والنصر والنصر (اكفتح والنصر والمنصر والمنصر والمنصر والمنافض يرابى الله على المان المرابي المان ال

شهنشاه سلطان الملوك جميعهم "سليم" كريم اصله اطيب النحر عدما ديلوذ المسلمون بظله وسد منيع الانهم من الكفر (شهنشاه يعني دنيا كتمام بادشاهون كابادشاه سيم جوبردا كريم انفس ہاور پاك نهاد ہو وہ ايك ستون ہے جس كے سامين مسلمان پناه ليتے ہيں اور ايك محفوظ بند ہے جولوگوں كوكفر سے بچاتا ہے۔) مفتى صاحب كے اشعار منتشر شكل ميں موجود ہيں اور زياده تر ان كى اپنى تصانيف البرق اليمانى اور

الاعلام میں درج ہیں۔ اس کے علاوہ تذکرہ نگاروں نے بھی ان کے اشعار کے منتخب نمونے دیے ہیں۔ خصوصیت کے ساتھ شخ عبدالقادر بن عبدالله عیدروس (صاحب النورالسافر) نے تو ان کے کلام کے بوے نادر نمونے جمع کردے ہیں۔ نمونے جمع کردے ہیں گ۔

مفتی قطب الدین لا ہوری نے کوئی ایک درجن کے قریب تصانیف یادگار چھوڑی ہیں۔ان میں سے
ایک مکہ مکرمہ کی مفصل و کممل تاریخ ہے۔اس میں ضمنی طور پر گئ اہم تاریخی حوادث بھی قلم بند کر دیے گئے ہیں جو
ایک نہایت ہی قیمتی تاریخی مواد کی حیثیت رکھتے ہیں۔اس کتاب کا نام الاعلام باعلام بیت اللہ الحرام ہے اور یہ
دومر تبہ جیب چکی ہے۔ دوسری اہم کتاب ترکوں کے غروات وفقوحات کی تاریخ ہے اور اس کا نام ہے' البرق
الیمانی فی الفتح العثمانی' جوابھی تک طبع نہیں ہوئی اور اس کا خلاصہ جیپ چکا ہے۔ان دو کتابوں کے علاوہ مفتی

النورالسافر-ص٣٨٣ –

صاحب كى مندرجه ذيل كتابين دنيا كے مختلف كتب خانوں مين مخطوطات كى شكل مين موجود بين اورا بھى تك شخق و اشاعت كى مندرجه ذيل كتابين (٣) التماثل و المحاضرة شخقيق و اشاعت كى منتظر بين ـ (١) منتخب التاريخ فى التراجم (٢) ابتهاج الانسان (٣) البداية الرحمانية الى بالابيات المفردة النادرة (٣) گراز الاساء (۵) تحفية الاصحاب ونزبهة ذوكى الالباب (٢) البداية الرحمانية الى طريقة السادة الخرقانية (٤) تاريخ فتح تونس (٨) الفوائد النية فى الرحلة المدينة والرومية • \_

## ٣٨٠- ينتخ عبداللطيف سندهى

شخ عبداللطیف بدین سندھی نقہ واصول اورعلوم عربیہ کے فاضل تھے۔اچھے شاعر بھی تھے۔ ہر چھ ماہ بعد سلطان اورنگ زیب عالم گیر کے دربار میں جاتے اوراس کی خدمت میں ایک خاص قسم کی زم ونفیس چٹائیوں کا جوڑا لبطور تخفہ پیش کرتے۔اس کے بدلے میں بادشاہ کی طرف سے بڑا اعزاز پاتے 'جوان کے علمی وقار کے مطابق ہوتا۔ان کی حیثیت بادشاہ کے قابل احترام ووست کی تھی۔ جب بوڑھے ہو گئے تو اورنگ زیب عالم گیر نے اپنے اس دوست کی کمرنی اور شعیفی کی بنا پران کا معقول وظفیہ مقرر کر دیا تھا تا کہ وہ اپنے وطن میں سکون کی زندگی بسر کریں اور کسی کی احتیاج باتی نہ رہے ۔

## ٣٩ ـ شيخ عبدالله سند بلوي

ت عبداللہ بن بہلول بن چاند بن جنید بن محمد بن برہان الدین بن عزالدین محمود بن جم الدین احمد بن مشس ہو عبداللہ بن بہلول بن چاند بن جنید بن محمد بن برہان الدین بن عزالدین محمود بن جم الدین احمد بن مشس الدین عثان ہروی سند ملوی ۔ شخ عبداللہ نماز عصر کے وقت دوشنبہ کے روز ۱۲ ررئیج الثانی ۱۹۰ ہے اس ۱۳۹۸ء کوعلاقہ اودھ کے شہرسند ملیہ میں پیدا ہوئے ۔ ابھی نوسال کے بچے شے کہ مخدوم شخ صفی ساتی پوری کے ملقہ ادادت میں داخل ہو گئے اور سولہ سال کی عمر کو پنچے تو حصول علم کا شوق دل میں موجزن ہوا' جو آھیں صوبہ یونی کے ایک علمی مرکز گو یا مئو لے گیا۔ وہاں شخ اللہ داد بن سعد اللہ عثانی گویا موی کی مند تد ریس آراستہ تھی' ان کے حلقہ درس میں شامل ہو گئے اور ان سے صرف ونحو کی کچھ کتابیں پڑھیں ۔ گویا مئو سے بدایوں گئے اور برایاں سے دبلی کا عزم کیا۔ دبلی میں شخ معزالدین بخاری کے ہاں سکونت اختیار کی۔ وہاں مدر۔ دبلی میں اب برایوں سے دبلی کا عزم کیا۔ دبلی میں شخ معزالدین بخاری کے ہاں سکونت اختیار کی۔ وہاں مدر۔ دبلی میں اب الارشاذ اور کافیہ کا درس لیا۔ دبلی میں شخ معزالدین بخاری کیا میں اور تفسیر قرآن الدین ماتانی سے بڑھیں۔ شرح

امهنامه "المعارف" لا بور بابت ماه جون • ۱۹۷ء مضمون پر وفیسر ڈاکٹرظہور احمد اظہر

تخفة الكرام-ص٣٨٣- زبية الخواطر- ج٥ ص ٢٢٨-

مواقف شرح مقاصداور ریاضی کے پچھ رسالوں کی پکیل کے لیے مولانا و جیہ الدین علوی گجراتی کے سامنے زانو کے تلمذتہہ کیے۔ ہدایہ الفقہ اصول بز دوی اور عضدی شخ مبارک گوالیاری سے پڑھیں۔ حدیث اور اصول حدیث کا علم شخ عبدالا ول حینی وولت آبادی سے حاصل کیا۔ فصوص اور اس کی شروح کی سند شخ مصطفیٰ روی نئے لی۔ نئے لی۔

شیخ عبداللہ سندیلوی نے چوہیں سال کی عمر میں تمام مروجہ علوم کی تخصیل سے فراغت حاصل کی۔ اس کے بعدا خدطریقت کا شوق پیدا ہوا تو شیخ محمو غوث شطاری گوالیاری کی خدمت میں گئے۔ شیخ محمو غوث نے اس کی سندا جازت ان کو ذی الحجہ کے مہینے میں ۱۹۵۰ ہو ۱۹۳ اور کو گجرات میں مرحمت فرمائی۔ دوسال تک وہ اس مسند پر فائز رہے اور مسترشدین کوفیض پہنچاتے رہے۔ بعدا زاں حرمین شریفین کا قصد کیا اور پانچ سال مدینہ منورہ میں اقامت گزین رہے۔ ان کی زندگی کے یہ پانچ سال زہدوعبادت اور معاملات و نیا سے علیحدگی وانزوا میں گزرے۔ اس اثنا میں وہ ہر سال سعادت رقح سے بہرہ ور ہوتے رہے۔ پانچ سال کے قیام حجاز کے بعد مراجعت فرمائے ہند ہوئے اور احد آباد میں اقامت اختیار کی۔ وہاں شادی کی اور ورس و تدریس کا سلسہ بھی مراجعت فرمائے ہند ہوئے اور احد آباد میں اقامت اختیار کی۔ وہاں شادی کی اور ورس و تدریس کا سلسہ بھی کر قناعت وعفاف اور تو کل واستغنا کی زندگی ہر کرنے گئے۔ بھی امراواغنیا کے دروازے پرنہیں گئے اور نہ کر وی دینوی معاطے میں کسی دینوی معاطے میں کسی سے ملئے کی ضرورے محسوس کی۔

" شخ عبدالله سندیلوی کے بیٹے شخ عبدالنبی سندیلوی اکبر آبادی تھے جو عالم و فاضل بزرگ تھے۔ انھوں نے اپنے والدگرامی \_\_\_ شخ عبدالله سندیلوی \_\_\_ کے ملفوظات اپنی کتاب جامع الکلم میں درج کیے ہیں۔

يسية و عبدالله سنديلوي كي تصانيف بيه بين: سراج السالكين ٔ كنزالاسرار في اشغال الشطار ُ شرح رساله غوثيهٔ اورادِصو فيهٔ انيس المسافرين ٔ اسرارالدعوة 'رسالته الصو فيه۔

گیار طویس صدی ججری کے اس ہندی عالم نے ۲۳ جمادی الاولیٰ۱۰۱۰ ھے/ ۹ ردیمبر ۱۰۱۱ء کوآگرہ میں وفات پائی 🗗 –

## ۴۰ - سيد شخ عبدالله حضري

سید شخ عبدالله حضری کا نسب نامه بیہ ہے: عبدالله بن حسین بن محمد بن علی بن احمد بن عبدالله بن محمد بافقیہ حسین حصر کے کبارعلائے دین اور مشاہیر فضلائے کرام میں سے بافقیہ حسے اور اپنے عصر کے کبارعلائے دین اور مشاہیر فضلائے کرام میں سے متھے۔ تریم میں پیدا ہوئے عمر کی پچھ منزلیس طے کیس تو قرآن مجید حفظ کیا اور قرائت کی مشہور کتاب جزری زبانی

اذ كارابرار (ترجمه گلزارابرار)-ص۵۲۳ معدم - نزبیة الخواطر - ج۵ ص۲۵۰٬۲۳۹

نقبائے ہند (جلد چہارم)

۵۲۳

یادگی۔ اپ والدگرائی ۔ شیخ حسین ۔ سے فقہ کی مروجہ کتابیں پڑھیں۔ علم حدیث اور علوم او بیدگی اکش کتابول کے لیے شخ ابوبکر بن عبدالرحمٰن بن شہاب الدین کے سامنے زانو کے شاگردی تہہ کیا۔ فقہ کی بحض کتابول کی تحصیل شخ عبدالرحمٰن بن علوی با فقیہ سے گی۔ ان کے علاوہ اور بھی متعدد اسا تذہ سے اخذ علم اور کسب فیض کیا۔ متعدد مشائخ سے تصوف کی تعلیم حاصل کی اور اس سلط میں بلند مرتبے کو پہنچے۔ بعداز اں علوم او بید میں باخصوص مہمارت پیدا کی اور اس ضمن میں بڑی شہرت پائی۔ اپنے نواح کے علاوہ مشائخ سے استفادہ کے بعد عاز م بند ہوئے۔ اس سفر میں بہت سے ارباب فضل اور اصحاب کمال ان کے ساتھ تھے۔ پھر '' کنور'' شہرکا قصد کیا۔ وہاں سید کبیر بن تھر بن غمر بافقیہ اور دیگر اصحاب علم کی مند درس آ راستھی' ان سے اخذ علم کیا۔ اس اثنا میں ان کی علمی قادر شہرت کا دائر ہو جوائی کا ذائر تھا۔ وزیز عبدالو ہاب کو ان کی وسعت علم کا پتا چلا تو لائے سے بھی قابیت کے جو ہر چکے اور شہرت کا دائر ہو جوائی کا ذائر تھا۔ وزیز عبدالو ہاب ان کے علم وفراست سے اس کی علمی قابیت کے جو ہر چکے اور شہرت کا دائر ہو جوائی کا ذائر تھا۔ وزیز عبدالو ہاب ان کے علم وفراست سے اس درجہ متاثر ہوا کہ اپنی بیٹی ان کے عقد میں دے دی اور وزارت میں اپنا معاون مقرر کیا۔ شخ عبداللہ نے مشرق ومغرب میں بچیائی اور علا وظابا کی ایک جماعت ان کے گروجم ہوگئی۔ اب ان کی شہرت اس نواح کے مشرق ومغرب میں بچیل گئی اور مسلمانوں نے ان کی علمی و قدر لی قابلیت سے بہت استفادہ کیا۔ شخ موصوف بڑے عاضر میں بچیل گئی اور مدافر سے دو میں کوئی ان کا مقابلہ نے کریا تا تھا۔

شیخ عبداللد کئی کتابوں کے مصنف اور شارح بھی تھے۔مثلًا شرح الاجرومیہ شرح الملحہ' ان کی تصانیف میں شامل ہیں۔علاوہ ازیں نظم ونثر میں کئی عمدہ رسالے تصنیف کیے۔

عابدوزابذراسخ العقیدہ عالی ہمت ادرصاحب صلاح وتقوی بزرگ تھے۔زبان میں بڑا اثر تھا۔ میٹھے اور پیارے انداز سے بات کرتے ہرلفظ میں دل میں اتر جاتا 'حسن اخلاق کے حامل ادرعذو بت کلام کے مالک تھے۔ ہمیشہ خوش رہتے اور ہرخض پراحسان کرتے ' بے حدتی تھے' کھلے دل سے لوگوں پرخرچ کرتے اور استعمال کی قتم قتم کی چیزیں آٹھیں عنایت فرماتے' شان دار کی میں رہتے اور عمدہ گھوڑ ہے پرسوار ہوتے ۔لوگوں کو فائدہ پہنچانے میں مشہور تھے' وقت کا زیادہ حصہ طلبا کو علم سمھانے میں صرف کرتے ۔ دات کو بھی دیر تک بیسلسلہ جاری رہتا۔غرض بیر مثانی المسلک فقیہ بہت ی خوبیوں کے مالک تھے۔وفات کے وقت منصب وزارت پر فائز تھے گو۔

## انه-شخ عبدالله حضرمي

یہ ایک اور سیدشخ عبداللہ حضری ہیں جن کا سلسلہ نسب ہے ہے: عبداللہ بن زین بن محمد بن عبدالرحمٰن بن زین ابن محمد مولی عبدید حضری ۔ بیبھی مسلکاً شافعی تھے اور اپنے دور کے اجل فقیہ تھے۔

خلاصة الاثر-ج ١٠٥٠ ص ٢٩٩-زنبة الخواطر-ج ٥٥ ص ٢٥١٢٥-

ان کا مولد تر یم ہے۔ پچھ بڑے ہوئے تو پہلے قرآن مجید حفظ کیا۔ پھر طلب علم کی طرف متوجہ ہوئے اور جزری عقیدہ غزالیہ اربعین نبوبیہ ملج ، قطر اور الارشاد حفظ کیس اور بیتمام محفوظات اور حفظ شدہ کتابیں اس زمانے کے فاضل علا کوسنا کمیں۔ قاضی احمد بن حسین سے علم فقہ حاصل کیا اور ایک عرصے تک ان کی خدمت میں حاضر رہے کیہاں تک کہ ان سے بحیل کی منزلیں طے کیس اور بہت سے علمی فوائد و فیوض حاصل کیے اور متعدد علوم پڑھے مثل تفسیر اور حدیث کی تحصیل انہی ہے گی ۔ پچھ علوم شخ ابو بکر عبد الرحمٰن سے پڑھے۔ ان کے بھائی شخ محمد ہادی سے حدیث اور تصوف کا علم حاصل کیا۔ ان کے مشائخ واسا تذہ کا حلقہ بڑا وسیع تھا ، جن میں شخ عبد الرحمٰن بن علوم یا فقیہ وغیرہ کے اسائے گرامی شامل ہیں۔

شخ عبداللہ حضری نہایت قوی الحافظہ اور بے حد ذبین عالم و فقیہ تھے۔ علوم مروجہ کا کوئی گوشہ ان کے مافظے کی گرفت سے باہر نہ تھا۔ علم فقہ میں ان کے اقر ان ومعاصرین میں سے کوئی ان کا مدمقابل نہ تھا۔ ان ک علمی جامعیت 'وینی حزم واحتیاط اور تحقیق حشیت کے پیش نظر ان کے ٹی اسا تذہ ومشائخ نے آخیس افیا و تدریس کی اجازت دے دی تھی۔ وہ مند درس پر متمکن ہوئے تو تشکگانِ علوم کی ایک بڑی تعداد نے ان سے اپنی علمی یاس بجھائی۔ وہ فروع واصول میں بدرجہ غایت عبور رکھتے تھے 'بڑے محقق اور زیرک عالم تھے' کیکن ان کاعلم ان کی عقل پر حاوی تھا۔ یعنی وہ کوئی الی بات نہ کرتے جوعلم و تحقیق کے تراز و پر پوری نہ اترتی ہو۔ خلافیات کے کی عقل پر حاوی تھا۔ یعنی وہ کوئی الی بات نہ کرتے جوعلم و تحقیق کے تراز و پر پوری نہ اترتی ہو۔ خلافیات کے متام پہلووں پر ان کی نظرتھی اور اپنے دور کے بہت بڑے دمنا ظریقے۔ چنا نچ بعض اہم اور پیچیدہ مسائل کی توجید و تعمیر میں ان کے اور اس عصر کے ایک اور عالم و شخ ' قاضی عبداللہ بن ابو بکر خطیب کے درمیان پچھا اختلاف پیدا ہوگیا تھا' نو بت یباں تک پیچی کہ وونوں کے درمیان مناظرے اور مباحث کا سلسلہ شروع ہوگیا' جو کا فی عرصے تک جاری رہا اور یہ مناظرے اور مباحث کا سلسلہ شروع ہوگیا' جو کا فی عرصے تک جاری رہا اور یہ مناظرے اور مباحث بسا اوقات دن کے علاوہ رات کو بھی منعقد ہوتے۔

شخ عبدالله حضری و بنی معاملات پرعمل کرنے میں نہایت سخت تھے۔ رشد و ہدایت اور صلاح وتقوی میں بہت مشہور تھے۔ ریا اور وکھا وے سے متنفر تھے۔ بصیرت قلبی سے بہرہ ورتھے جلیم الطبع اور نرم طبیعت تھے۔ دنیوی منافع اور اس کے ساز وسامان سے انھیں کوئی تعلق نہ تھا۔

یے جلیل القدر شافعی المسلک فقیدا ہے وطن تریم سے ہندوستان آئے۔ یہاں کے علاوصوفیہ کے فیوض سے اپنا وامن بھرا' اور جو بچھ استفاوہ یا استفاضہ کر سکتے تھے' کیا۔ چنا نچے سید عمر بن عبداللہ باشیبان کے باب عالی پر علوم تصوف اور ادب کے حصول کے لیے دستک دی اور پھرا نہی سید عمر بن عبداللہ باشیبان نے ان سے علوم شرعیہ حاصل کیے۔ بعدازاں سید عمر نے ان سے اپنے یہاں قیام کرنے کی درخواست کی اور وہ عرصے تک ان کے ہاں مقیم رہے۔ اس اثنا میں بہت سے ہندی اصحاب تحقیق نے ان سے اخذ علم کیا۔

وہاں سے بجا پور کاعزم کیا۔ بجا پور میں شخ ابوبكر بن حسين با نقيه كي مندرشدوصلاح بچھي مولي تقي

— — — — — — ان ہے علوم طریقت وحقیقت کی مختصیل فر مائی۔ پھر و ہیں درس و افادہ میں مصروف ہو گئے۔ یجا پور ہی میں وفات یائی۔

گیارهویں صدی ججری کے اس اجل شافعی فقیہ کی تاریخ ولا دت وو فات کاعلم نہیں ہوسکا 📭

## ٣٢ - مولا ناعبدالله لبيب سيالكوڻي

مولا نا عبداللہ بن مولا نا عبداللہ بن مولا نا عبدالکیم بن شمس الدین سیالکوٹی ارض ہند کے مشاہیر اور ممتاز علما میں سے تھے۔ سیالکوٹ میں پیدا ہوئے ۔ ان کے والدگرامی قدر مولا نا عبدالکوٹ میں پیدا ہوئے گھر میں علم کی نہر جاری تھی اس سے خوب سیراب ہوئے ۔ ان کے والدگرامی قدر مولا نا عبدالکوٹی کا ہنگامہ درس و تدریس نوروں پر تھا اور دور دراز کے علاوطلبا کی بہت بڑی جماعت ان کے حلقہ درس میں شامل تھی ۔ مولا نا عبداللہ بھی اس میں شریک ہوگئے اور باپ کی فراوانی علم سے خوب استفادہ کیا۔ مولا نا عبدالحق محد دری کتابوں پر انہی کے لیے حواثی تحریر کیے ۔ علم حدیث شخ عبدالحق محدث وبلوی کے فرندار جمنداور گیار تھویں صدی ہجری کے مقتدر عالم دین مفتی نورالحق دہلوی سے حاصل کیا۔ فارغ انتصیل ہونے فرندار جمنداور گیار تھویں صدی ہجری کے مقتدر عالم دین مفتی نورالحق دہلوی سے منور ہوئے۔ کتابیں کے بعد خود سلسلہ درس جاری کیا 'جس سے بے شار طالبان علم کے سینے علم کی روشنی سے منور ہوئے۔ کتابیں تھنیف کین 'کئی دری کتابوں پر حواثی تحریر کیے اور اس باب میں خاص امتیاز حاصل کیا۔ ہنداور بیرون ہند میں اسے فضل و کمال میں بڑی شہرت یائی اور خلق کثیر کوعلوم مروجہ کے مختلف گوشوں سے بہرہ مند کیا۔

مواوی رجمان علی ان کے علم وادراک کی دسعت کے بارے میں لکھتے ہیں:

ملاعبدالله سیالکونی بن ملاعبدانکیم بگرد آوری علوم از پدر فائق برآ مده 🗨۔

(مولا ناعبداللّٰدسیالکوٹی وسعت علوم میں اپنے باپ مولا ناعبدائکیم ہے فوقیت رکھتے تھے۔)

محمد صالح کنو جوشاہ جہان کے دور کا مورخ ہے مولانا عبد اکھیم سیالکوٹی کے تذکرے میں ان کے بیٹے مولانا عبد اللہ سیالکوٹی کے تذکرے میں ان کے بیٹے مولانا عبد اللہ سیالکوٹی کا بھی ذکر کرتا ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ مولانا عبد الکھیم سیالکوٹی ہیں ، جوتمام علوم کے جامع مکارم اخلاق کے حامل ، بہترین اوصاف کے مالک عمدہ خصائل سے بہرہ وراور لائق ستائش عادات واطوار سے متصف ہیں۔ الفاظ سے ہیں:

مولا ناعبدالله خلف الصدق آ ∪حضرت است كه جامع جميع علوم است وصاحب مكارم اخلاق وكرايم اغراق ومحائن ثنائل ومحاله خصائل ◘ \_

خلاصة الاثر-ج ٣٠ ص ٢٩- زبية الخواطر-ج ٥ ص ٢٥١ - ٢٥٣٠

٢٢٨ تذكرهٔ علائے ہند۔ ص ٢٦٨ -

مل صالح (شاه جہان نامہ) ج۳ م ۵۰ –

مغل حکومت کے آخری دور (بارھویں صدی ہجری) کے مصنف محمد اسلم پسروری (جو ۱۹۸ھ/
۱۹۸ء میں زندہ تھے۔) اپنی مشہور تصنیف فرحت الناظرین میں شان دار الفاظ میں مولا نا عبداللہ سیالکوٹی کا ذکر کرتے ہیں۔محمد اسلم پسروری خود بھی عالم تھے اور ان کے پردا دا ملاعبدالوہاب پسروری (متوفی ۱۹۵۹ھ/
۱۹۳۹ء) بھی بہت بڑے عالم پر ہیزگار جامع معقول ومنقول اور مولا نا عبدالکیم سیالکوٹی کے شاگر دیتھے۔محمد اسلم پسروری کے فاری الفاظ کا ترجمہ ہیں ہے۔

ملاعبداللہ علائے عصر تے سردار ملاعبدالکیم سیالکوٹی کے فرزند تھے۔علوم کی تحصیل مشکلات کے حل وقائق کی تحقیق اور حقائق کی تشخیص جس طرح ہونی چاہیے اسی طرح وہ اس میں مشغول ہوئے۔قرآن مجید کے حفظ اور صلاح وتقوی نے ان کے فضائل و کمالات میں اضافہ کر دیا تھا۔ ترک تعلق 'گوششینی اور ارباب دول سے کم آمیزی میں وہ اسینے باپ (ملاعبدا کھیم) سے بڑھے ہوئے تھے۔ ان کی تصانیف میں حاشیہ ہدایہ بہت مشہور ہے۔

جس زمانے میں عالم گیر (بادشاہ) لا ہور کے معاملات میں مشغول تھا' اس نے ملا (عبداللہ) کو نہایت اعزاز واحرّ ام سے طلب کیا' اور وہ مدد (معاش) جوان کے والد (ملاعبدالکیم) کے لیے مقررتھی' اس سے زیادہ سرخیل علما (ملاعبداللہ) کے لیے مقرر فرمادی ہے۔

سلطان اورنگ زیب عالم گیر مولانا عبدالله سیالکوئی کی انتہائی تکریم کرتا تھا' جس کا اندازہ سلطان کے وقائع نگارمحد ساقی مستعد خال کے ان الفاظ سے ہوتا ہے جوانھوں نے اپنی کتاب' مآثر عالم گیری' میں ان کے استعال کیے ہیں۔ انھوں نے تین مقامات پر مولانا عبدالله سیالکوئی کا ذکر کیا ہے' اور نہایت ادب و احترام کے ساتھ کیا ہے۔ ایک اورنگ زیب کے انیسویں سال جلوس میں' دوسرے بچیسویں سال جلوس میں اور تیسرے چھیسویں سال جلوس میں۔!

سلطان اورنگ زیب عالم گیرکا انیسوال سال جلوس ۱۹۸۱ه ای ۱۹۷۱ء میں پڑتا ہے۔ اس سال بادشاہ نے حسن ابدال کا سفر اختیار کیا تھا۔ اس نے ۱۵ شوال ۱۹۸۱ه ای ۱۹۳۸ رخمبر ۱۹۷۵ء کوحسن ابدال سے کوچ کیا۔ وہاں سے چل کر پہلا قیام کالا باغ میں ہوا۔ کالا باغ سے روانہ ہو کر ۵ رزیقعدہ کولا ہور پہنچا اور باغ فیض بخش میں نزول اجلال ہوا۔ اب تک بادشاہ کی مولا ناعبراللہ سیا لکوٹی سے ملاقات نہ ہوئی تھی کیوں کہ مولا ناموصوف امراو سلاطین سے ملنے اور ان کے دربار میں جانے کے عادی نہ تھے۔ بادشاہ کومولا ناکے علم وضل کی وسعت کاعلم ہو چکا تھا اور وہ علم وعلما کا ہے حدقد روان بھی تھا۔ لہذا اس کے دل میں مولا ناسے ملاقات کا اشتیاق پیدا ہوا اور پیغام بھوایا کہ وہ لا ہور کے دنوں میں سے ملاقات کی مرتبہ ہوئی اور بادشاہ ان کے علم وضل اور تھوی و تدین سے بہت متاثر ہوا۔ وطن واپس جاتے وقت آخیس ملاقات کی مرتبہ ہوئی اور بادشاہ ان کے علم وضل اور تھوی و تدین سے بہت متاثر ہوا۔ وطن واپس جاتے وقت آخیس انعام واکرام اور خلعتِ خاص سے بھی نوازا۔ مجرساتی مستعد خال اس کا ذکران الفاظ میں کرتا ہے:

**<sup>0</sup>** فرحت الناظرين (شخصات) اردوتر جمه-ص ۱۰۵٬۱۰۳

قدوة الا فاضل مولوی عبدالله سیا لکوئی پسر ملاعبداتکیم مرحوم که فقر راب افضل جم نشین داردو مکارم اخلاق رابا محامد آداب قرین - تا حال به ملا قات تمام حسنات خلاصه مکو نات خرسندی نیندو خنه بود - از حسن ابدال احکام شوق بیام بنام آل اعرِ آنام رفته بود که بعد تشریف شریف به لا جوراز وطن بدانجا بیاید - مولوی پیش از ورود اشکر دوسه روز به لا جور رسید و چندم رتبه به ادراک صحبت فیض خاصیت احتیاط اندوز گردید - خلعت و دوصد مهروماده فیل یافتهٔ به اعزاز واحر ام تمام به مسکن خود مرخص شد •

ریعنی ملاعبداکلیم مرحوم سیالکوٹی کے بیٹے مولوی عبداللہ سیالکوٹی جوعلا و نضلا کے سردار تھے اور فقرو درویش کی زندگی بسر کرتے تھے اخلاق واعمال کے اعتبار سے ان کا اسلوب حیات ایک بہترین نمونہ تھا۔ وہ ابھی درویش کی زندگی بسر کرتے تھے اخلاق واعمال کے اعتبار سے ان کا اسلوب حیات ایک بہترین نمونہ تھا۔ وہ ابھی تک بادشاہ عالی مقام کی ملاقات کے شرف سے سرفراز نہ ہوئے تھے۔ بادشاہ نے اس معزز ومحترم عالم کے نام حسن ابدال سے پیام شوقی ملاقات بھیجا کہ لا ہور جنیخ پروہ اپنے وطن (سیالکوٹ) سے تشریف لا کر اس سے ملاقات کریں۔ چنا نچہ مولوی عبداللہ شکر شاہی کے ورود لا ہورسے دو تین روز پہلے ہی یہاں پہنچ گئے اور چندمر تبہ فدمت شاہی میں حاضر ہو کر حجت فیض اثر سے بہرہ اندوز ہوئے۔ بادشاہ نے ان کوخلعت خاص دوسواشر فیاں ادر مادہ فیل عطافر ماکر وطن جانے کی اجازت مرحمت فرمائی۔)

دوسری جگہ محمہ ساقی مستعد خال نے مولانا عبداللہ سیالکوٹی کا ذکر عالم گیر کے پچیدویں سال جلوس الاماء) کے واقعات بیان کرتے ہوئے بالکل آخر میں کیا ہے۔ آخر شعبان ۱۹۴اء/۳ ستبر ۱۹۲۱ء کومولا نا عبداللہ سیالکوٹی نے اپنے ایک شاگر دکوجو واقعہ نگارتھا' شرف اسلام کے لیے بادشاہ کی خدمت میں بھیجا۔ بادشاہ نے اس کی طرف خصوصیت سے عنانِ توجہ مبذول فرمائی' اور وہ اپنی وفا شعاری وحسن کارکردگی کی بنا یہ بارشاہ کا منظور نظر ہوا۔ یہاں تک کے امور خانہ اس کے سپر د کیے گئے۔ الفاظ میہ ہیں:

واقعه نگار ازشاگردان اسوه فضلا ملاعبدالله سیالکوئی ٔ روز مبارک یک شنبه که بوساطت موی الیه بشرف اسلام بخصیل سعادت نمودهٔ باین نام خاص اختصاص گرفته منظور نظر تربیت است بهشر فی ابتیاع خانه مقرر شد 🕰 ـ

<sup>•</sup> مآثر عالم كيري-ص ١٣٩١٣٨-

مآثر عالم مری-ص ۲۲۰ مآثر عالم مری کے لفظ' بشرف اسلام' سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا عبداللہ سیالکوٹی کا بیدواقعہ نگارشاگر دغیر مسلم ہوگا ، جس کو مشرف بداسلام ہونے کے لیے انھوں نے بادشاہ کی خدمت میں بھیجا اور پھروہ اپنے عمل و کردار کی وجہ سے بادشاہ کے نز دیک انتہائی قابل اعتاد قرار پاگیا - بیہ بھی ممکن ہے کہ' بشرف اسلام' کتابت کی غلطی ہؤ اصل لفظ' بشرف سلام' (بغیر الف) ہو - اسے سلام نیاز مندانہ کے لیے مولانا نے بادشاہ کے حضور بھیجا ہو - اردوتر جمہ دیکھا تو دہاں بھی' شرف اسلام' بی مرقوم ہے - اس پوری عبارت کا ترجمہ بیہے:

ایک واقعہ نگار ملاعبداللہ سیالکوئی کا شاگر دیک شنبہ کے روز اپنے استاد گرامی کے واسطے سے شرف اسلام کے لیے حاضر ہوا۔ جہاں پناہ نے اس مخص کواخلاص کیش کا خطابِ عطافر ماکز مشرف ابتیاع خاند مقرر فرمایا۔ قبلہ عالم اس کے حال پر ب عد توجہ فرماتے ہیں۔ (اردوز جمہ۔ ص ۲۳۱)

آورنگ زیب عالم گیری میں تیسرے مقام پر کے درباری وقائع نگار محمہ ساقی مستعد خال نے مآثر عالم گیری میں تیسرے مقام پرمولا نا عبداللہ سیالکوئی کا ذکر جلوس عالم گیری کے چھیدویں سال (۹۳ ۱۰۹ ۱۰۹ ۱۲۸۲ء) کے واقعات بیان کرتے ہوئے کیا ہے۔ یہ سرر جب ۱۹۰۹ھ/۱۹۵۸ جولائی ۱۹۸۳ء کی تاریخ ہے جب بادشاہ کومولا ناکی وفات کی اطلاع دی گئی۔ ان کی وفات کی خبرس کر بادشاہ بروامنم موم ہوا' اور اس فاضل نواز ومعارف پرورشاہ ہند نے مولا ناکے چاروں بیٹوں اور ان کی پاک بازیوہ کے نام ان کوالگ الگ خلعت تعزیت روانہ کے اور وظائف میں اضافہ فر مایا۔ اس موقع پرمحمرساتی مولا نامرحوم کے علم وضل کی کھل کر وضاحت کرتا ہے اور یہ واقعہ بھی بیان میں اضافہ فر مایا۔ اس موقع پرمحمرساتی مولا نامرحوم کے علم وضل کی کھل کر وضاحت کرتا ہے اور یہ واقعہ بھی بیان کرتا ہے کہ بادشاہ نے اپنے مقرب خاص بخاور خال کے ذریعے خودا ہے تلم سے اس مضمون کا خطاکھ کر مولا نا سے درخواست کی تھی کہ وہ حضرت خواجہ معین الدین الجمیری میشنڈ کی خانقاہ کی صدارت کا عہدہ قبول فر مالیں' گر سے اس کی کرنا ہے مقرت خواجہ معین الدین الجمیری میشنڈ کی خانقاہ کی صدارت کا عہدہ قبول فر مالیں' گر

" جہاں پناہ کے حضور معروضہ پیش ہوا کہ فاضل اجل عارف اکمل ملاعبداللہ بن ملاعبدالکیم سیالکوٹی فی دوجہ عنیفہ نے رحلت فرمائی۔ شہریار فاضل نواز وبادشاہ معارف پرور نے ملائے مرحوم کے ہر چہار پسراوران کی ذوجہ عنیفہ کے لیے خلعت تعزیت ارسال فرما کران کے وظا کف بیں بھی اضافہ فرمایا۔ حضرت ملائے ندکوراپنے زمانے کے مشہور فاضل و عارف اور جامع شریعت وطریقت تھے۔ عمر کے آخری دور بیس ملا صاحب پر جذبہ فقر غالب کے مشہور فاضل و عارف اور جامع شریعت وطریقت تھے۔ قبلہ عالم (بادشاہ ہنداورنگ زیب عالم گیر) آگیا تھا اور دنیا کے ساتھ آخرت کے بھی سرمایہ دار ہوگئے تھے۔ قبلہ عالم (بادشاہ ہنداورنگ زیب عالم گیر) اپنی پاییشنای سے اس طرح کے جامع فضل و کمال حضرات کی ہمیشہ قدردانی فرماتے ہیں۔ جہاں بناہ نے اجمیر کے زمانۂ قیام بیس ارادہ فرمایا کہ حضرت ملاعبداللہ کواجمیر کی خدمت صدارت عطا فرمائیں۔ چنانچ قبلہ عالم نے اپنی پاییشنای سے فرمان تحریر فرما کر بختا ور خال کے حوالے کیا 'جومقرب سلطان ہے اوراپی فقر دوتی کی وجہ سے ہمیشہ عرفا اور بادشاہ کے درمیان (ملاقات اور خط و کتابت کا) ذریعہ بنتا ہے۔ بادشاہ نے بیفرمان تحریک کے قبول کرنے کی درخواست کرے۔ بخور خال کو دیکھی تھا کے ذریعے اس خدمت کے قبول کرنے کی درخواست کرے۔

'' ملا عبداللد کو (بادشاہ کا) فرمان اور (بختاور خال کا) خط وصول ہوئے' اس بے نیاز عارف نے جواب میں بختاور خال کولکھا کہ:

زمان فراق است نه اوان تحصیل شہرہ درآ فاق به انتثال تھم جہاں مطاع بحضور کرامت ظہوری رسد۔
( لیعنی بیکوچ کا زمانہ ہے نہ کہ دنیا میں شہرت و ناموری حاصل کرنے کی خواہش کا وقت ۔ تاہم بندہ بادشاہ کے حسب الحکم حاضر ہوتا ہے۔)
بادشاہ کے حسب الحکم حاضر ہوتا ہے۔)
مولانا مرحوم کا بین خط بادشاہ کو دکھایا گیا تو

بندگانِ حضرت راایں حرف از آں متاز دانشوراں پہندا فیآد۔ (بادشاہ کواس متاز عالم دین کا جواب بہت پہند آیا۔)

فاضل مرحوم اپنی تحریر کے مطابق اجمیر تشریف لے گئے اور اثنائے قیام اجمیر میں کئی مرتبہ باوشاہ سے طے۔ بعد از ان بادشاہ سے وطن واپس جانے کی اجازت طلب کی اور وطن (سیالکوٹ) بینچنے کے چند ماہ بعد دار آخرت کوروانہ ہو گئے۔ اللہم اغفر لہ۔

کوتائی امل بہ ہمیں عقدہ بند بود افسانہا بہ بستن مڑگان تمام شد • مولانا عبداللہ بیان مرگان تمام شد • مولانا عبداللہ بیالکوئی نے چند کتابیں تصنیف کیں اور متعدد دری کتابوں پرحواثی تحریر کیے مثلا التصریح علی التلویج، یہ اصول فقہ کی کتاب ہے۔ انھوں نے ابتدا کے کتاب سے مقدمات رابعہ تک اس پرحواثی کھے۔ تغیر سورہ فاتحہ اور حقائق التوحید کے بارے میں اور نگ زیب عالم گیر کے کہنے ہے ایک رسالہ تحریر کیا۔ برصغیر کے اس نامور ومتاز عالم وفقیہ نے ماہ رجب ۱۹۳ھ/ جولائی ۱۸۸۲ء میں وفات یائی۔

#### ۳۳ -خواجه عبدالله د ہلوی

خواجہ عبداللہ دہلوی محضرت مجدوالف نانی کے مرشد شہیر حضرت خواجہ عبدالباتی (باتی باللہ) نقشہندی کا بلی دہلوی کے جھوٹے لاکے سے ، جواپ والدگرامی کی وفات سے تقریبًا ووسال پہلے ۲ ررجب۱۰۱ه/۱۲ رکبار کہاں دہلوی (جو حضرت خواجہ باتی باللہ کی دہری ہوں کے بیان خواجہ عبداللہ دہلوی (جو حضرت خواجہ باتی باللہ کی دوسری ہیوں سے ستے ) چار مہینے کے شعے ۔ خواجہ عبداللہ کی ولا دت پر عظیم المرتبت باپ نے اظہار سرت میں متعددا شعار کہاور بیٹے کی صالحیت وتقوئی کے لیے اللہ سے دعائیں ہاتگیں ۔خواجہ عبداللہ نے اپنی والد کے مید عاص شخ حسام اللہ بن دہلوی (متونی صفر ۱۹۳۳ء) کی نگرانی میں تربیت کی مزلیس طے کیس۔ابتدائی دری کتابیں شخ شاکر محمداور شخ عبدالحق محدث وہلوی سے پڑھیں ۔ پھرعازم سر ہندہوئے ۔ وہاں کسی۔ابتدائی دری کتابیں شخ شاکر محمداور شخ عبدالحق محدث وہلوی سے پڑھیں ۔ پھرعازم سر ہندہوئے ۔ وہاں مطرت مجدوالف نانی کا درس و تدریس اور شدہ ہمایت کا سلسلہ جاری تھا' ان سے پچھ کتابیں پڑھیس اور فیش طریقت حاصل کیا۔ غاصی مدت ان کی صحت میں رہاور بڑااستفاضہ کیا۔ پھر دبلی واپس گئے وہاں شخ حسام طریقت حاصل کیا۔ غاصی مدت ان کی صحت میں رہاور فواجہ معروضونی سے اور خواجہ خرد کے عرف سے خواجہ عبداللہ دہلوی عالم کم کبر شخ وقت 'نامور فاضل اور مشہور صوفی سے اور خواجہ خرد کے عرف سے خواجہ عبداللہ دہلوی کا کم کرف سے خواجہ عبداللہ دہلوی (متونی کا میں مثل شرح مواقف وغیرہ اورصوفیا کے بعض رسائل پڑھنے کا دورت تعلیم ہا' عاصل تھی۔ گئی مرتبہ موقع مل خود فرم ماتے ہیں کہ انصی حضرت مجدوسے مقبد عبداللہ دہوری اجازت علیم ہا' عاصل تھی۔ گئی مرتبہ موقع مل خود فرقوں ملے دونور ماتے ہیں کہ انصی حضرت مجدوسے دورت اجازت علی طریقہ واجازت تعلیم ہا' عاصل تھی۔ گئی مرتبہ موقع مل خود فرم ماتے ہیں کہ انصی حضرت مجدوسے دورت اجازت علی طریقہ واجازت تعلیم ہا' عاصل تھی۔ گئی مرتبہ موقع مل خود میں کہ خورج میں دیسے دورت اجازت تعلیم ہا' عاصل تھی۔ گئی مرتبہ موتون کے جو میں دورت کے موتون کے میں دورت کی مرتبہ موتون کے جو میں دیت کی مرتبہ موتون کر کی کر کیس کر در کی کر جو میں کیا کی کی کر کیسے موتون کیا کہ کو میں کیس کی کر جو کسل تھی۔ کا کیس کی کر کیس کیس کی کر کیس کر کیس کی کر کیس کی کر کر کر ک

شخ مجد د سے ملاقات کے لیے دہلی سے سر ہند گئے۔ایک دفعہ لا ہور میں بھی ان کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ حضرت مجد دان سے بہت الطاف فرماتے تھے۔اس ضمن میں ان کے اپنے الفاظ بہ ہیں:

ای فقیر چند مرتبه ازوطن مالوف بخدمت ایشان درسر مندویک باردر لا مورمشرف شده و بر بار چندگا در خدمت بسر کُرده - الطاف بسیاری فرمودند و امیدواری چنانست که آن الطاف سبب نجات اخروی گرود -اجازتِعمل طریقه واجازت تعلیم با نیز فرمودند و بشارت بای دادند -

(لیعنی بے فقیر کئی مرتبہ اپنے وطن وہلی ہے ان کی خدمت میں سر ہندگیا اور ایک دفعہ لاہور جا کرشرف زیارت سے بہرہ یاب ہوا۔ ہر مرتبہ کافی عرصہ ان کی خدمت میں رہا۔ وہ مجھ پر بہت مہر بانی فرماتے تھے۔ امیدوار ہوں کہ یہی الطاف ومہر بانی نجات اخروی کا باعث ہوگی۔اجازت طریقہ وگل اور کئی قتم کی تعلیمات ہے نواز ااور کئی بشارتیں بھی دیں۔)

خواجہ عبداللہ کے مزاج میں وجدو حال کی کیفیت زیادہ تھی اس لیے کی کواپنے صلقہ ارادت میں داخل کرنے سے گریز کرتے تھے۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ ان کے والد شاہ عبدالرجم دہلوی خواجہ عبداللہ کی خدمت میں رہا کرتے تھے اور وہ ان پر مہر بانی بھی فرماتے تھے۔ شاہ عبدالرجم نے ان سے حاشیہ خیالی کے چند سبق بھی پڑھے تھے۔ لیکن جب انھوں نے خواجہ سے بیعت کے لیے درخواست کی تو طرح دے گئے اور فرمایا ، مجھ سے بعض بے تعفی کی وجہ سے آپ کو فرمایا ، مجھ سے علاقہ بیعت کی وجہ سے آپ کو فرمایا ، مجھ سے بعض بے قاعد گیوں کا صدور ہوا ہے ، لہذا میں نہیں چاہتا کہ بھھ سے علاقہ بیعت کی وجہ سے آپ کو کی ضرر پہنچے اور ساتھ ہی مشورہ دیا کہ حضرت آ دم بنوری کے کسی خلیفہ کے حلقہ بیعت میں داخل ہوجا کیں۔ خواجہ عبداللہ دہلوی تصنیف و تالیف کے ذوق سے بھی بہرہ مند تھے۔ چنا نچے تفسیر بیضاوی اور بعض کتب درسیہ پر تعلیقات و حواثی سپر قلم کیے۔ ایک کتاب زاد المعاد کبھی شیخ حمام الدین این عربی کی فصوص الکم اور مسالہ تو بعلی اللہ کریں گیا۔ میراث کے موضوع سے متعلق بھی ایک رسالہ تصنیف فرمایا مجی اللہ بن این عربی کی فصوص الکم اور مناسلہ تو جات ملیہ پر تعلیقات کھیں۔ ان کا بیضیفی کام تقریبا محفوظ میں حال میں موجود ہے۔ اب سے بقول شیخ محمداکرام ' شایدان کا کھمل مجموعہ انٹریا آ فس لا ہبریری ( ذخیرہ دبلی ) میں موجود ہے۔ اس صوفی عالم وفقیہ نے بدھ کے دورہ کہ ادا دائے ہیں۔ ادا دائے میں ایم موجود ہے۔ اس صوفی عالم وفقیہ نے بدھ کے دورہ کہ داد کرا اول سے موجود ہے۔ اس صوفی عالم وفقیہ نے بدھ کے دورہ کہ داد کرا دائے میں ایک میں موجود ہے۔ اس صوفی عالم وفقیہ نے بدھ کے دورہ کہ داد کرا دائے میں اورہ کی الدین این کو وفات یائی ۔

#### تههم –مولا ناعبدالله تبهطلي

مولا تا عبدالله سنبهلی کا سلسله نسب به ب: عبدالله بن عبدالعظیم بن منور بن منصور بن شخ عبدالله بن عثم مودودی امرونی ثم سنبهلی شخ صالح اور عالم وفقیه تھے۔تضوف اور معرفت البهیه میں بھی یگانهٔ روز گار تھے۔شخ تاج الدین نقشبندی سنبھلی کی اولا دیے تھے ہے۔

- و زبدة المقامات ص ۲۷ تا ۷ زنبة الخواطر ۵ ص ۲۵۵ رود كوژ ص ۲۱۵ تا ۲۱۵ -
  - نزمة الخواطر-ج۵ ص۲۵۴-بحواله نخة التواريخ

#### ۵۷ - مولا نا عبدالله بربان بوری

مولا ناعبداللد بربان بوری کاسلسلدنسب بیہ بے: عبداللد بن عبدالنبی بن نظام الدین بن محد ماہ بن صفی الدین عمری چشتی گراتی نثم بربان بوری گیارھویں صدی ججری کے متقی اور پر بیز گار ہندی عالم وفقیہ تھے۔ ماحب فضل و کمال اور صاحب دعوت و ارشاو تھے۔ ۲۹ محرم ۱۹۰۱ھ/۵ر دمبر ۱۲۸۲ء کو بربان بور میں فوت ہوئے اور وہیں ڈن کیے گئے گ۔

### ٢٨- قاضى عبدالله بيجا بورى

قاضی عبدالله مجراتی یجا بوری اپنے دور کے شخ اور صاحب علم وفضل بزرگ تھے۔ حدیث اور نقد کے بتی عبدالله مجراتی یجا بوری اپنے دور کے شخ اور صاحب علم وفضل بن سے تھے۔ علامہ وجیدالدین مجراتی سے اخذ علم کیا اور عرصے تک با قاعدہ ان سے فیض یاب ہوتے رہے۔ پھر یجا بور تشریف لے گئے۔ وہاں کی مسند قضا پر شمکن ہوئے اور مستقل طور پر وہیں سکونت اختیار کرلی۔ یجا بور میں مدفون ہیں گے۔

#### ۷۶ – علامه عبدالله چلبی رومی

علامہ عبداللہ روی ویار ہند کے مشہور صاحب علم سے اور علی کی نسبت سے معروف ہے۔ بہت بڑے علم اور فاضل وقت سے علوم ظاہری اور معارف باطنی سے بہرہ ور سے معروفیا کے اونی طبقے کی اصطلاحات سے پوری طرح باخبر سے دراصل روم (ترکتان) کے باشندے سے داہ جہان بادشاہ کے زمانے میں وارو ہند ہوئے اور فقیرانہ ہیئت میں وہلی میں رہنے گے۔شاہ جہان کے وزیر علامی سعد اللہ خال سے جوخوو بھی صاحب علم و فضل سے اور اصحاب علم کے انتہائی قدروان بھی سے ۔ انھیں علامہ عبداللہ علی کے بارے میں بہا چلاتو ان سے ملاقات کی اور ان کی ضروریات کے فیل ہوئے ۔ علامی سعد اللہ خال ان کی بے بناہ عزت کرتے سے ۔ انھول نے ان کا باقاعدہ وطیفہ بھی مقرر کیا جو اپنی جیب خاص سے انھیں دیتے سے ۔ شاہ جہان کو علامہ عبداللہ علی کا می میں ان کا بوجہ کے بارے میں معلومات حاصل ہوئیں تو اس نے ان کا بومیہ وظیفہ مقرر کر دیا۔ چونکہ علامہ عبداللہ علی کی ساوہ مطیل القدر عالم سے بہت دور کے ملک روم (ترکی) سے ہندوستان آئے شے اور فقیروں اور درویشوں کی میں ساوہ مطیل القدر عالم سے نہیں دیا ہے۔ ہونکہ فقدردان تھا اور زنگی ہر کرتے سے اس لیے شاہ جہان ان سے بہت متاثر ہوا۔ پھروہ چونکہ ذاتی طور پر علاوفضلا کا قدردان تھا اور زنگی کی را سے تحریم کرتا تھا' اس لیے بھی علامہ علی کا احترام اس کے ول میں جاگزین ہوگیا تھا۔ صوفیا کی دل سے تحریم کرتا تھا' اس لیے بھی علامہ علی کا احترام اس کے ول میں جاگزین ہوگیا تھا۔

<sup>0</sup> تاريخ بربان بور-

<sup>💣 ،</sup> منة الاوليا-نزبهة الخواطر-ج٥ ص ٢٥٧-

شاہ جہان کی جگہ اس کا لائق و عالم بیٹا اورنگ زیب عالم گیرتخت ہند پر بیٹھا تو وہ بھی علما کی قدرو منزلت میں باپ کا سیح جانشین ثابت ہوا۔ اس نے علامہ چلی کواور بھی اعزاز وقبولیت سے نوازا۔ اس زمانے میں اورنگ زیب کی کوشش اور حکم سے فناو کی ہندیہ جسے فناوی عالم گیری کہا جاتا ہے عربی زبان میں زیرتر تیب تھا' اور علمائے ہند کی ایک بڑی جماعت جو اجلا فقہا پر شمل تھی' سرکاری طور سے اس اہم خدمت پر شعین تھی۔ نیک اطوار باوشاہ نے علامہ چلی کوفناویہ ہندیہ کے فارس ترجے پر مامور کیا۔

بہرحال علامہ عبداللہ جلی رومی منام مروجہ علوم وفنون پر گہری نظر رکھتے تھے۔ حکمت وتصوف کے موضوع سے متعلق کی کتابوں کے مصنف بھی تھے۔ گیار ہویں صدی ہجری کے اسلامی ہند کی بیا لیک نادرۂ روز گارشخصیت تھے • گارشخصیت تھے • گارشخصیت تھے • م

## ۴۸\_شیخ عبدالمجیدامروہی

شخ عبدالمجید بن معروف بن خداوند بن گلاب بن یحیی علوی امروہی ، ۹۷ هـ/۱۵۱۵ و مندوستان کے صوبہ یو پی کے شہرامرو ہدمیں پیدا ہوئے اور و ہیں نشونما پائی۔ بڑے ہوئے تو حصول علم کی غرض سے نارنول کا عزم کیا۔ و ہاں شخ نظام الدین بن اللہ داد بن عبدالکریم نارنولی کے مدرسے میں حاضری دی اور کتب درسیہ بڑھیں۔ شخ نظام الدین نارنولی سے اخذ طریقت بھی کیا اور کافی مدت ان سے نسلک رہے۔ تخصیل علم وطریقت کے بعدا پے شہرامرو ہدتشریف لے گئے اور و ہاں کی مند شخنت پر فائز ہوئے۔

شخ عبدالمجیدامروبی این عصر کے عالم وفقیداور زاہدو عابد بزرگ تھے۔ ان سے بہت سے شگان علوم نے استفادہ کیا 'جن میں ان کے برادر کبیر فیض اللہ بھی شامل ہیں۔ شخ عبدالمجید نے "الذکر الاعلی فی شوح اسماء الله الحسنی" کے نام سے ایک کتاب بھی تصنیف کی 'جس میں اللہ تعالی کے اسماع حنی ک شرح کی گئی ہے۔ اس عالم دین نے اا رہج الثانی ۲۸۱ ما ۱۸ مرتبر ۲۳۳۱ء کو امروہ میں وفات پائی اوروہی مرفون ہوئے گے۔

### ۴۹ - مولا ناعبدالمجيد لا هوري

مولا نا عبدالمجید بن مفتی محمد لا موری عالم وفقیہ عبادت گزار اور اللہ کے صالح بندے تھے۔ لا مورک

<sup>•</sup> انفاس العارفين ص٥٣- نزبة الخواطر ج٥ص ٢٥٨ و٢٥٩- فرحت الناظرين (شخصيات) ص١٢٣ بزم تيوريي ٢٣٣- ما بنامه دمارف 'اعظم گرُه (جنوري ١٩٣٤ء) ص٥٣٥٨-

نخبة التواريخ - نزمة الخواطر - ج۵ - ص ۲۵۹ -

اں جلیل القدر عالم نے حضرت مجد دالف ثانی میشدید کوعر بی زبان میں ایک خط لکھا تھا' جس میں روح اورنفس کے تعلق کی وجہ' ان کے عروج ونزول کی کیفیت اور روح اور جسدی اعتبار سے فنا اور بقا کے بارے میں سوال کیا تھا' حضرت مجد دنے ان کواس کا جواب لکھا تھا۔

# ۵۰-خواجه عبدالمنعم احراری

خواجہ عبدالمنعم دیار ہند کے مشہور بزرگ حضرت خواجہ عبید الله احرار کے پوتے سے اس لیے عبدالمنعم احراری کی نسبت سے معروف ہوئے۔ والد کا اسم گرامی خواجہ عبدالله تھا۔ نہایت نیک شخ وقت اور فقیہ سے۔ اس دور کے کبار اور مشاہیر ہندی مشائخ میں گردانے جاتے ہے۔ مغل حکمران شاہ جہان ان کا بڑا احترام کرتا تھا۔ سلیم پور کے نواح میں کئی گاؤں اس نے بطور جا گیران کوعطا کیے ہے۔ بداپنی اس جا گیر میں رہتے ہے اور وہیں ان کا سلمہ نیف جاری تھا۔ ان سے خلق کشر نے استفادہ کیا۔ انداز کلام نہایت پیار ااور موثر تھا۔ جس شخص نے اس عالم رین کی صحبت اختیار کرلی وہ کندن بن گیا انھوں نے ۵۰ اھ/۱۲۳ء کے لگ بھگ وفات یائی 🗨۔

#### ۵-مولا ناعبدالمومن لا موري

مولانا عبدالمومن لا موری کی کنیت ابوالمراد تھی۔ والد کا نام محمد اور دادا کا نام طاہر تھا۔ صالح اور پر ہیز گارعالم تھے۔ حدیث فقہ اور علوم عربیہ کے ماہر علما میں سے تھے۔ ان کا ایک مختصر رسالہ ہے جواپنے اثدر بڑی لطافت لیے ہوئے ہے۔ اس کا نام القصر المتین من الحصن والحصین ہے۔ اس کی تصنیف سے وہ جمہ کی رات ۲۹ جمادی الاولی ۱۰۰۴ھ/ ۱۸ جنوری ۱۹۹۱ء کو آگرہ میں فارغ ہوئے۔ اس کا آغاز ان الفاظ سے ہوتا ہے۔ الحمد لله احمد الله علی ماهدانا و ماکنا لنه تدی لولا ان هذنا الله 20۔

## ۵۲-مولا ناعبدالنبی اکبرآ بادی

مولانا عبدالنبی اکبرآبادی گیارهویں صدی اجری کے دیار ہند کے نامور شخ ، فاضل کبیراور معارف الهید میں مشہور تھے۔ شخ عبداللہ سندیلوی ثم اکبرآبادی کے فرزند تھے۔ بہت کی آباوں کے مصنف تھے۔ مولانا عبدالحی انساری کھنوی نے اپنی تصنیف ' طرب الا ماثل بتراجم الا فاضل' میں ان کا ذکر کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ

<sup>0</sup> نزمة الخواطر-ج٥ص ٢٥٩

و زبرة القامات- ١٢٧٧ -

<sup>•</sup> الاصفيا- زبية الخواطر-ج٥ ص٠٢٦-

٤ ١٢٨ هـ / ١٨٥ ميس مجھے مولا ناعبدالنبي كي كتاب نواتح الانوارشرح لواح الاسرار ديھنے كا اتفاق ہوا۔ يه كتاب خودمصنف کے ہاتھ کی اکسی ہو کی تھی۔اس کے آخر میں مولانا مدوح نے اپنی تصانیف کی ایک فہرست دائ کی ہے'جن کے نام یہ ہیں۔ ذریعت النجاۃ شرح المشکوۃ'شرح الفصوص وشرح ترجمہ الفصوص' مختصر الفوائح اسمی بالروائح شرح اللوائح شوارق اللمعات شرح الملمعات شرح خلاصة العشق "شرح جام جهال نما" شرح الغيبه شرح شرح نخبة الفكر شرح معما لميرحسين شرح الجواهرالخمسه شرح كليدمخازن شرح تحفية حل الوودود شرح على حاشيته السيد على العصد ي أمسميٰ بفيض الخبيرُ رساله في تعريف الفقرُ رساله كشف الجواهرُ رساله في اسم الذات ُ رساله لطا يُف العشر في هيقنة البشرُ رساله في المعراج 'رساله في شرح خيرالاساءعبدالله وعبدالرحمٰنُ رساله كنوز الإسرار في اشعار الشطار'جوامع كلم الصوفى مقامات العارفين فقرحات المغيبه ورائق الانشا رساله في الناسخ والمنسوخ اسمى وستور المفسرين بحرالكم شرح عين العلم حاشيه على شرح الجامى من مبحث الحال الى المجر ورات سواطع الهام شرح تهذيب الكلام شرح حديث معراج المونيين شرح حديث '' كنت كنزامخفيا'' رساله دستورالسعاده في بيان الولاب؛ فيض القدوس منتخب نقذ النصوص' مطالع الانوارانهٔی شرح اجوبته الولی' جواهرالا سرار، شرح فصوص الفارانی' فیض الملک ایمپین شرح حق الیقین' حاشیا مل نقد النصوص لوامع الانوار في مناقب السادة الاطهار رساله في السماع رساله في جواب استلته الفاضل النارنولي شرح جواب ابن سینا، جو کہ ابوالخیر مولانا ابوسعید کے مكتوب كے جواب میں لكھا۔ مواہب البي شرح اصول ابراہیم شاہی، شرح ارشاد النو للقاضي شهاب الدين دولت آبادي روح الارواح شرح الحكمة الاشراقية رساله في ايمان فرعون رساله فی خلوات الوجودُ رسالہ ناسخ التناسخ ، شرح حضرات احمس وغیرہ۔ان کی تصانیف میں ہے کشف الانوارشرح جوا ہر الاسرار فاری میں ہے جوعلم دعوت ہے متعلق ہے۔اس میں شخ محدغوث گوالیاری کی جواہر خسہ کے جوہر ثانث كى شرح كى كى ب- كاب كا آغازان الفاظ بموتاب منك العون في الابتداء والانتهاء یا کریم0۔

## ۵۳-مفتی عبدالنبی تشمیری

مفتی عبدالنی کشمیری مشہور عالم وفقیہ مفتی یوسف کشمیری کے بیٹے تھے۔ شیخ وقت اور اپنے دور کے نامور عالم شخصہ ان کا شارا پنے علاقے اور زمانے کے کبار فقہائے حنفیہ میں ہوتا تھا۔ خلافیات میں ماہراور فقہی مسالک میں اختلافی رجحانات و آرائے ائمہ سے پوری طرح آگاہ تھے۔ علم فقہ اپنے والدگرامی مفتی یوسف کشمیری سے عاصل کیا اور اس میں خوب مہارت پیداکی اور اس ورجہ کمال کو پہنچے کہ روایات فقہی کی جزئیات و افتا کے استخراج میں یگاندروزگار ہوئے۔ ان کی بالغ نظری اور فقہی عظمت کا موافق و مخالف سب نے لوہا بانا ہے گے۔

طرب الا ماثل بتراجم الا فاضل-ص ٢٢٤ تا٢٠٩٠- زبة الخواطر- ج٥ ص ٢٦٢ ٢٦١- تذكرهَ على عليه بهذ ص ١٣٥ ١٣٥- -

عدائق الخفيه ص ۴۲۸- تارخ تشميراعظي ص ۱۲۸- نزمة الخواطرج 6 ص۲۲۲-

## ۷۵- شخ عبدالواحد مندسوري

یشخ عبدالواحد مندسوری کا سلسلئونسب ہے ہے: عبدالواحد من محمد بن عبدالکر یم بن ابراہیم بن نہت اللہ بن سالار بن وحیدالدین یوسف چندری مندسوری ۔ شخ عبدالواحد مندسوری نے بعض دری کتابیں سیدعبدالاول شیرازی کے شاگر دشخ محمد سے بڑھیں ۔ باتی کتب درسیہ کی تحصیل مشہور فاضل شخ مبارک گوالیاری سے گی۔ ذکرواذ کار کے مختلف طریقے بھی ان سے اور شخ عبداللہ بن بہلول شطاری اکبرآ بادی سے بیکھ بہال تک کدان حضرات کی تعلیم و صحبت سے تمام علوم مروجہ بالخصوص دعوت و تبلیخ اور فقہ وتصوف میں درجہ بلند کو پہنچ ۔ صاحب وجد وحال بھی تھے۔ و نیا اور اس کے مال و متاع سے بے نیاز رہتے تھے۔ '' تارک الماء'' مشہور تھے۔ کہتے ہیں وجد وحال بھی تھے۔ و نیا اور اس کے مال و متاع سے بے نیاز رہتے تھے۔ '' تارک الماء'' مشہور تھے۔ کہتے ہیں کہ انھوں نے ستا کیس سال پانی نہیں بیا تھا ۔ سے اور تصوف وطریقت کے سلسلے میں باتیں ہو کیں۔ کا اور انسان سے ملے۔ ایک رات ان کے ہاں رہے اور تصوف وطریقت کے سلسلے میں باتیں ہو کیں۔ کا اور انسان و فور ت ہو کے و

برصغیر پاک وہند کے بعض بزرگوں کے حالات میں اس قتم کے واقعات بھی بیان کیے جاتے ہیں کہ انھوں نے اسنے سال پانی نہیں پیا تھا' اسنے سال کھانا نہیں کھایا تھا' اسنے سال کنویں میں النے لئے رہے سے ان کی آئیسوں میں اس فدر جلال تھا کہ آ دی اس کی تاب نہ لاکر بے ہوش ہو جاتا یا مرجاتا تھا' وہ کئ کئی مہینے سوار روزے رکھتے سے ایک راب میں ہزار ہزار نقل پڑھ لیتے سے ایک دن میں قرآن مجیدختم کر لیتے سے اور ساتھ ہی ویکرعباوات فرائض وسنن ہیں اوا کرتے سے وغیرہ وغیرہ وغیرہ و غیرہ و یا در ہے' اس قتم کی مشقتیں اور تکیفیں اسلام ہرگز کسی کو دینا نہیں چاہتا۔ اسلام وین سہل ہے۔ تکلف اور مشقت کا فد ہو نہیں مشقتیں اور تکیفیں اسلام ہرگز کسی کو دینا نہیں چاہتا۔ اسلام وین سہل ہے۔ تکلف اور مشقت کا فد ہو نہیں اور بعض بالکل ناممکن ہیں۔ وہ پاک باز حضرات اس نوع کی باتیں کی طرح کر سکتے سے افسوس تو یہ ہے کہ ان ناممکن ہیں۔ وہ پاک باز حضرات اس نوع کی باتیں کی طرح کر سکتے سے افسوس تو یہ ہے کہ ان ناممکن ہیں جو چیزیں شرعا ناجائز ہیں یا جن کا مائٹ ہے۔ جو چیزیں شرعا ناجائز ہیں یا جن کا علی میں آئی ناممکن ہے' ان کو ان ہمتیوں کی طرف منسوب کرنا نہ اسلام کی کوئی خدمت ہے اور نہ اس سے ان کروں شان میں اضافہ ہوتا ہے' بلکہ اس سے ان کی ذات گرامی اور خود اسلام کی کوئی خدمت ہے اور انسان زندہ بی نافذ و تنفید کی راہیں تھلی ہیں۔ کوئی مان سکتا ہے کہ پورے ستائیں سال تک پائی نہ پیا جائے اور انسان زندہ رہے۔ خودرسول اللہ نگائی تو پیاس اور ہوک کے وقت ضرورت کی چیز دوسروں سے مانگ لیتے سے نیے حضرات میں میں ہے کود پن تھم تصور کر سکتے تھے۔ پورے ستائیس میں رہنے کود پن تھم تصور کر سکتے تھے۔

١١ كارارار (ترجمه كلزارابرار) -ص ١٨٨ - زبية الخواطر -ج ٥٥ ص٢١ ٢٥ ١٨٥-

## ۵۵-شخ عبدالو ہاب متقی مکی

شخ عبدالوہاب متی کی دسویں اور گیار تھویں صدی ہجری کے بہت بڑے ہندی عالم و فاضل محدث وفقیہ اورصاحب ورع و تقوی بزرگ ہے۔ ۱۰۹ ھے ۱۰۲۹ھ کو ہندوستان کے علاقہ مالوہ کے قدیم وارالسلطنت مانڈ و میں بیدا ہوئے۔ ان کے والد کا نام شخ و کی اللہ تھا۔ شخ و کی اللہ کا شار مانڈ و کے اعیان وا کابر اور روساوام اللہ و میں ہوتا تھا۔ کیکن حالات نے کچھ ایسا بیٹنا کھایا اور انقلاب و تغیر کی ایسی اہریں چلیں کہ انھیں مانڈو کی سکونت ترک کر کے بربان پور جانا پڑا ،اور پھرائی شہر کو اپنا و طن کھم را لیا۔ بربان پور میں اللہ نے انھیں اسی عزت و احترام اور اکرام و شہرت سے نواز اجس سے وہ زمانہ ماضی میں اپنے قدیم وطن مانڈ و میں سرفراز ہے۔ بربان پور عبدالوہاب ماضی میں اپنے قدیم وطن مانڈ و میں سرفراز ہے۔ بربان پور عبدالوہاب کا والدہ ماجدہ ) بھی وفات یا گئیں۔ یعنی شخ عبدالوہاب کم سن ہی میں والدین کے سامیہ عاطفت سے محروم ہو کے اور ایک پنتم نیج کی طرح زندگی بر بر نے گئے۔

جب ان کے والد (شخ ولی اللہ) نے مانڈ و سے ترک وطن پر مجبور ہوکر بر ہان پورکی راہ لی تو اس سفر بے چارگی میں عبدالوہاب ان کے ساتھ تھے۔ اس میں ان کو بہت میں مشکلات سے گزرنا اور اثنائے راہ میں کئ فتم کے مصائب و آلام سے دو چار ہونا پڑا۔ اس کا ذکر ان کے شہرہ آ فاق شاگرد و مرید شخ عبد الحق محدث دہلوی نے استاد کی زبانی اپنی تصنیف اخبار الا خیار میں کیا ہے۔ ایک جگہ لکھتے ہیں:

یک بارے درصغری ہمراہ والدخود بتقریب بعضے حوادث کہ دردیار مندوحدوث یافتہ بود دربیا بانہا افیآ دہ وراہ گم کردہ بودیم' وچچ چیز ازجنس وطعام وشراب ہمراہ نمانڈ' گرسنگی بر ماغلبہ کردہ۔ چنانچیہ عادت اطفال باشد کہ درگریہ آمدیم' والد دل داری می داد ومی گفت کہ صبر کن طعام در پیش است • -

( یعنی مانڈو میں کچھ حوادث سے رو چار ہو جانے کی وجہ سے میں ایک مرتبہ بچپن میں والد کے ساتھ جنگلوں میں تھا کہ ہم راستہ بھول گئے۔ کھانے پینے کی کوئی چیز پاس نہ تھی ' بھوک کی شدت بردھی' تو بچوں کی عادت کے مطابق' میں نے رونا شروع کر دیا۔ والد نے تسل دی اور فرمایا صبر کر و کھانا آ گے ہے۔ )

## فقروتجريد کی راه پر:

والداور والدہ کی وفات کے بعد اللہ نے شخ عبدالوہاب کی دست گیری کی اور وہ طلب حق کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے۔ فقرو تجرید کی راہ کو اپنایا اور سفر وسیاحت کی زندگی اختیار کرلی۔ نواح گجرات علاقہ وکن کے اطراف داکناف سیلون کنکا اور جزائر سراندیپ میں گھومنے پھرنے لگے۔اس دوران میں ان کامعمول بیتھا کہ

<sup>🐧</sup> اخبارالاخيار-ص٢٦٩

تین دن سے زیادہ کہیں قیام نہ کرتے البتہ تحصیل علم کی غرض سے یا مشائخ وصلحا سے استفاد ہے کی خاطر بھدر ضرورت کہیں اقامت بذیر ہو جاتے \_\_\_ لیکن اس اثنا میں کس مقام پر کس عالم دین سے استفاد ہے کی منزلیں طے کیں؟ کس شخ اور صاحب طریقت کے باب عالی پر استفاضے کے لیے دستک دی اور کہاں کتنا عرصہ تھم ہے نے کہوات کا مواقع میسر آئے؟ افسوس ہے اس کی تنصیلات ہماری نظر سے نہیں گزریں۔ ہمارازیادہ تر اعتاد اس سلطے میں ان کے تلمیذر شید شخ عبدالحق محدث دہلوی کی اخبار الاخیار پر ہے۔ انھوں نے ان کے ان اسفار وشت وصح اکا صرف ذکر کرنے پر اکتفا کیا ہے بعض واقعات بھی بیان کیے ہیں 'گر تفصیلات سے تعرض نہیں فرمایا۔ لہذا آگر قار کین گرامی قدر کو اس ضمن میں شکل کا احساس ہوتو ہم ان سے معذرت کرتے ہوئے عرض فرمایا۔ لہذا آگر قار کین گرامی قدراری ہم پر عاکم نہیں ہوتی ۔ لیکن جیسا کہ واقعات کے شکسل سے پتا چاتا ہے 'بلاشہدوہ کم وفضل کی اچھی خاصی مقدار سے متمتع تھے اور حسن خط کی صفت سے بھی متصف سے ۔ ان کے والد بھی چونکہ علم وفضل کی اچھی خاصی مقدار سے متمتع تھے اور حسن خط کی صفت سے بھی متصف سے ۔ ان کے والد بھی چونکہ کرنے اور مواقع میسر آنے کی صورت میں ان سے فیض حاصل کرنے کی بھی تلقین کرتے تھے مثل شخ علی متقی کرنے اور مواقع میسر آنے کی صورت میں ان سے فیض حاصل کرنے کی بھی تلقین کرتے تھے مثل شخ علی متقی سے استفادہ و استفاضہ کی تلقین انہی نے کی تھی۔

## ورودٍ مكه مكرمه اورشيخ على متقى يدحصول فيض:

دیار ہند کے مختلف مقامات کی سیاحت اور صحرا نوروی کے بعد شخ عبدالوہاب نے مکہ معظمہ کا عزم فرمایا۔اس وفت شخ ممدوح کاعنفوانِ شباب تھا، عمر بیس سال سے کم تھی اور چبرہ ابھی موئے لحیہ سے آشنانہیں ہوا تھا۔ شخ محدث کے الفاظ میں:

وہم درعفوان شباب کہ سال عمر بہ بست نہ رسیدہ بودُ وسلتی نہ شدہ بودند کہ بمکہ معظمہ آبدند **ہ**۔ ( لیعنی شِخ کی جوانی کا عالم تھا' قافلہ عمر ہیں سال کی منزل میں داخل نہ ہوا تھا اور داڑھی کے بال نہ اگے تھے کہ مکہ معظمہ تشریف لے گئے۔)

مکہ معظمہ میں اس دور میں دیار ہند کے مشہور عالم و فاضل اور معروف بزرگ شیخ علی متقی کی مندعلم و عرفان آ راستہ تھی اور حلقہ اصحاب نظر وفکر میں ان کی بڑکی شہرت تھی۔ شیخ عبدالوہاب کے والدگرامی سے بھی ان کی طاقات و شناسائی تھی۔ انھیں شیخ عبدالوہاب کی آ مدکی اطلاع ملی تو خود ان کی قیام گاہ پر ملاقات کے لیے تشریف لائے اور کمال شفقت سے اپنے ساتھ قیام کرنے کی استدعا کی۔

پیش ایشال آندومهر بانی مانمووند واستدعائے صحبت فرمودند 🗨

<sup>0</sup> اخبارالاخيار-ص٢٦٩-

<sup>🕯 👵</sup> الإخيار- ١٢٩٩ –

(ان کے ہاں آئے۔ بڑی مہر بانیول سے نواز ااور اینے ہاں رہنے کی درخواست کی۔)

یہ الفاظ واضح کرتے ہیں کہ شخ علی متقی اپنی بے پناہ مقبولیت اور وسعت علم و معارف کے باوصف جس نو جوان (عبدالوہاب) کے پاس آئے وہ کوئی معمولی درجے کا نہ تھا' بلکہ کم عمری ہی میں اس نے معرفت و طریقت کے بہت سے اہم مراحل طے کر لیے تھے۔ پھر جب شخ علی متقی نے شخ عبدالوہاب کی تحریر دیکھی اور یہ معلوم ہوا کہ وہ انتہائی خوش خط بھی ہیں تو اصرار کیا کہ وہ ضروران کے ہاں تشریف لے جا کیں اوران کی کہابوں کی کتابت وقعیج کی خدمت انجام دیں' کیوں کہ اس زمانے میں وہ اپنی کئی تصانیف کی کتابت کرانا جا ہے تھے اور بعض معودات کو بہترین خط میں کھوانے کی فکر میں تھے۔لیکن اس پہلی مجلس میں تو شخ عبدالوہاب نے کمال اور بعض معودات کو بہترین خط میں کھوانے کی فکر میں تھے۔لیکن اس پہلی مجلس میں تو شخ عبدالوہاب نے کمال بے نیازی سے ان کی یہ دعوت قبول کرنے سے انکار کر دیا' البتہ بعد کوان کے ہاں قیام پر رضا مند ہو گئے۔

ایثال به مقتضائے استغنائے ذاتی و بے نیازی که مسافرال راد مجردال را می باشد در مجلس اول اهابت دعوت شخ نه کردندوگفتند که ان شاء الله تعالی به پینم ٔ تانصیب عیست به در آخر به مشابد و فضل و کمال و استقامت احوال حضرت شخ اختیار صحبت نمودند به وسابقا والد بزرگ وارایشال نیز وصیت کرده بود که اگر تر اتو فیقِ سلوکِ را و حق دست د به ٔ ملا زمت شخ علی متقی و امتثال ایشال اختیار کن و از صحبت فلال و امثال دی به و یکی از شخانِ زبانه را نام بردند که به دعوت اسانو سنیم ملوک مشهور بود کر به بیزنمائی ی

(ﷺ عبرالوہاب نے اپنے اس ذاتی استغنااور کمال بے نیازی سے کام لیتے ہوئے 'جومسافروں اور مجردوں کا خاصہ ہے' پہلی مجلس میں شخ علی متقی کی دعوت قبول نہ کی' اور صرف یہ کہنے پر اکتفا کیا کہ ان شاء اللہ دکتے ہیں' قسمت میں کیا لکھا ہے۔لیکن بالآ خرشخ کے علم وفضل اور استقامت حال کا مشاہدہ کر کے ان کی خدمت میں قیام کی منظوری دے دی۔علاوہ ازیں آخیس اپنے والد (ﷺ ولی اللہ) کی یہ وصیت بھی یادتھی کہ اگر مصیص راوحت کے سلوک کی تو فیت میسر آئے تو شخ علی متقی اور ان کی طرح کے بزرگوں کی صحبت ضرور اختیار کرنا' اور فلاں فلاں بزرگوں کی معیت و ملازمت سے استفادہ کرنا ان بزرگوں کے ساتھ ایک ایسے بزرگ کا اور فلاں فلاں بزرگوں کی معیت و ملازمت سے استفادہ کرنا سے ان بزرگوں کے بارے میں فرمایا تھا کہ اس خض کی صحبت سے پر ہیزرکھنا۔)

شخ عبدالوہاب پیکرزہدوعبادت تھے اور صالحیت پاک بازی اور تقوے میں بہت معروف تھے۔ان کا خط نستعلق نہایت خوب صورت تھا، لیکن شخ علی متقی نے انھیں خط نسخ میں مشق کرنے کی طرف توجہ دلائی اور فرمایا خط نستعلق نہایت خوب صورت تھا، لیکن شخ علی متقی نے انھیں خط میں صنبط تحریر میں لایا جاتا ہے اور صلحائے کہ وہ اس خط میں حسن وزیبائی بیدا کریں 'کیونکہ قرآن مجیدائی خط میں صنبط تحریر میں لایا جاتا ہے اور صلحائے امت کی عادت وروش بھی بہی رہی ہے کہ وہ خط نسخ میں کھتے تھے۔ چنانچ شخ عبدالوہاب نے خط شخ میں بھی بہت

اخبارالاخيار-ص٢٦٩-

جلدمهارت حاصل کرلی اور پھرای خط میں شخ علی متی کی تصانیف و تالیفات کی کتابت اور تھیج و مقابلے میں مشغول ہو گئے۔انھوں نے شخ کی متعدد کتابوں کوزیور کتابت سے آ راستہ کیا۔ بقول شخ عبدالحق محدث و ہلوی۔

برائے شخ کتابت بسیار کردند بحدے کہ تصور آ ں از حیط مصر خارج بود 🗨۔

(انھوں شخ علی متق کی اتن بہت می کتابوں کو کتابت کا جامد پہنایا کہ ان کو حیطة شار میں لا نا حدامکان سے باہر ہے۔)

کتابت کے بارے میں شخ عبدالوہاب متی کا کمال بیرتھا کہ وہ نہایت زودنویس بھی تھے۔ اس کا اندازہ اس واقعہ سے ہوسکتا ہے کہ ایک مرتبہ شخ علی متی نے بارہ ہزاراشعار پر مشتمل اپنی ایک کتاب انھیں دی۔ اس کی کتابت انھوں نے بارہ راتوں میں کھمل کر دی۔ وہ ایک ہزار شعرایک رات میں لکھ لیتے تھے۔ اس کے علاوہ دن کوشنے کی دوسری کتابوں کی کتابت کرتے تھے۔ بہر حال شنح علی متی کی زیادہ تر کتابوں کی ترتیب اور اصلاح وقعیح شنخ عبدالوہاب متی کی سی مسلسل سے چھیل پذیر ہوئی۔

واكثرترتيب واصلاح تواليف يشخ بردست ايشال بود ـ

شخ عبدالوہاب متق مکہ معظمہ میں دوسرے اصحاب تصانیف کی کتابوں کی تھیج و کتابت بھی کرتے تھے اوران دیارِ پاک میں ان کے اخراجات کا بہی فرریعہ تھا۔ اس زمانے میں ایک مرتبہ مکہ معظمہ میں شدید قبط سڑا اور لوگ فقرو فاقہ کی زد میں آ گئے تو ان دونوں استاد اور شاگرد کو بھی اس سے دوچار ہونا پڑا۔ ان دنوں شخ عبدالوہاب ایک دوسرے صاحب علم کی کتابوں کی کتابت کرتے تھے اور اس سے جو اجرت عاصل ہوتی 'اس سے ان دونوں بزرگوں کی گزربسر کا سلسلہ چلتا تھا۔ قبط سالی کے ان ایام میں سب سے ارزاں چیز ایک سبزی تھی جو بڑے بینگن کی قتم کی تھی۔ یہ اسے سے داموں خرید لیتے اور اس میں تعوڑ اسا نمک ڈال دیتے 'جس سے وہ اجار کی شکل میں بدل جاتی۔ پھر تھوڑی تھوڑی مقدار میں یہ بزرگ اسے روز انہ تناول کرتے۔

شخ عبدالوہاب متق' اپنے مرشد شخ علی متق کے بے حد فرماں بردار سے ہر آن ان کی خدمت میں مصروف رہتے اور دنیا کی کسی بات کوشنے علی متق کی بات پرتر جیح نہ دیتے۔ شخ علی متق بھی ان کا بڑااحترام کرتے ادراپنا بھائی قرار دیتے تتھے۔ فرمایا کرتے:

وبرادر كه درراوخدا يافتيم عبدالوباب بود 🕰

(میں نے اللہ کی راہ میں ایک بھائی پایا ہے جوعبدالوہاب ہے۔)

ید دونوں بزرگ اصحاب شروت اور مال دارلوگوں کونفرت کی نگاہ سے دیکھتے تھے اور ان کے ہاں آمدو

<sup>0</sup> اخبارالاخيار-ص٢٦٩-

<sup>-12</sup> منارالاخيار-ص ١٤٧٠

رفت سے پرہیز کرتے تھے۔انھوں نے یہ بات دل میں عقیدے کی طرح بٹھا کی تھی کہ مال و دولت پر نقرو دروت سے درویت کی مرح بٹھا کی تھی کہ مال و دولت پر نقرو درویت کی کہ میں جے۔اللہ اور اس کے رسول نگائی سے تعلق رکھنے والوں کو دنیا داروں کی مصاحبت ومجالست سے ہرصورت میں بچنا چاہیے۔ شخ علی متقی نے شخ عبدالو ہاب کو اپنے حلقہ ارادت میں داخل کرتے وقت اس بات کا اقرار لیا تھا اور فرمایا تھا کہ عالم فقر کو عالم دولت پر مقدم گرداننا اور یہ بات دل میں ہمیشہ جمائے رکھنا۔اس ضمن میں شخ عبدالو ہاب کے الفاظ یہ ہیں:

چوں شیخ مارا مریدمی ساختند اول از ما بیفضیل فقر برغنا اقرار گرفتند و گفتند بریں اعتقاد باشید و ما نیز ہم بریں عقیدہ ایم۔ بعداز اں دست بیعت بما دادند • پ

(جب شیخ مجھے اپنے دائر ہُ ارادت میں داخل فرمانے لگے تو پہلے یہ اقرار لیا کہ دولت پر فقر کو فضیلت حاصل ہے اور فرمایا یہ عقیدہ دل میں ہمیشہ مشحکم رکھنا۔اس پر اقرار و وعدہ کے بعد بیعت کے لیے میرا ہاتھ اپنے ہاتھ میں لیا۔ چنانچہ میرا اب تک یہی عقیدہ ہے۔)

ی بیعت کی اور پھر ان کی دفات ' یعن ۲ جمادی الاولی ۹۷۵ هے/ ۸رنومبر ۱۵۶۷ء تک پورے بارہ سال ان کی خدمت ومصاحبت میں رہے۔ جب وہ شیخ علی متق کی خدمت میں گئے اس وقت شیخ علی متق کی عمر تقریبًا چونسٹھ سال تقی۔

شخ علی متقی سے ان کی گرویدگی وثیفتگی اس انتہا کو پنچی اور وہ اُن کے زہد وتقوی ہے اس درجہ متاثر موئے کہ بالآخرانہی کے رنگ میں رنگے گئے اور استاد ومرشد کے لقب \_\_\_\_ ''متق'' \_\_\_ ہے ملقب ہوئے اور پھریبی لقب استاد کی طرح ان کے نام کا بھی مستقل جزبن گیا۔ حجہما اللہ تعالیٰ -

قیام مکہ مکرمہ کے دوران شخ عبدالوہا ہمتی کی شہرت دور دور تک پہنچ گئی تھی۔ وہ ہمیشہ علم وعمل میں مشخول رہے۔ افادہ طلباء غربا وفقراکی امداد مخلوق خدا کو فصحت وموعظت اور زہدوعبادت کی تلقین ان کا شب و روز کامعمول تھا۔معرشام اور میمن کے علائے عظام اور اصحابِ تقویل سے ان کے تعلقات اس نوعیت کے تھے۔ کہ بیسب لوگ ان کا بے صداحتر ام کرتے تھے۔

#### صوفیا کی تصانیف کے بارے میں شخ کا نقط نظر:

شخ عبدالوہاب متقی معتدل مزاج صوفی اور عالم دین تھے۔ بعض فقہا کی طرح وہ صوفیا پرطعن وتشنیع کرنے کے عادی نہ تھے نہان کی تصانیف کو ہدف تقید تھہراتے اور نہان کے افکارو خیالات کی تر دید کرتے۔ اس ضمن میں وہ خاموثی کو ترجیح دیتے تھے۔ مثلاً ابن العربی کی فصوص الحکم یا اس قتم کی دیگر کتابوں کے بارے میں وہ کسی کوکوئی رائے نہ دیتے تھے۔ نہاس نوع کی کتابیں خود پڑھتے 'نہ کسی کو پڑھاتے اور نہ ان کے مطالعہ

<sup>€</sup> اخبارالاخبار-ص٠٢٧-

ے کی کومنع فرماتے۔البتہ اگر کوئی پوچھا تو کہتے کہ پہلے اپنا عقیدہ طریق اہل سنت کے مطابق درست اور پختہ کرلؤ پھر بے شک ہرفتم کی کتابوں کا مطالعہ کرو۔فرمایا کرتے و تقائق واسرار سے متعلق کتابوں کے ان مشکل مقامات پر جوعقل وفہم کی گرفت میں نہ آسکیں اور ان کی کوئی معقول تو جیہ حیط فہم میں نہ آسکئے پریشان ہونے اور رکنے کی ضرورت نہیں ہے۔نہ دل میں کوئی وسوسہ ڈالنے اور خلجان پیدا کرنے کی ضرورت ہے۔ایسے مقامات پر بالکل نہ رکیے اور بلا تکلف آگے نکل جائے۔ پھرایک موقع پرشنخ عبدالوہاب نے جو پتے کی بات کہی وہ یہ جوشنخ عبدالوہاب نے جو پتے کی بات کہی وہ یہ جوشنخ عبدالوہاب نے جو بتے کی بات کہی وہ یہ جوشنخ عبدالوہاب نے جو بتے کی بات کہی وہ یہ جوشنے عبدالوہاب کے عبدالوہاب کے جو بیتے کی بات کہی وہ یہ جوشنے عبدالوہاب کے جو بیتے کی بات کہی وہ یہ جوشنے عبدالوہاب نے جو بیتے کی بات کہی وہ یہ جوشنے عبدالوہاب نے جو بیتے کی بات کہی دہ بیات کہی ہوگئے عبدالوہاب نے جو بیتے کی بات کہی دہ بیات کہی ہوگئے عبدالوہاب نے جو بیتے کی بات کہی دہ بیات کہی ہوگئے عبدالوہاب نے جو بیتے کی بات کہی دہ بیات کہی دہ بیات کہی ہوگئے عبدالوہاب نے جو بیتے کی بات کہی دہ بیات کہا تھوں کے جو بیتے کی بات کہی دہ بیات کہی دو بیات کہی دہ بیات کو بیات کی بات کہی دہ بیات کہی دہ بیات کہی دہ بیات کہی دیات کے دہ بیات کہی دہ بیات کیات کو بیات کہی دہ بیات کی بیات کہی دل بیات کی دہ بیات کی دائوں میات کی بیات کی در بیات کی در بیات کیات کی در بیات کی در بیات کی کی در بیات کی

نه آنکه اعتقادرا ابتدا از جمیل کتب راست کنند - داز هر کس هر چه بشوند تالیع شوند' می فرمودند باید که هر چه به شنوند اگر چهخن باطل باشد زود به انکار و تعصب پیش نیا بیندٔ اول خود به شنوند که چه می گوید' و همهم سخن نیک در روند که قائل آل چه مقصود دارد - بعداز ال اگر تو انند آن راموافق حق سازند' وگرنه رد کنند - واگرای رانه تو انند از سرآل بگزرند' وخلل در عقیده خود نه بیندازند • \_

(یعنی اس قتم کی کتابوں کے مندرجات ہے اپنے عقیدے کو درست کرنے کا آغاز کرنا یا اصلاح عقائد کا ذریعہ طبہرانا مناسب نہیں۔ ہر شخص کی بات من کر'اس سے تاثر پذیری اچھی چزنہیں ہے۔ جو شخص جو بات کہتا ہے'اس کوغور سے سنو۔ازراہ تعصب' عجلت سے کام لے کراسے باطل قرار نہ دو۔ پہلے پوری بات من لؤ اس بہت کہتا ہے'اس کوغور سے سنو۔ازراہ تعصب' عجلت سے کام لے کراسے باطل قرار نہ دو۔ پہلے پوری بات من لؤ اس میں سے جو موافق حق ہو'اسے قبول کرلؤ باتی روکر دو۔اوراگرتم اپنے اندر قوت برداشت نہیں پاتے تو اس قتم کے لوگوں کی باتیں سننے ہی کی ضرورت نہیں۔اصل چیز ہے ہے کہ اپنے عقیدے میں کسی نوع کا خلل نہ پیدا ہونے دو۔)

شخ عبدالوہاب متی کے نزدیک راوسلوک پر قدم زن ہونے کے لیے ابن العربی کے افکار وخیالات اور عاملین الحربی کے افکار وخیالات اور عاملین الحکم کے اندراجات سے رہنمائی حاصل کرنا شرطِ اول نہیں ہے۔ بلکہ عمل و کردارکوسنوارنا اور عاملین سنت کے نقش قدم پر چلنا ضروری ہے۔ وہ عقید ہے کی اصلاح اور باطن کی پاکیز گی کے لیے بنیادی ذریعہ سنت پڑمل کی دیواریں استوار کرنے کو قرار دیتے ہیں۔ وہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص کلمہ طیبہ پڑھتا ہے اس نے اسلام تبول کرلیا ہے مسلمان ہونے کا افرار کرتا ہے با قاعدہ نماز ادا کرتا اور روزے رکھتا ہے اسلام کے اسلام تبول کرلیا ہے مسلمان ہونے کا افرار کرتا ہے با قاعدہ نماز ادا کرتا اور روزے رکھتا ہے اسلام کے ادام ونوائی کو مانیا اور اسے ذریعہ نجات شہراتا ہے اس کے قول وعمل کا وہی معیار اور پیانہ ہے جو کتاب وسنت کی روسے سے ہے ہو اس کی نیست میں بعض وفعہ صادر ہو جاتی ہیں تو اسے مطعون نہیں تظہرانا چاہیے اس کی تحفیر کی اسلام پر عامل نہیں کرنا چاہے۔ اور اسے طی نہیں قرار دینا چاہیے سے البند اس کے برعمس جو محض ارکان اسلام پر عامل نہیں نہیں کرنا چاہے۔ اور اسے طی نہیں قرار دینا چاہیے سے البند اس کے برعمس جو محض ارکان اسلام پر عامل نہیں نہیں کرنا چاہے۔ اور اسے طی نہیں قرار دینا چاہیے سے البند اس کے برعمس جو محض ارکان اسلام پر عامل نہیں نہیں کرنا چاہے۔ اور اسے طی نہیں قرار دینا چاہیے سے البند اس کے برعمس جو محض ارکان اسلام پر عامل نہیں

<sup>🐞</sup> الخبار الأخيار - ص اسيا –

ہے وہ اگر چہ کتنا بھی مدعی توحید ہواور ادراک وسلوک اور ذوق وحال کے کتنے بھی نکات بیان کرتا ہواورال کے سے وہ ا سے دو جار ہونے کا دعوے دار ہو وہ ایکا ملحد اور بے دین ہے۔ اس کی باتوں سے فوراً انکار کر دینا جا ہے۔ وہ یقیناً مکراسلام اور مخالف کتاب دسنت ہے ہے۔

#### ساع اورقوالی کے بارے میں شنخ کا فرمان:

شخ عبدالو ہاب متی پیکھیے ساع اور قوالی کو ناجائز قرار دیتے تھے۔ اپنے کسی مرید کواس کی اجازت نہ دیتے 'اور اس باب میں ان مشاک کی' جوقوالی کے جواز کے قائل ہیں' تخق سے تردید کرتے تھے۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی نے اخبار الا خیار میں ان کے اس نقط نظر کوخصوصیت سے اجاگر کیا ہے۔ چونکہ ہمارے ہاں مشاک کرام اور بزرگان دین کے بارے میں یہ مشہور کر دیا گیا ہے کہ وہ قوالی کو جائز سمجھتے' بلکہ بعض حالات میں ضروری قرار دیتے ہیں' اس لیے ہم شخ محدث دہلوی کی پوری فاری عبارت درج کرنا چاہتے ہیں' تا کہ اس منا میں کوئی اشتباہ باقی نہ رہے۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی نے ان سے خصوصیت سے ساع کے بارے میں استغال میں کوئی اشتباہ باقی نہ رہے۔ شخ عبدالو ہاب متی کے جواب پر مشتمل ہے' مندرجہ ذیل ہے' اس کے نیج اس کا اردوتر جمہ دیا گیا ہے۔

وطریقه ایشان در ساع نیز نز دیم بهمیں طریق است ۔ از مرید بهمل آن راضی بیستند و برفعل مشاکم مشراند ۔ این فقیرعرض کرد که در دیار مااین رسم ساع عجائب متعارف شده است واگر کے از وے اجتناب کنده براه انکار روداو را بتمامه خلق خالف باید شد وجمه مردم بوی از ممرآن بدے شوند و به مخالف مشاریخ اور ااتها م کند کسے چه کار کند فرمودندا گراحیانا بایا رانِ موافق واہل معنی وہم سرگاہی غزلے یا جگرے شنیدہ شود با کے نیست ۔ عرض کردم کہ آن جا اجتماعها کنندو اہل و نااہل و فاسق و صالح واز ہرجنس مردم جمع شوندو چنیں و چنال کنند برال و جب کہ در دیار ہندوستان مشاہدہ فرمودہ باشند این چیکم است ۔ فرمود ندایں چنیں خوداصلا جائز نہ باشدونباید کر فاحق و اجتماعها کہ نہ کردند • ۔

(ساع و توالی کے بارے میں بھی ان کا یبی طریق تھا' ( یعنی جس طرح وہ ارکان اسلام کی پابندگ نہ کرنے والے صاحب ذوق وحال کو طحد و بے دین گردانتے تھے'اسی طرح قوالی کے دلدادہ اوگوں کو بھی غیر دنی اواہ پرگام فرسا قرار دیتے تھے) وہ اپنے کسی مرید کوساع کی اجازت نہ دیتے تھے اور اس ضمن میں مشائ کے مگل کی نکیر فرماتے تھے۔ (شیخ عبد الحق محدث دہلوی کہتے ہیں ) ایک مرتبہ میں نے ان سے عرض کیا کہ ہمارے ملک ( برصغیر ہندوستان ) میں رسم قوالی مجیب طریقے سے متعارف اور عام ہوگئی ہے۔ اگر کوئی شخص قوالی سننے سے

اخبارالاخيار صاكاـ

و اخبارالاخيار-س ١٢٦٠٢٧١-

الکاریا پر بیز کرتا ہے تو سب لوگ اس کی مخالفت پر اتر آتے ہیں'اسے برا مانے ہیں اور مشائخ کا حوالہ دے کر اے متبم تھراتے ہیں۔ آپ فرمائے ایسے موقع پر کوئی کیا کرے۔ ؟ فرمایا۔ اگر بھی ہم خیال اصحاب جمع ہوں یا اصحاب معنی کا مجمع ہوا ور ہم مشرب دوست بل بیٹھے ہوں تو پھر قوالی ہیں مقررہ شدہ شرا نظ کے ساتھ کوئی غزل تی جائے تو مضا نقہ نہیں۔ اس پر ہیں (عبد المحق دہلوی) نے عرض کیا کہ ہندوستان ہیں قوالی کے بارے ہیں سے قاعدہ رواح پذیر ہے کہ مجلس قوالی ہیں ہرفتم کے لوگ جمع ہوجاتے ہیں'جن میں اہل و نا اتل اور فاس و صالح افراد موجود ہوتے ہیں' اور جیسا کہ آپ نے ملاحظ فرمایا ہوگا' ادھر ادھر کی ہرفتم کی باتیں کرتے ہیں' ایسی مجلس قوالی قطعا جائز نہیں۔ طالب جہ کے لیے ضروی ہے کہ اس سے پر ہیز کرے۔ جب بھی ایسی صورت حال پیدا ہوتو اس میں ہرگز مسامحت یا چہتم پوٹی نہیں کرنی چاہیے۔ ) کہ اس میں خود بھی شامل نہیں ہونا چاہیے اور دوسروں کو بھی شامل ہونے سے روکنا چاہے۔)
والی کے عدم جواز کے سلسلے میں شخ عبدالو ہا ہت تی کے یہ الفاظ بالکل صاف ہیں' ان میں کی فتم کی

شادي:

مزیدوضاحت کی ضرورت نہیں ہے۔

ا سینے مرشد واستاد شیخ علی متقی کی زندگی میں شیخ عبدالو ہاب انہی کی خدمت میں رہے اوران کی کتابوں کی تر تیب وقعیح اور نقل و کتابت کا سلسلہ جاری رکھا۔ اس کے علاوہ مطالعہ کتب، تعلیم وتعلم اور ذکر وشغل کا سلسلہ جاری رکھا۔ اس کے علاوہ مطالعہ کتب، تعلیم وتعلم اور ذکر وشغل کا سلسلہ جاری رکھا۔ اس این میں انھوں نے شادی نہیں کی۔ شیخ کی وفات کے بعد بھی وہ عرصے تک مجر در ہے۔ جب عمر چالیں اور پچاس سال کے درمیان پہنچی تو شادی کی۔ شادی سے پہلے کتابت وقعیح اور نذرانوں وغیرہ کی جورتم ان کے پاس تھی وہ میب فقراو ستحقین میں تقسیم کردی۔ البتہ اپنے ذاتی استعمال کے کپڑے کی محصفلہ اور کتابیں پاس کھیں۔ شادی کے بعد اہل وعیال کے حقوق کا ہر لمحہ خیال رکھا اور دیگر حقوق پر انھیں ترجیح دی۔ اس کے ساتھ ہی نقراغ برا اور ستحقین کی مدد میں بھی کوئی کسر اٹھا نہ رکھی۔ ہندوستان کے جولوگ ارضِ ججاز میں جائے ان کی بے صد الدارکرتے ان کے مداخل م فرماتے۔

علم فضل:

شخ عبدالوہاب متی گیار ہویں صدی ہجری ہے جلیل القدر ہندی عالم تھے۔ وافظے کا بیعالم تھا کہ لغت کی مشہور کتاب قاموں انھیں زبانی یادتھی۔ حدیث فقد اور علم فلسفہ کی اکثر کتابیں از برتھیں۔ عربی ادبیات کے ماہر تھے۔ برسوں حرم شریف میں حدیث فقہ عربی ادب اور کتب فلسفہ کا درس دیتے رہے۔ مشکل سے مشکل ہے مشک

نقبائے ہند (جلد چہارم)

MAY

بصارت کا عارضہ لاحق ہو گیا تھا' اور خانہ نشین ہو گئے تھے۔ تا ہم کسی نہ کسی صورت میں افادے کا سلسلہ بدستور جاری رکھا۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی ان کے علم دفضل کی بے حد تعریف کرتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ وہ ہمد گیرعالم دین تھے اور ہرموضوع کی کتابوں پر کامل عبور رکھتے تھے۔

دی توال گفت کدورین زمان بدانش ایشال درعلوم شرعیه کم تر کیے خوابد بود • \_ ( یعنی کہا جا سکتا ہے کہ موجودہ زمانے میں (شخ عبدالو ہاب متقی ) جبیبا علوم شرعیہ کا ماہر کوئی کم ہی ہو

گا۔)

#### حصول علم ہی ورحقیقت ذکر الہی ہے:

شخ عبدالوہاب متی فرمایا کرتے تھے کہ عمل غذاکی ماندہ ہے جس کی ہمیشہ ضرورت رہتی ہے۔اس کا آٹا عام ہے۔علم کی مثال دواہے بھی دی جاسکتی ہے جواکیہ ذریعہ علاج ہے۔ یعنی جس طرح جسمانی امراض کا علاج دوا کے ذریعے کیا جاتا ہے اس طرح روحانی اور قبلی بیاریوں کا علاج علم کے ذریعے سے کیا جاتا ہے۔ علاج دوا کے ذریعے کہ اپنی مصر دفیات سے وقت نکال کر عالم خلوت میں فراغت قلب اور حضورِ خاطر کرے۔ بالحضوص رمضان المبارک کے عشر ہ آخر میں اور ذی الحجہ کے عشر ہ اول میں خلوت گریں ہو کر ذکر وشغل اور عبادت میں مصروف رہے۔ اس کے ساتھ می بھی ضروری ہے کہ باقی دنوں میں حصول علم میں مشغول اور پڑھے بادت میں منہ مک رہے۔ اس کے ساتھ می بھی ضروری ہے کہ باقی دنوں میں حصول علم میں مشغول اور پڑھے برحان میں منہ کہ دیے رہے بات کی ترغیب دیے رہے بیٹ میں منہ مک رہے۔ بچھلوگوں نے شخ ممدوح سے سوال کیا کہ مشاکخ جواس بات کی ترغیب دیے رہے ہیں کہ بمیشہ اور ہرآن ذکر الہی میں مشغول رہنا چا ہے تو اس کا کیا مطلب ہے؟ اس سوال کا انھوں نے نہایت عمرہ جواب دیا فرمایا:

است و کر است و تا و است کائم در ذکر است کماز گزاردن ذکر است و تلاوت قر آن ذکر است و تلاوت قر آن ذکر است که درب درس علوم دینیه ذکر است - وه هرچیمل خیراست و کر است این دائم است که \_

و جو خص امور خیر میں مشغول ہے وہ در حقیقت ہمیشہ ذکر الہی میں رہتا ہے۔ نماز ادا کرنا ذکر ہے اللہ میں رہتا ہے۔ نماز ادا کرنا ذکر ہے اللہ اللہ میں پردوام کیا جائے 'ذکر ہے۔ ) ملادت قرآن ذکر ہے علوم دین کا درس و قدر ایس ذکر ہے اور ہراچھا کام جس پردوام کیا جائے 'ذکر ہے۔ ) آگے چل کر فرملا:

روش سلف متقد مین جمیں ست که تثبت بدانواع اعمال خیرو تبذیب اخلاق ونشر علوم می کردند 🕒

<sup>0</sup> اخبارالاخيار-ص١٢١-

اخبارالاخيار-٣٢٢-

<sup>0</sup> الضأ-

(ہمارے اسلاف کا بیطریقدر ہاکہ ہمیشہ ہرتئم کے اچھے کا موں مثلًا تہذیب اخلاق اور اشاعت علوم وغیرہ میں مصردف رہتے۔)

شنخ عبدالوہاب متقی حصول علم کی ہمیشہ ترغیب دیتے رہے اور ان کے نز دیک درحقیقت یہی ذکر الہی ہے'اس سے روگر دانی ان کے نقطہ نظر کے مطابق صحیح نہیں ۔ اس ضمن میں ان کے بیدالفاظ یادر کھنے کے قابل ہیں۔ فرماتے ہیں:

علم ازال قبیل نیست که چیج کس ترک آن فرمایندسعی تقیح نیت باید کرد 🗨

(یعنی علم وہ شے نہیں ہے جسے ترک کر دیا جائے۔ بلکہ بیدوہ دولت بے بہا ہے جس کے ذریعے بہتر امور کی انجام دہی کے لیے جدو جبد کی جائے اور قلب ونیت کے زاویوں کو صحیح سمت پر رکھا جائے۔)

ایک مرتبہ کچھ لوگوں نے ان سے دریافت کیا کہ جس انداز سے بعض درولیش دعوت حق ویتے ہیں ' یہ وصول حق کا طریقہ ہے یا نہیں۔؟

فرمایا ممکن ہے 'یہ بھی ایک طریقہ ہو' کیکن اس قتم کے داعیان حق بہتر اور عمدہ اخلاق کے حامل نہیں ہوتے۔ان میں سے اکثر کی خلق ہوتے ہیں 'جولوگوں کی طرف سے پہنچائی گئی تکلیف برداشت نہیں کر سکتے۔ یادر کھو! غلط آ دمی جلد ہی مکا فات عمل کی زد میں آ جاتا ہے اور برے کام کا بدلد پالیتا ہے۔ داعیانِ حق کوخوش افلاق اور شائستہ مزاج ہونا چاہیے' اور اس دل گردے کا مالک ہونا چاہیے کہ لوگوں کی طرف سے پیش آنے والے مصائب وآلام کو برداشت کر سکے 2۔

#### مثال کے مروجہ انداز ذکر کے بارے میں:

شخ عبدالوہاب متی نے اس ذکر اللی کے بارے میں بھی اظہار رائے کیا ہے 'جومشاکخ وصوفیا ایک عاص انداز سے حلقہ باندھ کرکرتے ہیں اور جومتعدد مقامات میں اب رواج پاگیا ہے۔اس مرقبہ اسلوب ذکر کے بارے میں وہ وضاحت سے کہتے ہیں کہ بیسنت نبوی تاہم اسلامی سے تاہم بعض صوفیا کا بیا یک طریقہ ہے 'جے وہ متحن قرار دیتے ہیں۔اس سلسلے میں شخ کے الفاظ بیہ ہیں:

ایں کیفیت حلقہ ذکر و بعضے اوضاع و انواع ذکر کہ درویثاں می کنند' اگر چہ آں راسندے صحیح درسنت نبوی مُناقِیْم نیست' امااز مستخسخت مشاکخ است • ہے۔

اخبارالاخيار-ص٢٢٢-

اخبارالاخیار-ص۳۷۳-

<sup>•</sup> أخبار الاخيار - ص ٢٤٣-

(یعنی حلقہ باندھ کر ذکر الہی کی ان کیفیتوں اور اس سلسلے کی بعض ان شکلوں کی جو درویتوں اور صوفیوں میں رواج پذیر ہیں' رسول اللہ مُنْافِیْلُم کی سنت میں تو کوئی سیح سندموجود نہیں ہے' مگریہ مشاکُخ کا ایک اسلوب ہے جوان کے مستحسنات میں سے ہے۔)

#### ہندو جوگی کا قبول اسلام:

یخ مدوح کا انداز تبلیخ اسلام بردا حکیماند تھا اور ان کی ہر بات میں ایک خاص اثر تھا۔ ان کی صحبت سے بے شار مسلمانوں نے اسلام میں رسوخ حاصل کیا اور متعدد غیر مسلم حلقہ اسلام میں داخل ہوئے۔ اسلام قبول کرنے والوں میں ایک ہندو جوگی کا ذکر بھی اخبار الاخیار میں مرتوم ہے۔ اس کے قبولِ اسلام کا واقعہ جن فاری الفاظ میں بیان کیا گیا ہے ان کا ترجمہ ہے ہے:

ایک دن جنگم جوگی کی ریاضت و تصوف کا تذکرہ شخ عبدالوہاب متی کی مجلس میں ہوا تو فرہایا کہ دوران سیاحت میں ہماری بھی ایک جوگی سے ملاقات ہوئی تھی۔ وہ بہت ریاضیں کرتا اور خوارتی عادات کا اظہار کرتا تھا۔ مجھ سے وہ کہا کرتا تھا کہ میر سے پائی سونے کا ایک قلعہ ہے۔ تم (عبدالوہاب) اگر میر سے ساتھ ریاضت کروتو میں شخصیں اس طلائی قلعے کے اندر لے جاؤں گا۔ شہر کے مردوزن کا جوم اس کے پاس رہتا 'وہ لوگ ہر قم کے تخفے تھا کف' کھانے پینے کی مختلف چیزیں اور نقتری کی صورت میں مال و دولت اس کو پیش کرتے' کیان وہ جوگ کوئی چیز اپنے پاس نہ رکھتا۔ اس وقت سب چیزیں لوگوں میں تقسیم کر دیتا۔ میں نے اس کو اسلام کی کچھ ہوگی کوئی چیز اپنے پاس نہ رکھتا۔ اس وقت سب چیزیں لوگوں میں تقسیم کر دیتا۔ میں نے اس کو اسلام کی کچھ سے وہ دا بین سنا کیں تو اس نے برے شوق اور توجہ سے سنیں۔ چونکہ اس نے طلائی قلعہ دکھانے کا کئی بار مجھ سے وہ دا اور تذکرہ کیا تھا'لہذا میں نے خاص طور پر اس کی توجہ اس طرف مبذول کرائی۔ مگر وہ ایفائے عہد نہ کر سکا اور پریشان سار ہے لگا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ وہ میری یہ بات سننے کے بعدا ہے روز مرہ کے جوگی گری کے معمولات پریشان سار ہے لگا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ وہ میری یہ بات سننے کے بعدا ہے روز مرہ کے جوگی گری کے معمولات میں مشغول ہو جاتا تھا۔ بالآخر اس نے اسلام قبول کرلیا اور میر سے صلائہ ارادت میں داخل ہوگیا ہو۔

#### رياضت اورترك سوال كا دور:

شخ عبدالوہاب متنی ابتدائے عمر میں جب کہ وہ ہیں سال کی عمر کوہمی نہیں پنچے سے شدید ریاضتوں کے عادی ہے۔ وہ جنگل میں نکل جاتے اور ریاضت میں مشغول ہو جاتے۔ ان کی زندگی کا یہ وہ دور تھا جب انھوں نے اپنے چند ساتھیوں سمیت بخت سے سخت ضرورت کے موقعے پر بھی ترک سوال اور کسی ہے کوئی چیز نہ ما تکنے کا تہیہ کر رکھا تھا۔ اس شمن میں اخبار الا خیار کے حوالے سے شخ ممدوح کے دو واقعے ذیل میں بیان کے جاتے ہیں۔ شخ عبد الحق محدث دہلوی کھتے ہیں۔

• اخبارالاخبار-ص ٢٧٧-

ایک مرتبد درویشوں کی ریاضت ترک سوال اور غذا وخوراک سے دامن کشال رہنے کے سلسلے میں شخخ عبدالوہاب متی نے اپنا ایک واقعہ یوں بیان کیا کہ ایک زمانے میں جماری غذا کی یہ کیفیت تھی کہ ہم ووآ وئی تھے ہم میں سے کوئی ایک قصائی کی دکان سے وہ ہڈیاں اٹھا لاتا 'جنھیں قصائی گوشت اتار کر پھینک ویتا تھا۔ پھر کھیتوں میں جا کر جمہوں کے تنگون کو اچھی طرح پانی سے دھوکر اور ان کی مٹی میں جا کر جمہوں کے تنگون کو اچھی طرح پانی سے دھوکر اور ان کی مٹی اتار کر دیگیج میں ابال لیتے اور پھر اس شور بے کا کا ایک ایک بیالہ پی لیتے۔ اردگرد کے لوگوں کو جب معلوم ہوا کہ ہماری غذا یہ ہے تو وہ ہمارے لیے انواع واقسام کے کھانے لانے گئے گئے جم وہاں سے چلے گئے تا کہ لوگ ہمیں ہماری غذا یہ ہے تھا کہ لوگ ہمیں گئے نہ ذرکے تھے گے۔

ان کا ایک اور واقعہ شخ عبدالحق محدث وہلوی ان کے ایک ووست کی زبانی مندرجہ ذیل الفاظ میں ، بان کرتے ہیں:

(یعنی شخ عبدالوہاب متی کے ایک دوست نے آنھیں (شخ عبدالحق محدث کو) بتایا کہ ایک مرتبہ زمانہ قط میں شخ عبدالوہاب اپنے ایک دوست کے ساتھ ایک مسجد میں مقیم تھے۔مسجد کے ایک گوشے میں یہ (عبدالوہاب) اور دوسرے گوشے میں وہ (ان کا دوست) عبادت اللی میں مصروف تھے۔ دونوں نے باہم عبد کردکھا تھا کہ نہ آپس میں ہم کلام ہوں گے اور نہ کی سے کھانے کو پچھطلب کریں گے۔ بیس دن ای طرح گزر محل کردکھا تھا کہ نہ آپس میں ہم کلام ہوں گے اور نہ کس سے کھانے کو پچھطلب کریں گے۔ بیس دن ای طرح گزر محل کا نہ کھایا۔ ایسویں دن ایک حلوا فروش نے دونوں کے درمیان کھا تارکھا اور چلا گیا۔ لیکن دونوں نے اس میں سے پچھ نہ کھایا۔ پھر دوسری مرتبہ بھی یہی ہوا۔ یبال تک کہ تیسری مرتبہ اس حلوائی نے خود اپنے ہاتھ سے لقمے ہنا کر دونوں کو کھلائے۔)

یہاں قدرتی طور سے بیسوال سطح ذہن پر اجمرتا ہے کہ کیا بیطریق عباوت اور نج ریاضت اسلامی اسلوب عبادت سے ہم آ ہنگ ہے؟ وکر وسلوک کا بیمشقت انگیز انداز قرآن وسنت سے ثابت ہے؟ رسول اللہ تاہیًا کے قول وفعل سے اس کی تائید ہوتی ہے؟ آثار صحابہ یاعمل صحابہ (رضوان الله علیهم) سے بیمنقول ہے؟

و اخبارالاخيار-ص٧٧٧-

افرالافرارك ١٤٨٠

تابعین و تبع تابعین کے خیر القرون میں اس کا کہیں سراغ ملتا ہے؟ ائمہ حدیث وفقہ نے اس نیج عبادت کا تصریح کی ہے اور اسے قرین صواب اور مطابق قرآن و صدیث قرار دیا ہے؟ ۔ ظاہر ہے کہ جواب نفی میں ہے۔
گرہم یہاں اس بحث سے تعرض نہیں کرنا چاہتے ۔ صرف سیر عرض کرنا چاہتے ہیں کہ بیطریق عبادت بہت بعد
کی ایجاد ہے۔ رسول اللہ ناٹیٹی کاعمل تو بیتھا کہ آپ بھوک بیاس کے وقت کھانے پینے کی چیزیں کسی دوسر ہے مختص سے مانگ لیتے تھے۔ صحابہ کرام بھی اپنی ضروریات کا اظہار بے تکلفی سے ایک دوسر سے سرتے تھے۔
ان کے بعدوہ بزرگان دین بھی جنھیں سلف صالحین کے مقدس لقب سے ملقب کیا جاتا ہے اشیائے ضروریہ کا ان کے بعدوہ بزرگان دین بھی جنھیں سلف صالحین کے مقدس لقب سے ملقب کیا جاتا ہے اشیائے ضروریہ کے آپ میں میں نہ کرتے تھے۔ مقصد میہ ہے کہ حدیث وفقہ کے اس پورے ذخیرے میں جوآج با قاعدہ مرتب و مدون شکل میں ہمارے سے سامنے ہے کہیں اس قتم کی عبادت کا بتانہیں چان جو بعض مشائخ وصوفیا سے منقول ہے۔
سامنے ہے کہیں اس قتم کی عبادت کا بتانہیں چان جو بعض مشائخ وصوفیا سے منقول ہے۔

لیکن ان صوفیائے کرام اور مشائخ عظام کے اس طرز عبادت میں علیحدگی و انزوا امور دنیا ہے بعلقی اور اصحاب دولت سے انقطاع کا جو پہلوموجود ہے وہ بہر حال فائدے سے خالی نہیں۔ اس میں ان کی خودا پی ذاتی ضروریات سے بے نیازی او نچا پن بے پناہ توت برواشت خرض و آز دنیوی سے کنارہ کشی اور ارباب سلطنت سے بے اعتنائی کا بہت ہی بلند تصور پایا جاتا ہے۔ پھر اس سے سیجی واضح ہوتا ہے کہ اس عالم رنگ و بو میں جہاں جا فیسے نظر اور باعث کشش بے شار بوقلموں چزیں ہرسوپھیلی ہوئی ہیں اللہ کے نیک بندوں کا ایک ایسا کروہ موجود ہے جس نے مفادات عاجلہ کورک کر کے اپنے آپ کو صرف اللہ کے حوالے کر رکھا ہے۔ ان کا تمام وقت ذکر اللی میں گزرتا ہے اور وہ ہرطرف سے منقطع ہوکر عبادت اللی کے لیے وقف ہوگئے ہیں۔

#### شيخ كاموقف:

میں بحث اس وقت ہمارے دائر کا موضوع سے خارج ہے۔ ضمنا چند یا تیں نوک قلم پرآگئی ہیں۔ اس موقعے پر ہم صرف میرع ض کرنا چاہتے ہیں کہ اکثر مرقبہ معمولات میں شخ عبدالوہاب متقی کا موقف اپنے اندر اعتدال و توازن لیے ہوئے تھا۔ وہ محض اختلاف عمل کی بنا پر کسی پر فتو می لگانے کے عادی نہ تنے اگر چہ وہ خود و جدو حال اور جذب وسلوک کی بعض ان کیفیات کے خالف تھے جوصوفیا کے ایک طبقے میں پائی جاتی ہیں تاہم ان کے صدور کووہ الحادوز ندیقیت کی حد تک نہیں لے جاتے تھے۔ لیکن اس کے ساتھ ہی وہ ان صوفیا کو طحد قرار دسیے جو عمل کے اعتبار سے طریق اہل سنت سے ہے ہوئے ہوں اور خلاف اسلام امور کے مرتکب ہوتے موں۔ پھر وحدت الوجود کے وہ شدید مخالف تھے جب کہ اس دور کے اکثر ہوفیا و مشائح اس کے حامی تھے۔ وہ جو بھر وحدت الوجود کے وہ شدید مخالف تھے جب کہ اس دور کے اکثر ہوفیا و مشائح اس کے حامی تھے۔ وہ شدید خوالوہاب

کے دالد شخ ولی اللہ مانڈوی نے ان کی صحبت سے ان کو گریز ال رہنے کی وصبت کی تھی۔ شخ عبدالو ہاب نے ابن العربی کی کتابول کے بارے میں بعض مواقع پر سکوت اختیار کیا ہے اور بعض مواقع پر لوگول کو ان کے مطالعہ سے منع بھی کیا ہے۔ منع بھی کیا ہے۔

سکوت ان اہل علم کے لیے اختیار فرمایا ہے جن کا مطالعہ وسیع ہو اور وہ عقائد اہل سنت میں راسخ ہوں ' خلاف شرع امور سے ان کے متاثر ہونے کا کوئی اندیشہ نہ ہو \_\_\_\_ اور منع ان لوگوں کو کیا ہے جو ابھی تصوف و سلوک یاعلم کی ابتدائی منزل میں ہوں 'عقیدہ وفکر کے اعتبار سے زیادہ پچھٹی اور رسوخ کے حامل نہ ہوں' اور ان کے دوائر مطالعہ بھی محدود ہوں۔

#### حلقه تلامده:

جیسا کہ گزشتہ صفحات میں بتایا گیا، شخ عبدالوہاب ہیں سال سے بھی کم عمر میں مکہ مکر مہ پہنچ گئے تھے۔ یہ اہ جمادی الاولی ۹۹۳ ھے مارچ ۱۵۵۱ء کا واقعہ ہے۔اس زمانے میں وہاں ایک بہت بوے ہندوستانی عالم شخ علی بن حسام الدین متق مجراتی قیام فرما تھے۔ان سے سلسلۂ ارادت استوار کیا، علم ومعرفت سے بہر ور ہوئے اوران سے اور وہاں کے دیگر علما ومشارکخ سے سند حدیث حاصل کی۔ بارہ سال لیعنی شخ علی متق کی وفات (۲ر جمادی الاولی ۹۷۵ ھے/مرنومبر ۱۵۲۷ء) تک ان کی خدمت میں رہے۔

مکہ تکرمہ میں شخ عبدالو ہاب متی نے خود بھی درس وافادہ کا سلسلہ شروع کیا'جس سے علاو مشائخ کی کثیر تعداد نے استفادہ کیا۔ مکہ تکرمہ اور مدینہ منورہ کے اصحاب علم اور ارباب ورع وتقوی ان سے بہت متاثر تھے۔ وہ ان کی اصلاحی اور تبلیغی سرگرمیوں سے بھی اثر پذیر تھے' زہد وا تقاکی وجہ سے بھی ان کی قدر کرتے تھے اور علوم ومعارف میں مہارت کی بنا پر بھی وہ ان کے مداح تھے۔

شخ عبدالوہاب متق کے ارشداور مشہور تلافہ و معتقدین میں سے شخ عبدالحق محدث دہلوی کا اسم گرامی فضوصیت سے لائق تذکرہ ہے۔ وہ ۹۹۲ھ کے ۱۵۸۸ء کو جاز پنچے اور ۹۹۹ھ کا ۱۵۹۱ء تک وہاں مقیم رہے۔ تقریبًا یہ تفاصصیت سے لائق تذکرہ ہے۔ وہ ۹۹۲ھ کا ۱۵۸۸ء کو جاز پنچے اور ۹۹۹ھ کا ۱۵۹۱ء تک وہاں مقیم رہے۔ تقریبًا یہ تمام عرصہ شخ عبدالوہاب متق کی خدمت میں گزرا علم کی تنکیل کی اور احسان وسلوک کی راہوں سے آشنا ہوئے۔ شخ متقی سے مشکوۃ کا درس لیا ہم جھاور کتا ہیں بھی پڑھیں ۔ مسلم کی قرائت کی اجازت بھی لی۔ پھر فرمایا۔ اکنوں عزیمیت ہندوستان بکنید۔

(اب ہندوستان جانے کاعزم کرو۔)

شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے تیام مکہ مکرمہ کے دوران شیخ عبدالو ہاب متقی سے بڑا استفادہ کیا اورعلم عدیث کا زیادہ تر درس انہی سے لیا۔ اس کا تذکرہ خودشیخ عبدالحق اپنی کتاب تالیف قلب الالیف <del>میں ان ا</del>لفاظ مين كرتے بين اورا يعظيم القدرات اوكى بے صد تحريف فرماتے بين - لکھتے بين:

تمامید کتب احادیث وسائر علوم دینیه از علائے آل عالی مقام علیم رحمته الله الملک العلام خصوطالا حضرت شخ اجل واکرم اوحدواعدل عبدالو باب متی قدس الله روحه واوسل الینا فیوضه وفتوحه به تلقین ذکر وایار خلوت و برکت مشرف وفائز شد و نعمتها و بشارتها از خدمت و بے درحصول انوارو آثار نتائج و ثمرات برکت والتزام مقام صدق واستقامت درنشر علوم دین وحصول مواہب یقینی مشرف ومبشر گشته برجوع وعود بوطن مالوف مامور و مکلّف شد۔

(بینی تمام کتب احادیث اورعلوم دینیہ حجاز کی مقدی سرزمین کے علائے کرام سے حاصل کے۔ بالخفوق حضرت شخ عبدالوہاب متی قدس الله روحہ سے ذکر اللی وغیرہ کی تعلیم سے بہرہ اندوز ہوا۔ ان کی صحبت باہر کت بہت می تعمین حاصل کیں اور حصول انوار و بر کات اور علوم دینی کی نشر واشاعت میں استقامت کے بارے میں کئی قتم کی بشارتیں سننے کے بعد وطن مالوف (ہندوستان) کو والیس لوٹا۔)

#### وفات:

بہرحال شخ عبدالوہاب متقی اس برصغیر کے جلیل القدر عالم دین عظیم المرتبت محدث و نقیہ اور نامور سالک وصوفی تھے۔ وہ چھتیں سال مکہ مکرمہ میں اقامت گزیں رہے اور اتن ہی مربتہ حج بیت اللہ کی سعادت حاصل کی۔ا • • اھ/ ۱۹۳ ۱ء کواس دنیائے فانی سے عالم جاودانی کوتشریف لے گئے۔ رحمہ اللہ تعالیٰ ہے۔

## ۵۲- قاضى عبدالو ہاب گجراتی

قاضی عبدالوہاب احمد آبادی گجراتی "د مجمع البحار" کے مصنف شخ محمد بن طاہر بن علی پنی کی اولادے سے اور اپنے زمانے کے شخ اور عالم وفقیہ سے ۔ شاہ جہان کے عہد میں اپنے مولد" موتگی پٹن" کے جواحمہ گرکے نواح میں واقع تھا" قاضی مقرر ہوئے اور مدت تک اس منصب پر فائز رہے۔ جب عالم گیر بلاد دکن کا والی مقرر ہوگر آیا تو اس سے قرب و تعلق پیدا ہوگیا" بچر ملک کی زمام حکومت اس کے ہاتھ میں آئی تو اس نے ان کے علم وضل سے متاثر ہو کر اضیں ہند دستان کی مسند قاضی القصنا ہی پر مامور کیا۔ اور نگ زیب عالم گیران کی بہت تو تیم کرتا اور ان پر اعتماد کرتا تھا۔ وہ اس ملک کے عظیم المرتبت قاضی القصنا ہے تھے۔ ان سے پہلے کوئی قاضی ان کے درجے کوئیس پنچا ان کی ہیئت و شخصیت کا انداز ہ اس سے ہوسکتا ہے کہ تمام امرائے مملکت ان سے ارز تے درجے کوئیس پنچا ان کی ہیئت و شخصیت کا انداز ہ اس سے ہوسکتا ہے کہ تمام امرائے مملکت ان سے ارز تے

● شخ عبدالوہاب متی کے حالات کے لیے دیکھیے: اخبار الاخیار - ص۲۷۹ تا ۱۲۸۸ خزیمت الاصفیاج انص ۱۳۸۰ تا ۱۳۰۰ تا ۱۳۰۰ تا ۱۳۸۰ تا ۱۳۸۰ تا ۱۳۹۰ تا ۱۳۹۳ تا ۱۳۸۰ تا ۱۳۵۳ تا ۲۳۳ تا ۲۳۳ تا ۲۳ تا ۲

تھے۔شرعی احکام کے اجرا اور فیصلوں کے نفاذ میں نہایت سخت تھے۔صدق و دیانت اورصالحیت میں منفر دحیثیت کے مالک تھے مگر اس کے باوجود لوگ ان پر رشوت ستانی کا الزام بھی لگاتے تھے ان کی وفات ۱۸ رمضان ۸۱ مارک ۲۲ رنومبر ۱۹۵۷ء کو دیلی میں ہوئی • ۔

#### ۵۷-ملاعبدالوماب بسروري

ملا عبدالوہاب پسروری فرحت الناظرین کے مصنف محمد اسلم انصاری پسروری کے جیز امجد ہے۔
اپ عہد کے مشہور فاضل اور پر ہیزگار بزرگ تھے۔عقل ودائش تبحرعلی اور کثر ت معلویات میں مشہور تھے۔
ضرورت مندوں کے کام آتے اور لوگوں کے کام کاج کے لیے بڑی دوڑ دھوپ کرتے جھوٹے بڑے کے
سامنے کسرنفسی اور تواضع ان کی عادت تھی۔ اکثر متداول کتابیں مولانا عبداکئیم سیالکوٹی سے پڑھیں جن کا
سلمہ درس ان کے زمانے میں زوروں پرتھا۔ علم فقہ اصول فقہ اور معائی میں دست گاہ رکھتے تھے۔متوکل علی اللہ
اور نقیرمنش تھے۔علوم وین کی نشر واشاعت ان کا محبوب مشغلہ تھا۔ مغل حکر ان شاہ جہان کی مرتبہ ان کی خدمت
اور نقیرمنش مناصب و وظائف سے نواز تا چاہا۔ بالآخر شاہ جہان کے وزیرعلامی سعد اللہ خال کی کوشش سے
جوخود بھی بہت بڑے عالم دین اور علم پرور تھے ملاعبدالوہاب نے اپ بیٹیوں کے لیے دوگا وں بطور جا گیر قبول
کے۔ بعد از ان بادشاہ نے ان کے بیٹوں کو چار گاؤں عطا کیے جو سکھوں کے ہنگاہے تک ان کے قبضے میں
دے۔ ملاعبدالوہاب پسروری نے ۱۰۵۹ھ/۱۲۹۹ء میں انقال کیا ۔

صاحب "فرحت الناظرين" محمد اسلم پسرورى نے اپنی اس كتاب كے ایک اور مقام پران كا ذكر" قاضی عبد الوہاب پرسروری" كے عنوان سے كيا ہے اور سال وفات ١٠٨١ اه كھا ہے مصنف كے فارى الفاظ يہ ہيں۔

تاضى عبد الوہاب پرسرورى ﴿ وَهِ مَا الْمَ اللّٰهِ عَلَى مَا الْمُ بَنْحُ وَالْمَع معقول ومنقول چند ليقضائي الشكر عالم محمول وافاده وافاده وافاده طلبائے علم مى ورز و وسلسلة ارادت خود در قادر بيدواشت ١٩٨٠ه ورماه درمان فرت شد ﴾ ۔

<sup>•</sup> مآثر الامراج الم صه ۲۳۲ ت ۲۳۸ - جس صه ۲۳۹ - منتخب اللباب ص ۲۱۷ ۲۳۷ - مآثر عالم ميري ص ۱۳۳ - ياد ايام ص ١٨٤٧ - بزم تيوريه - ص ٢٣٩ ت ٢٣٩٢ - فرحت الناظرين (شخصيات) ص ١١١ ١١١ - زبهة الخواطر ج٥ ص ٢٩٨ ٢٩٧

الناظرين (شخصيات) ص١١٠١١-

ای زمانے میں "پروڑ" کو" پرمروڑ" لکھتے تھے۔

و حد الناظرين ورق ٤٤ لباب نسخه بود لين لا بمريري-

(یعنی قاضی عبدالوہاب پسروری راقم ( مصنف فرحت الناظرین ) کے جد بزرگ دار' بتبحر عالم ادر ) علوم معقول ومنقول کے جامع تھے۔ کچھ عرصہ اورنگ زیب عالم گیر بادشاہ کےلشکر میں منصب قضا پر مامور رہے۔طلبائے علوم کو تدریس وافادہ ان کا مشغلہ تھا۔تعلق اراوت سلسلہ قادریہ سے تھے۔ ماہ رمضان المبارک ۲۸۰۱ھ (نومبر ۱۷۷۵ء) میں فوت ہوئے۔)

## ۵۸-شخ عبدالو ہاب قد وائی راج گیری

شخ عبدالوہاب قدوائی راج میری نواب منعم خال فاضل کبیراورشخ وقت تھے۔علوم نحوصرف علم لفت اصول اور کلام میں یدطولی حاصل تھا۔ ان مضامین ہے متعلق بہت می کتابوں کے مصنف تھے جن میں علم صرف کی مفتاح الصرف علم کلام کی بحرالمذاہب اور عقائد کی کتاب الصدرہ شامل ہیں۔ان کی کتاب بحرالمذاہب کا ایک قلمی نسخہ رام پور (ہندوستان) کے کتب خانہ حامد رید میں موجو و ہے جو ۱۹۲۹ء کا امکو نہ ہے گ

#### ۵۹-خواجه عبيداللدد ہلوی

خواجہ عبیداللہ دہلوی مضرت خواجہ عبدالباقی نقشہندی وہلوی مُینظیے بڑے لڑے تھے۔ یہ وہی خواجہ عبدالباقی ہیں جوخواجہ باقی باللہ کے لقب سے معروف ہیں اور گیارھویں صدی جمری کے دیار ہند کے مشہور بزرگ اور حضرت مجددالف ٹانی کے مرشد ہیں۔

حضرت خواجہ باتی باللہ ۵ ذی الحجہ ۱۵ سے ۱۳ مرکار جولائی ۱۵ مرکا جوکا بل میں پیدا ہوئے۔ والدین نے محمہ رضی الدین نام رکھا۔ لیکن بوے ہوکر باتی باللہ یا محمہ باتی باللہ یا عبدالباتی کے اسائے گرامی سے شہرت پائی۔ والد کا نام قاضی عبدالسلام تھا' جوابے علاقے کے اہل علم میں سے سے انھوں نے لائق بیٹے کی تعلیم و تدریس کی طرف خاص طور سے توجہ مبذول کی ۔ ابتدائی تعلیم کے بعدانھیں ملا صادق حلوائی کی خدمت میں بھیجا گیا۔ ملا طوائی اس عہداور علاقے کے نامور فاصل اور بہترین شاعر سے وہ ورحقیقت سمر قند کے باشند ہے تھے۔ جج بیت اللہ کو گئے اور والی آئے تو اکبر کا جھوٹا بھائی مرزا تھیم جواس وقت کا ہل کا تحکر ان تھا' انھیں کا ہل لے آیا اور وہاں انھوں نے درس و تدریس کا سلم شروع کر ویا۔خواجہ باتی باللہ بھی کا بل آگئے اور ملا حلوائی کے حلقہ کمند میں واغل ہو گئے۔ اس کے بعد جب وہ کا ہل کی سکونت ترک کر کے ماوراء النہرتشریف لے گئے تو خواجہ باتی باللہ بھی ان کے ساتھ سے۔

خواجہ باتی باللہ نے علوم مرقبہ بڑی تیزی سے حاصل کرنا شروع کیے۔ان کے اعزہ وا قارب حکومت کے اعلی عبد میں اللہ اللہ کے اعلی عہد ول پر متعین متنے اور چاہتے تھے کہ خواجہ بھی پختیل علم کے بعد کسی التجھے عہدے پر فائز ہو جائیں'لیکن کے ابحد العلوم ص ۹۳۳ – نزیمة الخواطرج ۵ ص ۲۶۸ –

تعلیم ابھی پوری نہیں ہوئی تھی کہ ان کی طبیعت زہدوعبادت اور طریقت ونصوف کی طرف منعطف ہوگئی۔ چنانچہ انفانستان اور ماوراء النہر کے بعض صوفیاو مشائخ کی خدمت میں حاضر ہو کر تزکیہ نفس میں مشغول ہو گئے۔ بعد ازاں عالم جوانی میں برصغیریا ک و ہند کارخ کیا اور دبلی میں اقامت اختیار کی ۔جلد ہی ان کے تقوئی ونصوف کی شہرت پورے ملک میں بھیل گئی۔ اس زمانے میں اس ملک پر جلال الدین اکبر دادِ حکمرانی دیتا تھا۔ برصغیر کے کہشمرت پورے ملک میں بھیل گئی۔ اس زمانے میں اس ملک پر جلال الدین اکبر دادِ حکمرانی دیتا تھا۔ برصغیر کے بہت سے علما و فضلا اُمتعدد مشائخ وصوفیا اور پھھا مراو دزرا ان کے حلقہ بیعت وارشاد میں داخل ہوئے۔ دیار ہند کے اس عظیم صوفی اور صاحب طریقت بزرگ نے صرف چالیس سال عمریائی اور ۲۵ جمادی الاخری ۱۰۱۲ اھے/۲۰ نومبر ۱۲۰ اور بلی میں انتقال کیا۔

حضرت خواجہ باقی باللہ کی دو ہویوں ہے در میٹے تھے جوان کی وفات سے دوسال پیشتر تقریبًا چار مہینوں کے فرق سے پیدا ہوئے۔ بچوں کی پیدائش کے بچھ عرصہ بعد حضرت خواجہ نے اپنے جلیل القدر مرید حضرت مجد دالف ثانی کی عنان توجہ اس طرف مریکز کرائی کہ مجھ پرضعف بدن غالب آگیا ہے اور امید حیات کم دوگئی ہے۔ آپ ان خردسال بچوں کا خیال رکھیں۔ ان لڑکوں میں سے ایک کا نام جو بڑے تھے عبیداللہ تھا'اور دوسرے کا نام عبداللہ۔!

عبیداللہ کیم رہے الاول ۱۰ او ان کا نام سلسلہ نقشند ہے کے مشہور بزرگ خواجہ عبیداللہ سے پجھ دن عمر میں بڑے سے بزرگ خواجہ عبیداللہ سے پجھ دن عمر میں بڑے سے بزرگ خواجہ عباراللہ سے بحصروف ہوئے۔ ان کی ولا دت پر خواجہ باتی بائلہ نے بے حد خوثی کا اظہار کیا ان کی ولا دت از ان اور نام کے بارے میں کی اشعار کھے۔ شخ حسام الدین کی نگرانی میں تربیت کی منزلیں طے کیں۔ ان سے اور شخ اللہ داد دہلوی سے اخذ علم ادر کسب طریقت کیا۔ بحیل علم کے بعد اپنے دور کے علا وفقہا اور مشاکخ میں شار ہوئے ۔ علم تاریخ اور علم انساب میں بھی بہر ہ کا مل رکھتے تھے۔ تصوف وطریقت سے بھی بہت شخف تھا اور علم انشا میں بھی قدرت حاصل تھی۔ مطالعہ کتب ان کا محبوب مشغلہ تھا۔ تصنیف و تالیف کا بھی ذوق رکھتے تھے۔ ایک کتاب احوال صحابہ و تابعین سے لے کر اپنے دور کے مشاکخ تک کے حالات میں کھی۔ داوال صحابہ و تابعین د مشاکخ دین تاوقت خود نوشتہ ۔ ' مجدد الف ٹانی کے طلاح شخصوم مرہندی کے نام حقائق ومعارف کے سلسلے میں پھی مکتوب تحریر کے۔

لیکن ان کی بیر تنابیں اب کہیں نہیں ماتیں۔ شیخ محد اکرام افسوں کے ساتھ لکھتے ہیں۔

"ان کتابول میں سے ہمیں ایک بھی دست یاب نہیں ہوئی۔لیکن انڈیا آفس لائبریری ( ذخیرہ کوبلی) میں خواجہ کلال کی ایک اہم تصنیف" مبلغ الرجال ' پڑھنے کا اتفاق ہوا۔ چھوٹے سائز کے ۱۱۸ اوراق ہیں۔اس کا مقد مسیف اس انتظار کورفع کرنا تھا جو' آرائے اہل فکر ونظر واقوال کشف وشہود' کی وجہ سے' معرفت حقیقت

عالم' کے متعلق بیدا ہوگیا تھا۔ کتا بیچ کا کافی حصد قرام طرو ملاحدہ کے بیان میں ہے۔ اکبر ابوالفضل اور شخ مبارک پر بروی نکتہ چینی کی ہے۔ بعض صوفیا کی تصانیف اور ان صوفیا کی جوقلت ادراک کی وجہ سے غلط فہمیوں میں ہتلا ہو گئے شکایت کی ہے۔ حضرت مجد دالف ٹانی کا ذکر اپنے والد کے''اعظم المخلفا'' کے الفاظ سے کیا ہے۔'' خواجہ عبیداللہ دہلوی نے تربیع سال عمر پاکر ۱۸ جمادی الاولی ۲۵۰ اھر ۱۹۲۹ و کر بلی میں داعی اجل کو لبیک کہا ہے۔

### ۲۰ - علامه عثمان بو بكاني سندهي

علامہ عیم عثان بن عیسی بن ابراہیم صدیقی بوبکانی سندھی انجال سیوستان کے ایک گاؤل' ہوبکان سیدہ ہوئے اور وہیں نشونما پائی۔ بعدازاں حصول علم کی غرض سے عازم مجرات ہوئے۔ وہاں فقہ اصول فقہ اور علامہ وجیدالدین علوی مجراتی سے کی۔ منطق اور فلفہ کے لیے شخ حسین بغدادی کے سامنے زانوئے کلمذتبہ کیا۔ ۱۹۸۳ھ مے ۱۹۵۵ء کو بر بان پورکا قصد کیا۔ بیدہ وہ دور تھا 'جب کہ وہ علوم مرقب 'یعنی فقہ واصول' علوم عربیہ منطق و فلفہ اور طب وغیرہ میں مہارت پیدا کر چکے تھے۔ بر بان پوراور اس نورکا قصد کیا۔ بیدہ وہ دور تھا 'جب کہ وہ اس نواز کی خترہ میں مہارت پیدا کر چکے تھے۔ بر بان پوراور اس نواز کی اس نواز کی فقہ واصول' علوم عربیہ منطق و فلفہ اور طب و غیرہ میں مہارت پیدا کر چکے تھے۔ بر بان پوراور اوائی علم و نوسل سے متاثر ہوکر آخیس تدریس و افغا کی مند پیش کی جس پر بیستا کیس سال متعین رہے۔ اس دوران میں نفضل سے متاثر ہوکر آخیس تدریس و افغا کی مند پیش کی' جس پر بیستا کیس سال متعین رہے۔ اس دوران میں اس سیال میں عبدالسلام سندھی' شیخ صالح سندھی اور شیخ نوسف بنگائی کے داماد شیخ سیکھی جمال اس سیال میں عاملہ میں۔ گازار کے مصنف مجمد غوثی مائڈ دی کا شار بھی من کی سندھی اور شیخ نوسف بنگائی کے داماد شیخ سیکھی جمال اور ورع و تھو کی تھے۔ ان سے ملم و بیت اور عالم میں اور میں ان کی جدمنزات تھی۔ ان کے مقد میں ہوتا ہے۔ انھوں نے ان سے ملم و بیت اور علی کی بنا پرلوگوں کے دل میں ان کی بے حدمنزات تھی۔ ان کے مقد میں کا علقہ بڑا وسی تھا۔ مشتبہات سے بر بیز اور نی زار نہا بیت اہم ان کی بے حدمنزات تھی۔ ان کے مقد میں کا علقہ بڑا وسی تھا۔ مشتبہات سے دامن کشاں رہنے اور نا کے اور اختیا طی کا بیا کہ مہارا کوئی نا جائز وی کا عائم تھا کہ تھا کہ تھا کہ ہوں کوئی نا جائز وی کا علم میں ان کی کے حدمنزات تھی۔ ان کے مقد مین اور کی تھا میں ان کی کے حدمنزات تھی۔ ان کے مقد مین کی حالت سے بول کی اور کی تھا کہ تھا ک

تعلم وقرطاس سے بھی تعلق تھا۔ صحیح بخاری کی ایک شرح سپر دقلم کی اور تفسیر بیضاوی کا حاشیہ لکھا۔ بر ہان پور میں تین فاروتی حکمرانوں کا زمانہ دیکھا۔ ہر بادشاہ نے ان کی قدر کی محمد شاہ فاروتی ان کے تقرر سے ایک سال بعد فوت ہوگیا۔ اس کے بعدراج علی خال عادل شاہ کے لقب سے تخت نشین ہوا۔ اس نے بھی ان کے

و زبدة التقامات ص ٦١١ ٦١٢ - ما تز الكرام ص ٩١ '٩٢ - رود كوثر ص ٢١٣ - نزيمة الخواطرج ٥ ص ٢٦٩

منصب و وظیفه کواضا نے کے ساتھ برقرار رکھا۔ ۵۰۰اھ/ ۵۹۷ء میں بہادر خاں بادشاہ ہوا۔ وہ اگر چہ نہایت عثین حالات میں حکمران ہوا تھا' کیکن ان کے احترام میں کوتا ہی نہیں گی۔

۱۹۰۰ه ای ۱۹۰۰ میں علامہ عثان سندھی نے برہان پور کی سکونت ترک کر کے اس نواح کے ایک گاؤل میں سکونت اختیار کرنے کا فیصلہ کیا۔ یہ گاؤں انھیں بطور وظیفہ و جا گیر عطا ہوا تھا۔ وہاں پہنچ تو مغل حکمران جلال الدین اکبر نے تغیر خاندلیں کے عزم سے خود اقدام کیا اور اس کے لشکر کی آمد کی اطلاع ملی۔ اس وقت برہان پور کی طرف واپس جانا خلاف مصلحت گروا تا اور چندروز کے لیے وہاں کے جنگل ہی میں رہنے کو ترجیح دی۔ اکبر کے حملے کی وجہ سے ملکی نظام معطل ہو چکا تھا۔ ایک روز اچا تک رہزنوں اورڈ اکوؤں کا ایک گروہ ادھر آنکلا۔ صبح کا وقت تھا۔ ڈاکوئ تکواریں اور نیز سے اہراتے ہوئے آئے۔ علامہ عثان سندھی کا قافلہ سترہ افراد پر مشتمل تھا' جو سب ان کے اعزہ و اقارب حسب ونسب میں بلند مرتبہ اور علوم وین سے آرستہ تھے۔ ڈاکوؤں کے اس سرش گروہ نے علامہ عثان سمیت سب کوئل کرویا اورخون سے بھری ہوئی جانمازیں ان کے بھن ہوئیں۔

علامہ حکیم عثان علم وفضیلت کی نعمت سے بہرہ ور 'تدین وتقویٰ کی صفت سے متصف اور تصنیف و تالیف کی دولت سے مالا مال تھے۔شکتہ خاطر 'عجز ولینت کے پیکر' اسباب دینوی اور اصحاب دنیا سے دور 'پر ہیز گاری کی کامل تصویر اور حکیم الطبع تھے۔ برصغیر کے اس عظیم المرتبت عالم دین نے ماہ شعبان ۱۰۰۸ھ/فروری میں درجہ شہادت حاصل کیا **0**۔

### ۲۱ - قاضی عثمان سندهی

قاضی عثمان سندھی علاقہ سندھ کے موضع دربیلہ کے رہنے والے تھے۔ نیکی وعفت سے بہرہ یاب اور نظمل وصلاح سے سعادت اندوز تھے۔ عالم دفقیہ اور شخ وقت تھے۔ عمر بحر درس وافادہ میں مصروف رہے اور زاہد و عابد کی حیثیت سے زندگی بسرکی۔ متداول علوم کی تمام اقسام میں مہارت رکھتے تھے۔ صفات حمیدہ اور اخلاق پندیدہ سے موصوف تھے۔ کبرتی میں بھی تدریس وتعلیم کا سلسلہ جاری رکھا۔ بے حدمتواضع اور منکسر المزاج تھے۔ عمدہ اوصاف میں اپنے معاصرین سے فائق ترتھے۔ وینوی مفاد سے کوئی علاقہ ندر کھتے 'کسی شخص سے کوئی نذرانہ یا عطیہ قبول نہ کرتے ۔ علاوطلبا کی ایک جماعت ہمیشہ ان کے یہاں رہتی۔ سب کے قیام وطعام اور سکونت کا خود انظام کرتے ۔ اپنے قول وفعل اور عمل و حرکت سے کسی کوکوئی تکلیف نہ پہنچاتے۔ جو پچھ پاس ہوتا خدمت دین میں خرج کردیے' کوئی چیز بچا کر ندر کھتے۔ اس عالم دین اور فقیہ سندھ کی وفات ۲۰ اھ/۱۹۹۳ء کو جوئی گ

<sup>•</sup> اذكار ابرار (ترجمه گفرار ابرار) ص ۱۳۳۷٬۳۳۵ - تذكرهٔ على عنده ص ۲۱۱ تا ۲۲۱ - تخفة الكرام ص ۲۱۱ - نزمة الخواطر ج۵ ص مع اسمار

ان خ معصومي ص اسس - نزية الخواطرج ٥٥ ص ١٧١ -

### ۲۲ - شیخ عثمان سارنگ بوری

### ۲۳ - مولا نا عطاء الله عثاني جون بوري

مولانا عطاء اللہ عنانی اصفہانی جون پوری کے والد کانام صبیب اللہ تقا۔ ان کے آباد اجداد در حقیقت اصفہان سے تعلق رکھتے ہے بعد میں برصغیر میں آکر جون پور کے قریب ایک گاؤں موضع گھوی میں سکونت پذیر ہوگئے ہے۔ اس زمانے میں یہ ایک مرکزی قریہ تھا اور اہل علم کی ایک جماعت یہاں آباد تھی۔ جون پور ہند دستان کے صوبہ یوپی کے علمی مرکز اعظم گڑھ سے بچھ فاصلے پر واقع ہے۔ مولانا عطاء اللہ کی ولادت اپنی گاؤں گھوی میں ہوئی اور وہیں تربیت کی ابتدائی مزلیں طے کیں۔ اس دور میں جون پورکوعلم و تحقیق اور علما و نضلا کا وکی حیثر نے کی ابتدائی مزلیں طے کیں۔ اس دور میں جون پورکوعلم و تحقیق اور علما و نفل اور وہیں تربیت کی ابتدائی مزلیں طے کیں۔ اس دور میں جون پورکو موثری ہون پوری (متوفی کا دور اس کی حیثر کی حیثیت حاصل تھی اور وہیں گیار ہو ہی اور وہیں گیار عوری (متوفی کا دور اس خیمی استفادہ فر مایا۔ حصول علم کے بعد سلوک وطریقت کی راہ پرقدم زن کرنے کے اور اس خیمی میں شیخ عبدالقدوس بن عبدالسلام جون پوری سے استفاضہ کیا۔ مولانا عطاء اللہ عثانی اپورک نے اور اس خیمی میں شیخ عبدالقدوس بن عبدالسلام جون پوری سے استفاضہ کیا۔ مولانا عطاء اللہ عثانی اپورک نے فاصل کی بیراور شیخ ہے۔ پر ہیزگار متدین اور عبادت گزار ہے۔ فقہ واصول اور علوم عربیہ میں بیرطولی رکھتے تھے۔ ۵ رہے الثانی ۳۰ دار اس خیمی کی اور وہیں وار سے دفتہ واصول اور علی مربیہ میں بیرطولی میں موات یائی اور وہیں وفن کے گئے گے۔

### ۲۲-مولاناعطاءاللهسهسواني

مولا نا عطاءاللہ بن محمد ہاشم بن عبدالشکور حینی مودودی سبسوانی 'سبسوان کے علمی گھرانے میں پیدا ہوئے۔ان کے والد' دادا' اور بچپاسب اصحاب علم ادرار باب فضل تھے۔ خاندانی وقار و وجاہت اور علمی شان و شکوہ کی بنا پر میدگھرانا خاص عزت و تکریم کا حامل تھا' اورلوگ ان کے سب افراد کواحتر ام کی نظر سے دیکھتے تھے۔

اذكارابرارص اسس - نزبة الخواطرين ۵ ص ۲۷۱-

نزية الخواطر ج۵ ص ۲۵۳ - بحواله اصول المقصود -

ال خاندان کے ایک بزرگ مولا نا عطاء اللہ تھ جو اپنے صاحب علم چھا شخ صدر الدین مجدالیا کم کے شاگر درشید اور مرید خاص تھے۔ چھا کی وفات کے بعدا نہی کی مسند خلافت و درس پر فائز ہوئے۔ شخ صالح اور نامور فقیہ تھے۔ صوری و معنوی فضائل کے حامل تھے۔ حلقہ درس و ارادت بڑا وسیع تھا ' دور دراز علاقوں سے علا وطلبا استفادے کے لیے حاضر ہوتے تھے۔ اپنے اوصاف گونا گول کی بنا پر مرجع خلائق اور مقتدائے عالم تھے۔ غزاو جہاد کے سبیل اللہ کا شرف حاصل جہاد کے جذبے ہی سرشار تھے جہائے گئی مرتبہ طلباوم بیدین کوساتھ لے کر جہاد فی سبیل اللہ کا شرف حاصل کیا اور میدان کارزار میں کفارومشرکین کوشکست دی۔ اعلاء کیلئے اللہ اور اشاعت اسلام ان کی زندگی کا بنیادی مقصد تھا۔ اس کے لیے تیخ و سنال سے بھی کام لیا اور وعظ و تذکیر کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔ کثیر تعداد میں ہندواور دیگر غیر مسلم ان کے ہاتھ پر حلقہ بگوش اسلام ہوئے اور متعدد مشکرین و مشرکین نے ان کی کوشش سے قبولیت دین دیگر غیر مسلم ان کے ہاتھ پر حلقہ بگوش اسلام ہوئے اور متعدد مشکرین و مشرکین نے ان کی کوشش سے قبولیت دین دیگر غیر مسلم ان کے ہاتھ پر حلقہ بگوش اسلام ہوئے اور متعدد مشکرین و مشرکین نے ان کی کوشش سے قبولیت دین حالات و صوائے ' کمالات و فضائل اور علمی و عملی کار ناموں کا تفصیل سے ذکر کیا ہے۔

مدت تک بیریفیت رئی کہ بھی جذب وسکر کاغلبہ ہوگیا اور بھی سلوک وطریقت نے زور باندھا۔ان کیفیات کے زمانے میں وہ زیادہ تر آبادی سے دورنکل جاتے اور کسی جنگل میں جا کر گوشہ تنہائی میں بیٹھ جاتے، دہاں یک سوئی سے ریاضت وعبادت میں مشغول ہو جاتے۔

بارعب اور پُر جلال عالم تھے۔ان کو دکھ کرنوگوں پر ایک خاص تاثر پیدا ہوتا اور مرعوبیت چھا جاتی۔ برصغیر کے شہرسہوان کے اس عالم دین نے نوے (۹۰) برس کی عمریا کر ۱۹۴۰ھ/۱۲۸۳ء کو جنت کی راہ کی **ہ**ے

### ۲۵ - ملاعصمت الله سهارن بوري

ملاعصمت الله سہارن پوری دیار ہند کے علائے مشاہیر میں سے تھے۔ فاضل اور فقیہ بتبور تھے۔ عمر کے آخری دور میں بصارت سے محروم ہو گئے تھے۔لیکن چثم بصیرت ہمیشہ روثن رہی۔ پوری زندگی خدمت علم اور درس و تدریس میں گزار دی۔ بہترین تصانیف کے مصنف تھے جن میں شرح خلاصۃ الحساب ادر حاشیہ فوائد ضائیہ۔(لیخی شرح ملاجامی) شامل ہیں۔۱۷۳۰ھ/۱۷۳۰ء میں فوت ہوئے ہے۔

### ٢٢ -مولا ناعلاءالملك حسيني مرشي

مولا نا علاء الملک بن علامہ نور اللہ حینی موشی گیار دھویں صدی ہجری کے شیخ اور صاحب فضل و کمال

- ) حيوة العلماص ١٤٠٨- نزيمة الخواطرج 6 ص ٢٧٥-
- مَّا ثُر الكرام ص١٩٣ ١٩٥٠ سبحة المرجان ص٥٢ ابجد إلعلوم ص٠٠٠ تذكرهٔ علمائي بهندص ١٣٠ قضاء الإر<u>ب من ذكر ع</u>لماء الأو والأدب - ص١٩٧ - حدائق الخفيه - ص٢٠٠ -

بزرگ تھے۔ اپنے والد علامہ نو راللہ حینی مؤشی سے اخذعلم کیا اور طویل عرصہ ان کی خدمت میں رہے۔ پھر شیراز چلے گئے اور علا کی ایک بڑی جماعت سے مختلف علوم و فنون کی تحصیل کی۔ بعد از ان وارد ہند ہوئے اور مغل حکمر ان شاہ جہان سے تعلق و قرب پیدا ہوا۔ شاہ جہان دین دار علم دوست اور علا کا قدر دان بادشاہ تھا۔ اس نے ان کی صلاحیتوں سے متاثر ہوکرا پنے بیٹے محمد شجاع کا معلم مقرر کر دیا اور بیاس کے ساتھ بنگال چلے گئے۔ مولانا علاء الملک حینی مرشی تھنیف و تالیف سے بھی گہری دلچینی رکھتے تھے 'چنا نچے مختلف عنوانات پر کئی کتابیس تھنیف کیس 'جن کے نام یہ ہیں: منطق میں کتاب مہذب الہیات میں انوار الہدی 'اثبات واجب تعالیٰ کے موضوع پر الصراط الوسیط • ۔

### ٧٤ - شيخ علم الله الميثهوي

مولا ناعلم الله المیشودی کا یہ دلچیپ واقعہ تمام تذکروں میں مرقوم ہے کہ ان کے داباد قاضی نصیرالدین بربان پوری ان سے نقہ کی بچھ کتابول کا درس لیتے تھے۔ قاضی نصیرالدین عامل بالحدیث تھے۔ وہ حدیث کے مقابلے میں فقہ اور قیاسِ مجتدکونہیں مانتے تھے۔ جب کوئی الی صورت پیش آئی اور مقابلہ فقہ اور حدیث کا ہوتا تو قاضی نصیرالدین حدیث کو ترجیح دیتے اور فقہ وقیاس کو ماننے سے صاف لفظوں میں انکار کردیتے الیکن شخ علم اللہ المسلموں اس کے برعکس امام ابوحنیفہ بھی تول سے احتجاج کرتے اور اس کو ججت گردانتے۔ ایک روز دورانِ درس میں کچھ ایسا ہی معاملہ سامنے آیا تو قاضی نصیرالدین نے امام ابوحنیفہ کے قول کے مقابلے میں حدیث چیش کی درکہا کہ امام صاحب بھی ایک انسان سے اور میں بھی ایک انسان ہوں وہ معصوم تو نہیں تھے حدیث کے مقابلے میں آئر ان کو قول کی کول ران کو قرار دیا جائے۔ اس پرشخ علم اللہ نے طیش میں آئر کر تلوار نکال کی اور ان کو قل

صبح صادق \_ تذكرهٔ علائے ہندص اسے - نزبیة الخواطرج ۵ ص ۲۷۱۲۷۵ –

كرنے پراتر آئے كيكن نصيرالدين جان بچا كر بھاگ اٹھے شيخ نے بيجا پورتك ان كا تعا قب كيا۔

عبدالباقی نہاوندی نے بھی مآثر رحیی میں بدواقعد قال کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ شخ علم اللہ امیٹھوی کے والہ قاضی نصیرالدین بربان پوری قیاس وفقہ اور قول امام ابوصنیفہ پر حدیث رسول اللہ علی ہے کہ حدیث علم اللہ نے ان کو بھی کہتے تھے کہ حدیث علم اللہ نے ان کو بھی کہتے تھے کہ حدیث علم اللہ نے ان کو کا نبیاء بنی اسر ائیل موضوع ہے ہے۔ اس پرشخ علم اللہ نے ان کو کافر تراردیا اور فتو کی جاری کیا کہ آئیس قل کر دیا جائے اور آگ میں جلا دیا جائے ۔ ساتھ ہی اس فتو کی توثیق کے لیے علم کام محضر بھی ترتیب دے ویا۔ علم نے شخ علم اللہ کی تصدیق کی اور محضر پر مہریں شبت کر دیں۔ ظاہر ہے بہما کام عضر بھی ترتیب دے ویا۔ علم نے شخ علم اللہ کی تصدیق کی اور محضر پر مہریں شبت کر دیں۔ ظاہر ہے بہما کہ انہائی سگین نوعیت کا تھا۔ اس نے قاضی ہما اللہ کی مدد کی اور زیر نزاع مسئلہ مغل حکمران جہاں گیر کے سامنے پیش کیا گیا۔ جہاں گیر نے اور شخ علم اللہ ایشی کا در قاضی نصیرالدین تو جان چا یور میں وہ ابراہیم عادل شاہ سے منسلک ہو گئے۔

بہرحال شیخ علم اللہ الیٹھوی دین دار' پر ہیز گار' عابد' زاہد' متورع اور متبحر عالم تھے۔ وہ عمر بھر درس و مدرلیں میں مصروف رہے۔ بے شارلوگوں نے ان سے استفادہ کیا۔عبدالرحیم خان خاناں ان کا بے حدا کرام کرتا تھا اوران کے ہاں جانے اور استفادہ کرنے میں فخرمحسوس کرتا تھا۔ وہ نہیں چاہتا تھا کہ کسی وقت ان سے مفادتت ہو۔ان کی سفارشیں قبول کرتا اورعطیات وصلات سے نواز تا۔

روضتہ الاولیا کی روایت کے مطابق شیخ علم اللہ امیٹھوی نے ۱۱ رذی المجبہ۱۰۲۳ھ/۱۲رومبر ۱۲۱۵ء کو وفات پائی۔ بعض لوگول نے'' استاداہل حدیث' سے تاریخ نکالی۔ اُھیں بیجا پور میں وفن کیا گیا گے۔

### ۲۹ - سیدعلم الله شاه بریلوی

سیدعلم الله شاہ بریلوی پیشند' برصغیر کے عظیم القدر خاندان کے فرزند تھے۔ اکتیبویں پشت میں ان کا سلمائنب حفرت حسن شائڈ کے ذریعے سے حضرت علی شائڈ سے جاماتا ہے۔ چوتھی پشت میں یہ باشندگانِ پاک وہند کے عظیم محن اور مجاہد اسلام حفرت سید احمد شہید بریلوی پیشنڈ کے جدامجد ہیں۔ ان کے خاندان کا ہررکن میں منفرد تھا۔ سیدعلم اللہ شاہ کے حالات بیان کرنے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اختصار

اس کے معنی سے ہیں کہ رسول اللہ مگانی آنے فرمایا میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح ہیں۔ ملاعلی قاری \* ہروی اس کے متعلق لکھتے ہیں: قال اللہ میری و العسقلانی لا اصل له و کذا قال الزر کشی - و سکت عنه السیوطی - (موضوعات الکبری ص ۲۸ - مطبع مجنبائی دہلی ۱۳۱۵ء)

عنه السیوطی - (موضوعات الکبری ص ۲۸ - مطبع مجنبائی دہلی ۱۳۱۵ء)

\*\* المارش ۵۷۸ ۵۷۸ م ۵۷۵ م شرحیمی جسم ۲۲۲ - زنبة الخواطرج ۵ ص ۲۷۲ - ۲۷۷ -

کے ساتھ ان میں سے بعض بزرگوں کا تعارف کرا دیا جائے تا کہ بیدمعلوم ہو سکے کہ سیدموصوف کس اونچ خانوادے کے رکن رکین تھے۔ نیز پتا چل سکے کہ بیہ خاندان کس طرح ہند دستان میں آیا اور ان میں سے کن شخص نے پہلے پہل اس ملک میں سکونت اختیار کی۔

#### سيدرشيدالدين:

سیدعلم اللہ کے آباد اجداد میں پندرھویں پشت میں ایک بزرگ سید رشید الدین تھے۔ غالبًا ال خاندان کے یہ پہلے مخص ہیں جضول نے مع اہل وعیال مدینه منورہ کی سکونت ترک کی اور بغداد کو اپنا مسکن بنایا۔ ترک مدیندادرا قامت بغداد کی اصل وجہ کیا تھی؟ اس کاعلم نہیں ہوسکا۔سیدرشیدالدین نے بغداد ہی میں وقات یا کی اور حطیر وکشنج عبدالقا در جیلانی میں فین ہوئے۔

#### سيد قطب الدين محمد:

سیدرشیدالدین کے بیٹے سید قطب الدین محمد شھے۔ دالد کی دفات کے بعد وہ بغداد سے اٹھ کرغزنی پہنچہ۔ پچھ عرصہ دہاں تھہ ہرے۔ بعد ازال ۲۰۲ھ (۱۲۱۱ء کو اقربا ومریدین کی ایک جماعت کے ساتھ ہندوستان پہنچہ سے آئے۔ یہ دہ زمانہ تھا جب ہندوستان ہیں اسلامی سلطنت قائم ہو پچکی تھی ادر تخت دبلی پر سلطان شمس الدین ایک سلطنت قائم ہو پچکی تھی ادر تخت دبلی پر سلطان میں نہیں ایک میں نہیں ایک میں نہیں میں میں میں میں انہوں دہ دبلی ہیں اللہ ین سے بڑے اعزاز داکرام کا برتا دُکیا، لیکن دہ دبلی ہیں نہیں میں میں اور اس میں اقامت اختیار کر لی۔ اس مختم رے پورب کو روانہ ہو گئے۔ نواح کڑا میں ایک دسیع علاقہ فتح کیا اور اس میں اقامت اختیار کر لی۔ اس خاندان کے شجر دن میں آخس ' امیر کہیر' کے لقب سے یاد کیا جا تا ہے۔ قیام غزنی کے باعث آخس ' الغزنوی الکردی'' کے اور '' امیر سید قطب الدین محمد الغزنوی الکردی'' کے الفاظ کے ساتھ ان کا نام لکھا جا تا ہے۔

صاحب نزمنة الخواطر سيدعبدالحي حنى تكهوى ان كا ذكر'' الامير الكبير'' بدرالمنير ﷺ الاسلام، قطب الدين محمد بن احمد المدنى لكردي'' كے الفاظ ہے كرتے ہيں:

اس خاندان کے بیہ پہلے بزرگ ہیں جو دار دِ ہند ہوئے ادر اس ملک میں یا قاعدہ توطن اختیار کیا۔سید قطب الدین محمد نے ۲۲۷ ھ/۱۲۳۰ءکو وفات پائی۔

#### سيدقطب الدين كي اولاد:

سید قطب الدین محمد کے تین بیٹے تھے۔ بڑے سید نظام الدین مجھلے سید قوام الدین جھوٹے سید تان الدین۔سید نظام الدین کے بارے میں تو مجھ معلوم نہیں ہوسکا، البتہ سید قوام الدین کے صالات میں مذکورے کہ دو علم وعمل میں امتیازی حیثیت کے مالک تھے اور اپنے عصر میں سرتاج ساوات کے مرتبے پر فائز تھے۔ ان کے تدین اور علم وعمل سے متاثر ہوکر سلطان قطب الدین ایک تمش نے اپنی ایک بیٹی ان کے عقد میں دے دی تھی اور انھیں " مشہور بہراج تذکرة الا برار میں سیدتاج الدین کا ذکر بھی بڑے احترام سے کیا گیا ہے اور انھیں " مشہور بہراج شہید" کھا گیا ہے۔

ضیاءالدین برنی نے ''تاریخ فیروزشاہی' میں ان حضرات کا تذکرہ بڑی عقیدت سے کیا ہے۔ برنی کے فاری الفاظ کا ترجمہ یہ ہے:

سیدالسادات سیدتاج الدین شخ الاسلام سید قطب الدین کے بیٹے تھے۔خودسیدتاج الدین کے بیٹے تھے۔خودسیدتاج الدین کے بیٹے کا نام بھی قطب الدین تھا' اور پوتے سیداعز الدین تھے۔ بید دونوں بدایوں کے منصب قضا پر فائز رہے۔ خودسیدتاج الدین کی برس تک اودھ کے عہد ہ قضا پر تعین رہے۔سلطان علاء الدین کی برس تک اودھ کے عہد ہ قضا پر تعین رہے۔سلطان علاء الدین کی برس تک اضی مقرر کر دیا تھا۔سیدتاج الدین مرحوم ومغفور بوے بلند مرتبہ سید تھے ہے۔

سید قطب الدین محمہ کے بڑے بیٹے سید نظام الدین تھے۔ سید نظام الدین کے بیٹے کا نام سیدرکن الدین تھا۔ سیدرکن الدین تھا۔ سیدرکن الدین تھا۔ سیدرکن الدین کڑا کے قاضی تھے۔ ضیاءالدین برنی نے ان کی بڑی تعریف کی ہے۔ برنی کے الفاظ کا ترجمہ ہے:

سیدتاج الدین کے بیشیج سیدرکن الدین سے جوکڑا کے قاضی سے۔اللہ تعالی نے ان کو جامع فضائل پیدا
کیا (باری تعالی سیدرکن الدین راجامع فضائل آفریدہ بود۔) وہ کشف و کرامت سے بہرہ مند ہے \_\_\_ ان کی عمر
ترک و تج یداوراعطا وایٹار میں گزری۔تاریخ فیروز شاہی کے مئولف نے سیدتاج الدین اور سیدرکن الدین بھیلیہ
دونوں سے ملاقات کی سعادت حاصل کی اوران کی پابوی کے آواب بجالایا۔ (شرائط پابوس ایٹاں بجا آوردہ) میں
نے ان جیسے بلندم تبدسید بہت کم دیکھے ہیں۔خدانے جوعمہ اور روشن اوصاف نصیں عطا کیے یا جس حشمت وعزت سے انسین نوازا' وہ بہت کم لوگوں کے جھے میں آئی ہے۔

#### قاضی سید محمود:

اس عالی گھرانے کے ایک فردسید قطب الدین ٹانی تھے جوچھٹی پشت میں سیدعلم اللہ کے اجداد میں سے تھے۔ یہ کڑا کی سکونت ترک کر کے جائس چلے گئے تھے۔ ان کی اوران کی زوجہ محتر مہ کی وفات جائس ہی میں موئی۔ انھوں نے جائس میں ایک مجد بھی بنوائی تھی۔ ان کے لڑکے سید علاء الدین تھے علاء الدین بھی جائس

- 0 تذكرة الابرارص ١٢١-
- ارخ فیروز شابی ص ۳۲۵٬۳۲۸
  - 🕻 🗀 یخ فیروز شاہی ص ۲۴۹ –

میں سکونت پذیر رہے۔لیکن پوتے سیدمحمود کونصیر آباد میں عہد ہ قضا پر متعین کیا گیا تو وہ جائس سے نصیر آباد نقل ہو گئے۔نصیر آباد کا محلّہ قضیانہ انہی کا آباد کردہ ہے۔شروع شروع میں اس محلے کومحلّہ بخاصی محمود کے نام سے موسوم کیا جاتا تھا۔

#### قاضی سیداحد:

قاضی سید محمود کی وفات کے بعد نصیر آباد کا منصب قضا ان کے بیٹے قاضی سید احمد کے سپر دہوا۔ وہ
د بنی اور شرعی معاملات میں نہایت غیرت منداور باحمیت تھے۔ ایک مرتبہ ایک قرببی رشتے دار کا مقد مدان کے
سامنے چیش ہوا۔ انھوں نے شریعت کی روشنی میں اس کا فیصلہ کر دیا۔ یہ فیصلہ رشتے دار کے خلاف تھا۔ وہ فیصلہ
سن کر غصے میں آگیا اور ایسے الفاظ زبان سے نکالے جن سے شریعت کی اہانت کا پہلو نکاتا اور حکم شری سے
سن کر غصے میں آگیا اور ایسے الفاظ زبان سے نکالے جن سے شریعت کی اہانت کا پہلو نکاتا اور حکم شری سے
اظہار برات ہوتا تھا۔ قاضی سید احمد نے یہ الفاظ سنے تو منصب قضا سے استعفاد سے دیا اور اہل وعیال سمیت
نصیر آباد سے نکل کررائے بریلی چلے گئے۔ پھر زندگی بھر نصیر آباد کا رخ نہیں کیا۔ فرماتے تھے جس آبادی میں کا
شریعت سے بے زاری کا اظہار کیا گیا ہوئو ہاں گھر بنا کی ایمان وار کوزیب نہیں دیا۔

### سيد فنخ عالم:

قاضی سیداحد کے استعفا کے بعد نصیر آباد کا عہد ہ قضا سید فتح عالم بن سید محمد بن سید محمود نے سنجالا۔ مولا نا غلام رسول مہر کے بقول'' خاندان میں غالبًا وہی پہلے مخص ہیں' جنھوں نے مغل دربار سے علاقۂ خاص پیدا کیا۔ان کے فرزندسیدا بومحمۂ شنم اوہ مراد بخش ابن شاہ جہان کے ہاں دیوانی کی خدمت پر ہامور تھے ہے۔

#### سيد فضيل:

قاضی سیداحمہ نے نصیرا آباد سے نقل مکانی کے بعد زندگی کے بقیہ ایام رائے بریلی میں گزار ہے۔ لین ان کے بیٹے سید معظم اپنے خاندان کے لوگوں میں پھر نصیرا آباد چلے گئے تھے۔ سید معظم کے وو بیٹے تھے۔ سید نفیل اور سیداسی اق ۔ دونوں زہدوعبادت کے پیکر تھے۔ بالخصوص سید نفیل بہت بڑے عالم اور تصوف وطریقت میں بلند مرتبے کے حامل تھے۔ ان کے شب وروز کا پیشتر حصہ ضرورت مندوں اور کمزور لوگوں کی خدمت میں میں بلند مرتبے کے حامل تھے۔ ان کے شب وروز کا پیشتر حصہ ضرورت مندوں اور کمزور لوگوں کی خدمت میں صرف ہوتا۔ ان کا معمول تھا کہ روز انہ ہرا کی کے ورواز ہے پر جا کر دستک دیتے اور پوچھتے کہ کوئی کام ہوتو بتاؤ میں کر دول۔ خدمت خلق میں وہ اس حد تک آ گے بڑھے ہوئے تھے کہ کسی کو ایندھن کی بھی ضرورت ہوتی تو میں کر دول۔ خدمت خلق میں وہ اس حد تک آ گے بڑھے ہوئے تھے کہ کسی کو ایندھن کی بھی ضرورت ہوتی تو بازار سے نزید کرا ہے سر پر اٹھا کر لاتے۔ بی خدمات انجام دینے کے بعد طلبا کی تعلیم و تدریس میں مشغول ہو سیداحہ شہد میں ہوں۔

جاتے۔علاوہ ازیں درویشوں اورعقیدت مندوں کے کام میں ان کی مدد کرتے۔

ایک مرتبہ برادری کے افراد بعض خاندانی جھڑ دو کے فیصلے کی غرض ہے جمع ہوئے۔ سیدفسیل بھی اس اجھاع میں شریک تھے۔ مختلف لوگوں نے اپنی اپنی سمجھ کے مطابق مختلف ہجو بزیں پیش کیں۔ ان تجویزوں پر بحث ہونے گئی تو سیدفسیل نے کہا:''جو فیصلہ بھی کیا جائے' شریعت حقہ کے مطابق کیا جائے اور اللہ کے حکم کو معیار فیصلہ قرار دیا جائے۔'' بعض افراد نے ان کی اس تجویز کے خلاف بولنا شروع کر دیا۔ اس صورت حال سے دل برداشتہ ہوکرسیدفسیل اسی وقت مجلس سے اٹھ کر چلے گئے۔ گھر پہنچ سامان سفر باندھا اور دن غروب ہونے سے برداشتہ ہوکرسیدفسیل اسی وقت مجلس سے اٹھ کر چلے گئے۔ گھر پہنچ سامان سفر باندھا اور دن غروب ہونے سے بہلے پہلے نصیر آباد سے نکل گئے۔ فرمایا جہاں شریعت حقہ کا احر ام نہ کیا جاتا ہو وہاں مسلمان کے لیے بودوباش حرام ہے۔ ان کے جدامجد سیداحمہ نے تو نصیر آباد کوچھوڑ کر دس میل کے فاصلے پردائے بریلی میں سکونت اختیار کر گھی' کیکن سیدفسیل نے بورے ملک ہند ہی کوخیر باو کہہ کرارض جانز کا رخ کرلیا۔ مکہ کرمہ گئے اور جوال کی آغوش میں بعد مدینہ مورہ میں اقامت گڑین ہو گئے۔ اواخر ذی الحبہ ۱۳۰ سافرمان وکینٹھ میک خار المُتھین کے ان کی آغوش میں ہیشہ کی نیندسو گئے۔ بعض اصحاب نے تاریخ وفات اللہ کے اس فرمان وکینٹھ مَدارُ المُتھین کے ناک کی آغوش میں ہیشہ کی نیندسو گئے۔ بعض اصحاب نے تاریخ وفات اللہ کے اس فرمان وکینٹھ مَدارُ المُتھین کے ناک کی آغوش میں ہیشہ کی نیندسو گئے۔ بعض اصحاب نے تاریخ وفات اللہ کے اس فرمان وکینٹھ مَدارُ المُتھین کے ناک کی آغوش میں ہیشہ کی نیندسو گئے۔ بعض اصحاب نے تاریخ وفات اللہ کے اس فرمان وکینٹھ مَدارُ المُتھین کے ناک کی آغوش میں ہیں۔

سیدنفیل کی شادی قاضی سید فتح عالم کی بیٹی صاحب النسا سے ہوئی تھی۔سیدممدوح کی وفات کے وقت ان کے بڑے بیٹے سیدماؤہ دہرت کم س تھے۔دویا تین برس کے۔! چھوٹے بیٹے سیدعلم اللہ باپ کی وفات سے دومہینے چودہ دن بعد بیدا ہوئے۔ یہی سیدعلم اللہ بین جو گیارھویں صدی ہجری کے وہ عالی مرتبت ہندی عالم سے جن کا عہد عالم میری بیس زید وتقوی بیس کوئی حریف نہ تھا اور اتباع سنت نبوی عالم تھے ہیں جن کا کوئی مثل نہ تھا۔ یہی وعظیم شخصیت بین جو چوتھی پشت میں برصغیر پاک و ہند کے مجاہد اعظم حضرت سیدا حمد شہید بریلوی بھا۔ یہی وعظیم شخصیت بین جو چوتھی پشت میں برصغیر پاک و ہند کے مجاہد اعظم حضرت سیدا حمد شہید بریلوی بھائے کے جدا مجد سے۔ آئندہ سطور میں ہم انہی کے حالات بیان کریں گے۔

### سيعلم الله كي ولا دت اورعهد طفوليت:

سیرعلم اللہ ۱۲ رہے الاول۳۳۰ اور ۱۹۳۷ رخمبر ۱۹۳۳ء کونصیر آباد کے محلّہ تضیانہ میں میج کے وقت پیدا ہوئے۔ ان کے والد (سیدنصیل) جیسا کہ پہلے بتایا جا چکا 'جرت کر کے جاز تشریف لے گئے تھے اور مدینہ منورہ میں اقامت اختیار کر لی تھی۔سیدعلم اللہ کی والدہ نصیر آباد ہی میں مقیم تھیں ان کی ولادت باپ کی وفات سے دو مہینے چودہ دن بعد ہوئی ۔ پھے مدت بعد والدہ بھی انقال کر گئیں۔ اب بیدوہ کم س میتیم بھائی تھے۔ ایک راؤڈ دوسرے علم اللہ ۔! دونوں کی تربیت کی ذمہ داری دیوان سیدابو محمد نے قبول کی جوان کے حقیق ماموں تھے۔ سیدابو محمد کوان سے بے بناہ محبت تھی اور وہ ان پر بری شفقت فرماتے تھے۔ اپنے بچوں پر بھی ان کوتر جے دسیت سیدابو محمد کی تحریم کی اور دہ مایا کرتے کہ میری اولاد کے لیے ضروری ہے کہ سیدابو محمد کی تحریم

اور حسنِ سلوک کوزندگی کالازی حصہ بنالیں۔اگروہ ایبا کریں گے تو یہ بات میرے لیے سرت کا باعث ہوگ۔
مولا نا غلام رسول مہر نے ایک واقع نقل کیا ہے جو سیدعلم اللّٰہ کی پیدائش سے قبل ظہور میں آیا۔وہ واقعہ
ایک خاندانی روایت کے طور پر مشہور ہے جو یہ ہے کہ سید نضیل نے سیدعلم اللّٰہ کی پیدائش سے پہلے خواب دیکھا
تھا کہ گھر میں مٹی کے ایک طشت کے ینچ آفتاب چھپا ہوا ہے اور اس کی کرنیں پھوٹ کو جو کر باہر نکل رہی
ہیں۔ آخر آفتاب آہتہ آہتہ طشت سے باہرنکل آیا اور بلند ہوا۔ دیکھتے ہی دیکھتے گھر کے درد دیوار اور اطراف
وجوانب اس کی ضیا گستری سے بقعہ نور بن گے ہی۔

منقول ہے کہ سیدعلم اللہ کی ولادت کواس خواب کی تعبیر قرار دے دیا گیا۔ ان کے وجود سے سنن رسول طُالِیْنَ کی ترویج و تجدید کے اسباب پیدا ہوئے احکام شریعت کی وسیع پیانے پر نشروا شاعت کے مواقع میسر آئے امتباع سنت کا آفاب درخشاں ہوا اور اسلام کے احکام وفرامین کی دور دور تک روشنی پھیلی۔ حن میسر آئے امتباع سنت کا آفاق میں ترویج اسلام اور اشاعت دین کی جوروایت شروع سے چلی آرہی ہے وہ اب تک مختلف شکلوں میں قائم ہے۔

سیدعلم الله کے زمانہ طفولیت کا ایک واقعہ جب کہ وہ پانچ برس کے لگ بھگ سے اس طرح بیان کیا جا تا ہے کہ ایک بور دوہ اپنے ہم عمر بچول کے ساتھ کھیل رہے سے ۔ ادھر سے شخ بندگی نظام الدین کے فرزند شخ بندگی جعفرا میٹھوں کا گزر ہوا۔ شخ کی نظر شاہ علم الله پر پڑی تو رک گئے اور دیر تک آٹھیں دیکھتے رہے۔ ارادت مندول نے اس کی وجہ پوچھی تو فر مایا اس نیچ کی بیشانی سے بخلی اعظم کے نور کی موجیس اٹھ رہی ہیں۔ امید ہے اس کی وجہ پوچھی تو فر مایا اس نیچ کی بیشانی سے بخلی اعظم کے نور کی موجیس اٹھ رہی ہیں۔ امید ہے اس کے فیوض سے ایک جہان منور ہوگا۔

#### شادی ٔ سلسله ملازمت اورترک د نیا:

ابسیرعلم الله کی زندگی کا ایک اور دور شروع ہوتا ہے۔ عمر بلوغ میں قدم رکھا تو شیخ ہاشم جاکسی کی بیٹی سے شادی ہوئی۔ اب تک ماموں سید ابو محمد کفیل شیخ جوشاہ جہان کے دربار میں اجھے عہدے پر فائز شے۔ شادی کے بعد افھوں نے ملازمت کے لیے لا ہور بلالیا۔ تذکرۃ الا برارکی روایت کے مطابق سید ابو محمد دو تین مرتبہ افھیں شاہی دربار میں لے کر گئے کیکن ملازمت کی کوئی صورت پیدانہ ہوئی۔ باربار کی بے آ مدورفت سیدعلم الله کی طبع غیور پر گراں گزی اور ان کا قلب صفادنیا کی اس ظاہری عزوجاہ سے متنفر ہوگیا۔ سوچا کہ دنیا کے سلاطین و ملوک کے دروازوں پر حاجب اور دربان بیٹھے ہوئے ہیں ان سے ملاقات کے خاص آ داب اور اوقات مقرر میں 'بھی شرف باریابی حاصل ہوتا ہے' بھی نہیں ہوتا۔ کیوں ندانیان ان سے کنارہ کئی اختیار کر کے اس مالک

<sup>🛈</sup> سيداحدشهيدس ٣٥-

حقیق کے باب عالیٰ پرمستقل طور سے بیٹھ جائے جو ہر شاہ وگدااورامیر وغریب کے لیے ہرآن کھلا رہتا ہے۔نہ وہاں کسی حاجب ودر بان کی ممانعت کا خطرہ اور نہ آنے جانے کے اوقات و آ داب مقرر۔! چنانچہ ہر چیز ترک کی۔ ننگے پاؤں اور ننگے سر باہرنکل آئے اور اعلان کر دیا کہ میراسامان جوشخص چاہئے کے جائے۔

ید تو تھی'' تذکرہ آلا برار'' کی روایت۔اب'' وقائع احمدی'' کی روایت سنے۔'' وقائع احمدی'' میں مرقوم ہے کہ سیدعلم اللهٔ سواروں میں ملازم ہوگئے تھے۔ایک دفعہ موکب شاہی موسم سرما میں لا ہور پہنچا۔ رات کا وقت تھا اور شدید بارش ہورہی تھی۔شاہ جہان باوشاہ نے ایپ ایک معتمد کو بھیجا کہ وہ جاکر دیکھے کہ اس وقت پہرے پر کون کون موجود ہے۔معتمد نے ہر جگد گھوم پھر کر دیکھا' صرف ایک مقام پر ایک پہرے دار کھڑا نظر آیا جوموسلا دھار بازش میں گھوڑے پر سوارتھا۔ نیزہ ہاتھ میں تھا اور قرآن پڑھر مربا تھا۔ نام پوچھا تو بتایا۔''علم اللہ۔۔''

یہ دوروائیتیں ہیں۔ان میں سے کسی کو حج مان لیجیئ نتیجہ ایک ہی نکلتا ہے وہ یہ کہ سیدعلم اللہ شاہ آغاز شاب ہی میں دینوی ترقی وترفع کے بہترین وسائل سے دست کش ہو گئے تھے اورفقر وانز داکی زندگی اختیار کر افخی۔

کین دیوان سید ابو محمد کولائق اور جوان بھانجے کے اس اقدام سے بڑی پریشانی ہوئی۔ اس کی ایک بہتر تھی کہ بھانجا اٹھیں بچوں سے زیادہ عزیز تھا اور وہ اسے حالت فقیری میں نہیں دیکھنا چاہتے تھے۔ دوسری بہتر تھی کہ نہا تھا در بارشاہی کے امرا میں ہوتا تھا۔ استے بڑے عزیز کا اس طرح فقر و درویثی اختیار کر لینا زانے کے عام تصور کے مطابق ان کے لیے باعث عزت نہ تھا۔ فوراً بھانجے کے پاس پہنچ۔ بہت سمجھایا 'لیا زانے کے نام فراز سے آگاہ کیا لیکن وہ نہ مانے 'اپنے دل میں قطعی اور آخری فیصلہ کر کے جوقدم اٹھا چکے نام کے ایس کینے کہوں سمجھایا 'لیکن اپنی بات پر قائم رہے۔

ابسیرعلم اللہ نے اپنی ذاتی شان وشکوہ ختم کرنے اور انکسار و مسکنت کی راہ پر گامزن ہونے کی مثق ثروع کی جوراہ حق میں وصول کمال کی منزل اولیں ہے۔ انھوں نے یہ معمول بنالیا کہ روزانے علی اصبح باہر نکل جاتے' جنگل سے لکڑیاں کاٹ کر لاتے اور سر پر اٹھا کراپنے ماموں \_\_\_ دیوان سید ابوٹھر \_\_\_ کے لشکر میں فروخت کہتے۔ جتنے پیسے ملتے'ان میں سے پچھ پسے اپنے کھانے پرصرف کرتے' باتی مجتاجوں میں بانٹ ویتے۔

#### فقہائے مند (جلد چہارم)

### شخ آ دم بنوری کی بیعت وخلافت:

یہ منزل طے کرنے کے بعد پیرطریقت کی تلاش شردع ہوئی۔ شیخ آ دم بنوری کی خدمت میں پنچادر ان کی صحبت میں طریقت و سلوک کی منزلیں طے کیس اور اخذعلم کیا۔اب'' ولایت خاصہ داخص و خاص الخام'' کے منصب سے سرفراز تھے۔

شیخ آ دم بنوری نے خلعت دے کروطن جانے کا حکم دیا ادر فرمایا:''اس جانب ولایت کے چرافوں میں تمھاری حیثیت شع کی می ہوگ بلکہ شاروں کے درمیان آفتاب کا درجہ پاؤگے۔''

سیدعلم الله این والدگرامی کی طرح حرمین شریفین جانے کا ارادہ رکھتے تھے بیوی کو بھی ساتھ لے جانا چاہتے تھے۔ شخ سے اس کی اجازت جا ہی تو دے دی۔ ساتھ ہی فرمایا۔'' لیکن شرط میہ ہے کہ اہل اللہ میں ہے اگر کوئی رائے میں ردک لے تورک جانا ادر دہیں اقامت اختیار کرلینا۔''

### رائے بریلی میں قیام:

سیدعلم اللہ فیخ آ دم بنوری سے رخصت لے کرنصیر آباد پنچ اور بیوی سے کہا میں اپنے لیے فقر وانزوا اور ترک د تجرید کی راہ منتخب کر چکا ہوں اگر شمصیں میرے نقطہ نظر سے اتفاق ہے تو گھر کا تمام مال و اسباب مختاجوں اور ضرورت مند دل کو دے دد نیک بخت بیوی نے بلند مرتبہ شوہر کے ممل دعقیدہ سے پورے اتفاق کا اظہار کیا اور بلا تامل ان کے حکم کی تعمیل کی قریبی رشتے دار دل نے اپنے اموال و املاک میں سے ایک ایک حصد الگ کر کے سید علم اللہ کی خدمت میں پیش کیا۔ انھوں نے بی عطیہ بھی مسکینوں کو دے دیا۔ منقول ہے کہ چار مرتبہ یہی صورت پیش آئی۔ بالا خراعزہ و اقارب اس نیتج پر پنچ کہ کوئی چیز اضیں اس خیال سے دینا ہے سرجہ مرتبہ یہی صورت بیش آئی۔ بالا خراعزہ و اقارب اس نیتج پر پنچ کہ کوئی چیز اضیں اس خیال سے دینا ہے سرجہ کے کہ بیخود اس سے فائدہ اٹھا کیں گے۔

ابسید موصوف نے جاز جانے کا ارادہ کیا ادر ہیوی بچوں کوساتھ لے کرنصیر آباد سے رخصت ہوگئے۔
پہلی منزل رائے بریلی میں ہوئی۔ وہاں بچھ دن اپنے خالہ زاد بھائی کے ہاں تھبرے۔ سیدعلم اللہ کامعمول تھا کہ
رات کے آخری جھے میں بیدار ہوکرسٹی ندی پرتشریف لے جاتے۔ وہیں عالم تنہائی اورلوگوں سے علیحدگی میں نماز
تنجدادا کرتے۔ رائے بریلی ہی میں ایک مجذوب اہل اللہ شیخ عبدالشکور جائس سے ملاقات ہوئی۔ انھیں جب پہاچلا
کہ سیدعلم اللہ ہجرت جاز کے ارادے سے جارہے ہیں تو سخت اصرار کر کے روک لیا۔ اس وقت سیدممدد کو اپنے
شخ طریقت آ دم بنوری کا بیفر مان بھی یاد آگیا کہ اللہ کا کوئی نیک بندہ راستے میں ردک لے تو رک جانا۔ چنانچہ
رائے بریلی میں قیام پر رضا مند ہو گئے۔ بیمقام ان کے لیے نیا ادرغیر مانوس نہ تھا۔ ان کے جدامجد نے بھی یہاں
عمر گزاری تھی ادر پچھ عزیز بھی رہ رہے تھے۔ ایک مقامی زمیندار کو ان کے ارادہ قیام کاعلم ہوا تو آبادی سے باہری

ندی کے کنارے دس بیکھے زمین ہبہ کردی۔ یہی جگہ آ کے چل کر دائر وَعلم الله یا تکیه ملم اللہ کے نام سے مشہور ہوئی۔ یہی وہ جگہ ہے جہال سیداحمہ شہید ہیدا ہوئے اور اس جگہ انھوں نے زندگی کے ابتدائی چالیس برس گز ارے۔

معلوم ہوتا ہے' شیخ عبدالشکور جائسی ادرسیرعلم اللہ کے درمیان گہرے مخلصانہ تعلقات پیدا ہو گئے تھے۔شیخ جائسی'سیدموصوف سے بہت متاثر تھے ادر دہ ان کا بڑا احتر ام کرتے تھے۔سیدممدوح بھی ان کوقد رکی نگاہ ہے دیکھتے ادران کےمشوروں پڑمل کرتے تھے۔

شخ عبدالشكور بى نے تكيہ كى جگہ تجويز كى -سيدعلم الله كے مكان ادرمبحد كے مقامات بھى انہى نے متعين كيے - رائے بريلى كے ايك محلے كا نام لو ہانى پور ہے كہيں كے ايك زميندار دولت خال نے دس بيكھے زمين دى تھى - سيدعلم الله نے اسى زمين ميں چھير ڈال كرسكونت كا انتظام كيا ادر كي مسجد تقبير كى -

### سفرحج:

ا قامت رائے ہریلی سے گئی سال بعد سید علم اللہ رجج بیت اللہ کے لیے گئے۔ سفر جج میں ان کے مطابق یہ تیسرے بیٹے ابوصنیفہ بھی ساتھ تھے جو ان ونوں بارہ ہرس کے تھے۔ تذکرہ نگاروں کے بیان کے مطابق یہ بائیس آ دمیوں کا قافلہ تھا جو سعادت جج کی غرض سے رائے ہریلی سے روانہ ہوا۔ بندرگاہ تک ان لوگوں نے تمام سفر پیدل اور ننگے پاؤں طے کیا۔ عقیدت مندول نے سواریوں کی پیش کش کی کیکن سید صاحب نے کوئی سواری قبول نہ کی۔ اپنا ضروری سامان جو قرآن مجید جائے نماز وضو کا لوٹا اور بستر وغیرہ پر مشتمل تھا 'سیدمدول خودا ٹھاتے تھے۔ تمام سفر میں کسی کو کسی قسم کی تکلیف دینا گوارانہ کی مردان حق کا بی قافلہ بندرگاہ پر پہنچا تو ان کے تدین وللہیت 'اسلام سے بے پناہ مجبت وشیفتگی اور کمال انباع سنت کو دکھے کر جہاز کے مالکوں کے تاثر و گرویدگی کا بی عالم تھا کہ ان سب لوگوں کو مفت لے جانے کی خواہش ظاہر کی۔ مگر انھوں نے انکار کر دیا اور با کیس روپے فی کس کے صاب سے پورے قافلے کا کرایہ اوا کیا۔ مناسک جج اداکر نے کے بعد مدینہ منورہ گئے۔

دیاررسول مُنَاتِیْز سے ان کی بے انتہا محبت کا اندازہ لگاہیے کہ ہندوستان کے سفر ہیں اس لیے جوتا نہ پہنا کہ بیت اللّٰہ کی زیارت کے لیے جا رہے ہیں' تا حدامکان عجز وادب کے ظاہری تقاضوں کو بھی پورا کرنا چاہیے۔ حجاز کی ارض مقدس میں پنچے تو اس بنا پر جوتا پہننا مناسب نہ جانا کہ اس پاک سر زمین کورسول اللّٰہ مُنَاتِّئ کی خرام گاہ ہونے کا فخر حاصل ہے۔ اس پر ننگے یاؤں ہی چلنا چاہیے۔

قیام مدینہ منورہ کے ایام میں سیرعلم اللہ نماز کے بعد جنگل میں چلے جاتے اور لکڑیاں کاٹ کرلاتے' انھیں فروخت کرکے جتنے پیسے ملتے'ان میں اپنے اخراجات پورے کرتے۔ان کی ترک دنیا اور بحزوسادگی کی وجہ سے مشائخ حرمین' انھیں'' مثیل الی ذر' کے لقب سے پکارتے تھے۔ یہ جج انھوں نے غالبٰ ۱۸۸ واج یا ۱۹۷۰ دار ۱۲۵۸ء یا ۱۸۵۹ء میں کیا۔ دوسری مرتبه ۱۰۸۰ هر ۱۷۲۹ء میں عازم جج ہوئے۔ اس مرتبہ حرم شریف کا نقشہ طول وعرض کے تعین کے ساتھ کاغذ پر کھینچ کرساتھ لاسے اوراسی نقشے کے مطابق رائے بریلی کے دائر بے میں مجد تعمیر کرائی۔ البتہ حرم کے احترام کے خیال سے مجد کے طول وعرض میں چندانگشت کی کمی کردی۔ مسجد کی بنیاد میں تبرک و تیمن کی غرض سے آب زمزم ڈالا۔ مسجد کی تعمیر ۱۹۷۳ء کو کمل ہوئی۔ تاریخ شکیل 'قبلتہ ٹان' سے نکلتی ہے۔

### انتاع سنت اور عمل وایثار کا بے بناہ جذبہ:

سیرعلم اللہ شاہ اتباع سنت کا نہایت شدید جذبہ اپنے اندرر کھتے تھے۔ احکام شریعت کے تی سے پابند سے۔ اس میں ان کی استفامت کا بیحال تھا کہ کی چھوٹے بڑے ہے کہ کوئی پروانہ کرتے۔ قرآن وحدیث کے ہم عظم سے محبت اور ہر برائی سے نفرت تھی۔ ہر معاملے یعنی کھانے پینے اٹھے بیٹے کی چونے پات چیت الوگوں سے میل جول اور رسم وراہ قائم رکھنے میں ہمیشہ اتباع سنت اور پیروی شریعت بیش نگاہ رہتی ۔ ان کی طبیعت بن گئ تھی کہ عزیمت کی باتوں پڑ عمل کرتے اور رخصت و جواز سے فائدہ نہ اٹھاتے۔ اعزہ وا قارب اور معتقدین و مرید بن کو بھی ای کی تاکید کرتے۔ تواضع اور سادگی کا بہترین نمونہ تھے۔ ہر چھوٹے بڑے کو سلام معتقدین و مرید بن کو بھی ای کی تاکید کرتے۔ تواضع اور سادگی کا بہترین نمونہ تھے۔ ہر چھوٹے بڑے کو سلام کرنے میں سبقت لے جانے کے لیے کوشال ہوتے۔ اس باب میں جو مسنون طریقہ ہے ای کی پابندی فرماتے۔ ہاتھ اٹھا کریا گردن جھا کر سام کو کروہ اور خلاف شریعت گردانتے۔ لباس میں انتہائی محتاط اور پابند سنت خرماتے۔ ہو تا تا ہو بیانہ محبت صرف اطاعت رسول نظایظ اور اتباع سنت سے۔ ردئی والا چغہ بھی نہیں پہنا اس لیے کہ رسول اللہ نظایظ نے کھی تو اللہ کا خش نوری کی غرض سے۔ اللہ بیا اسے حبت کرتے تو اللہ کی خش نوری کی غرض سے۔ اللہ بیا کہا کہ سے محبت کرتے تو اللہ کی رضا جوئی کے لیے اور بغض رکھتے تو اللہ کی خوش نوری کی غرض سے۔ اللہ بیا تھا۔ کوئی خص کسی خلاف سنت فعل کا مرتکب ہوجا تا تو جب تک اس سے تو بہ ورجوع نہ کر لیتا ورابت معانی نہ ما نگ لیتا اس سے مانا ترک کرد ہے 'خواہ دہ کتنا ہی قریز اور رشتے دار ہوتا۔ اور اللہ سے معانی نہ مانگ لیتا 'اس سے ملنا ترک کرد ہے 'خواہ دہ کتنا ہی قریز اور رشتے دار ہوتا۔

بدعات ومحدثات کے سخت مخالف تھے۔ اہل بدعت کے سلام کا بالکل جواب نہ دیت نہ ان سے ملتے 'نہ ان سے ملتے 'نہ ان سے ملتے 'نہ ان کے ہدایا وتھا کف قبول کرتے۔ ان کوشد بد نفرت کی نگاہ سے دکیھتے اور لوگوں کو تلقین فرہاتے کہ ان سے تعلقات قائم نہ کریں۔ ان کی اتباع سنت اور عفر بدعت کی عام شہرت تھی۔ لا ہور کے شخ میاں میر میسیا کے ایک مرید نے سیدعلم اللہ ایک مرید شخ عبدالحمید ابدال صاحب نے فرہایا:

''اےعزیز! حضرت سید(علم اللہ) اتباعِ سنت اور پیروی رسالت مُٹائِیْتِ میں اس عہد کے یگا نہ مرد ہیں ۔اسلاف میں بھی ان جیسے بہت کم لوگ گزرے ہیں ۔سیّدہونے کی وجہ سے ان کوفرزندی کارتبہ حاصل تھا۔ پھرمجو بیت کامنصب ملا۔ یہ بلند درجے بہت کم لوگول کونصیب ہوئے۔'' گھرکے کام خودانجام دینے کی کوشش کرتے یا کم از کم ان ہیں شریک ہوت مثلًا جنگل ہے لکڑیاں کا ف
کرلاتے 'پانی لاتے 'کھانا پکانے میں گھر والوں کی مدد کرتے یہاں تک کہ جھاڑو دیتے اور گھر کی صفائی کرتے۔
کسی کام کے لیے کسی کو تھم نہ دیتے 'خود کرنا شروع کر دیتے۔ دوسرے دیکھ کرخود ہی اس میں شریک ہوجاتے۔ شریک کار ہونے والے کو منع بھی نہ کرتے۔ اس سلسلے میں بہت ی با تیں تذکروں میں فہ کور ہیں۔ مثلًا ایک مرتبہ چھپر بنانا چاہتے تھے 'خود ہی بنانا شروع کر دیا۔ مجد کے لیے چونے کی ضرورت تھی 'خود ہی بنانا شروع کر دیا۔ مجد کے لیے چونے کی ضرورت تھی 'خود ہی بنانا شروع کر دیا۔ مجد کے لیے چونے کی ضرورت تھی 'خود ہی بنانا شروع کر دیا۔ مجد کے لیے چونے کی ضرورت تھی 'خود ہی زمین کھود کر اوڑی نکا لئے گئے۔ بازار سے ضروری استعال کی چیزیں خرید نے جاتے تو سب چیزیں اپنے سر پر اٹھا کر لاتے۔ دوسرے کو بالکل تکلیف نہ دیتے۔

تقسیم اشیامیں انتہائی احتیاط سے کام لیتے۔ پورا خیال رکھتے کہ نہ کوئی چیز کسی کوزیادہ ملے نہ کم۔سب کا حصد برابر اور مساوی ہؤاسی لیے کھانا اکٹھا تیار کراتے۔ کچرسب گھر والوں 'عزیزوں اور عقیدت مندوں کو برابر تنسیم کر دیتے۔ یہ بظاہر چھوٹی سی بات معلوم ہوتی ہے لیکن در حقیقت بڑی اہم اور بنیا دی بات ہے۔ اس سے گی فتم کے شکوک کے دروازے کھل جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ سیدعلم اللہ اس میں انتہائی احتیاط فرماتے۔ یہاں تک کہ ایک مرتبہ کسی نے چاریا چھ میں جاری چھٹی سیدموصوف نے ان کا کہ ایک مرتبہ کسی خورم نہ رہے اور تقسیم میں برابری کا اصول مجروح نہ ہو۔

شیرخور بچوں کی ماؤں کا بھی پورا خیال رکھتے۔ان کوخشک چیزیں وے دیتے تا کہ وہ اپنی مرضی کے مطابق پاکر کھالیں۔ ہدایا قبول کرنے میں بڑے مختاط تھے۔غریبوں اور مقروضوں سے بھی تخفہ اور ہدینہیں لیا۔جن ارباب دولت اور اصحاب نژوت کے اقربا واعزہ غریب ہوتے ان سے بھی کوئی چیز نہ لیتے۔فرماتے ''قرض کی اوائیگی اور ذوی الارحام کی امدادتم پر فرض ہے۔ پہلے فرض پر عمل کرؤ پھر دوسروں کو دو۔ دوسروں کو دینا زیادہ سے زیادہ نقل کی حثیت رکھتا ہے۔فرائض کوترک کرنے والوں کی نقلی عبادت کیوں کر درجہ مقبولیت کو پہنچ سکتی ہے؟''

ایک مرتبہ سی ندی میں طغیانی آئی اور سید صاحب کا مکان پانی میں ڈوب کر منہدم ہوگیا۔ایک مرید نے مکان کی تعمیر کے لیے پانچ سورو پے کی رقم بطور ہدیے پیش کی۔سید معدوح نے تمام رفقا کوجن کیا اور کہا کہا گر ایچ ہاتھ سے مکان بنانے کے لیے تیار ہو جاؤ تو بیر قم تمھاری عام ضرورتوں پرخرج ہوگی ورنہ مزدوروں اور اچروں کودے دی جائے گی۔رفقانے بہطیب خاطر سب کام خود کرنے کا فیصلہ کیا۔سید صاحب بھی برابر کام میں معروف رہے۔مٹی کھودتے، گاراتیار کرتے اور سب کے ساتھ برابر ٹوکریاں اٹھاتے۔

علم وفضل:

 مر<u>دّجہ پر مبورر کھتے تھے۔</u> قانع وعفیف ٔ عابد وزاہداور مرقع صلاح وتقو کی تھے۔سفر وحصر میں کثرت ہے صدقات م وخیرات اور ایثار کا مظاہرہ کرتے۔ باوجود اس کے کہ خود تنگ دست ہوتے اور فقر وغربت کی زندگی بسر کرتے لیکن اصحاب حوائج کی نہایت صدق واخلاص سے مدد کرتے۔

اللہ نے انھیں خوب صورتی ہے بھی نوازاتھا۔ بہت ہی وجیداور حسین ہے۔ قد وقامت کے نعت بھی حاصل تھی۔ نورایمان کی باطنی تزیین کے ساتھ ساتھ طاہری اعتبار سے بھی حسن وزیبائی ہے مزین تھے۔ جب دن کو باہر نکلتے لوگوں کا ہجوم جمع ہو جاتا اور حصول برکت غرض سے وہ ہاتھوں کو چو منے کی کوشش کرتے، مگرسید صاحب اس حرکت کو گوارانہ کرتے اور بختی سے روک دیتے۔ جب کوئی ان کی تعریف کرتا تو اظہار خفگی فرماتے اور جب نصیحت کی جاتی تو خوش ہوتے۔ امر بالمعروف اور نہی عن المئل میں مصروف رہتے اور خلاف شرع امور کی نہایت تختی سے کیم کرتے۔ شخ جلیل عالم مجیراور زبردست مملغ دین تھے۔

### اسلاميت كى تصوير كامل:

اپ اعمال وافعال اور اخلاق و کردار میں اسلامیت کی کامل تصویر ہے۔ انہی امور پرعمل کرتے جو رسول اللہ علیہ اسلامیت کی کامل تصویر سے۔ انہی امور پرعمل کرتے جو جوت ماتا ہے اور وہی شیوہ اختیار کیا جواحادیث میں مذکور ہے۔ بیٹیوں کے نکاح میں بھی بہی معیار سامنے دکھا۔ جوت ماتا ہے اور وہی شیوہ اختیار کیا جواحادیث میں مذکور ہے۔ بیٹیوں کے نکاح میں بھی کی معیار سامنے دکھا۔ پھر نکاح کے بعد اختیل بخص بیدل رخصت کیا کہ رسول اللہ علیہ نے حضرت فاطمہ وہی کو ایک طرح رخصت فرمایا تھا۔ موانا نا غلام رسول مہر نے اس خمن میں ایک وافعہ نقل کیا ہے جو یہ ہے کہ ایک بیٹی کی نسبت اپ چیاز او تھا۔ موانا نا غلام رسول مہر نے اس خمن میں ایک وافعہ نقل کیا ہے جو یہ ہے کہ ایک بیٹی کی نسبت اپ چیاز او بھائی سید ہدایت اللہ کے بیٹے سیدعبدالرحیم سے ہوئی تھی۔ وہ نصیرا باو میں رہتے تھے۔ سیدعلم اللہ شاہ نے بیٹی کی نسبت اپ کیا کاح کے نکاح اور زخصتی کا فیصلہ کیا تو خود نصیرا باو گئے۔ رشتے داروں سے ملے۔ پھر سیدعبدالرحیم سے کہا: میاں وضو کے تاکہ نکاح کردیا جائے۔ رشتے داروں نے اس طریق نکاح سے اختلاف کیا اور کہا کہ نکاح کے مقرد کر کے آھے تاکہ نکاح کردیا جائے۔ رشتے داروں نے اس طریق نکاح سے اختلاف کیا اور کہا کہ نکاح کے موصوف نے جب چاپ نکاح پر حوایا اور بیٹی کورخصت کردیا ہے۔

#### ساع ومزامیرادر بدعات کی مخالفت:

ساع ومزامیر' توالی اورغناوغیرہ کے سخت مخالف تھے۔اس سلسلے کے چند واقعات لائق تذکرہ ہیں۔ ایک مرتبہ مشہو عالم ویشنخ پیرمحمدسلونی رائے بریلی تشریف لائے ۔ان کی مجلس میں عام طور پر ساع کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔انھوں نے سیدعلم اللہ سے ملاقات کا وقت مانگا۔سیدموصوف نے جواب دیا کہ آپ باہر

<sup>🛭</sup> سيداحرشهيد٢٧٦ –

سے آئے ہیں' ملاقات کے لیے مجھے حاضر ہونا چاہیے تھا' لیکن چونکہ آپ کے ہاں ساع و مزا میر اور قوالی کا سلسہ جاری ہے لہذ امعذرت خواہ ہوں نہیں آسکتا۔

ایک دفعہ مشہور عالم و فاصل اور بہت سی علمی وفنی کتابوں کے مصنف ملا جیون امیٹھوی نے ساع کے موضوع پر مناظرہ شروع کر دیا۔ سیرعلم اللہ نے اعتراضات کیے تو ملاموصوف بدایں علم وفصل جواب نہ دے سکے۔ وہاں کہنے یا دوسرے سفر جج میں ایک مقام پر قیام پذیر ہوئے اور نماز جمعہ کے لیے مجد میں گئے۔ وہاں ایک بیر چاکٹی میں مشغول تھا اور گروونواح کے لوگوں میں اس کی نیکی اور خدا رسیدگی کی بردی شہرے تھی۔ سیدعلم اللہ بھی اس سے ملنے کے آرزومند شے اور خیال تھا کہ نماز کے بعد مجد میں ضرور ملاقات ہوگی۔ لیکن پیرصاحب نماز جمعہ میں شامل نہ ہوئے۔ سیدعلم اللہ نماز کے بعدا پی قیام گاہ پر چلے آئے اور اس پیر کے مریدوں سے کہا جو شخص نماز کے لیے باہر نہ ذکلا اور اس نے کسی شرعی عذر کے بغیر قطعی فرض ترک کر دیا' اس کا منہ دیکھنا ہرگز روا نہیں اور اس کے ساتھ ملاقات سراسر خطا ہے ۔

غرض سیدصاحب بدعات کی سخت تر دید کرتے اور غیر شرعی امور کے مرتکب سے کوئی علاقہ ندر کھتے ' اگرچہ دینوی اعتبار سے وہ کتنا بھی بڑا آ دمی ہوتا۔

#### كمال احتياط:

کی کا ہدیہ لینے اور نذر تبول کرنے سے سید علم اللہ کمال احتیاط سے کام لیتے تھے۔ جب تک یقین نہ ہوجاتا کہ جو مال دیا جا رہا ہے وہ شک وشبہ سے خالی ہے اور چیز دینے والا پابند شرع ہے کوئی چیز قبول نہ فرماتے۔ اس شمن کا ایک واقعہ یہ ہے کہ رائے بریلی کے محلّہ لو ہانی پور کے ایک زمیندار کا نام پیرخاں تھا۔ بیش فرماتے۔ اس شمن کا ایک واقعہ یہ ہے کہ رائے بریلی کے محلّہ لو ہانی پور کے ایک زمیندار کا نام پیرخاں تھا۔ ایک مرتبہ اس نے سیدصاحب کی خدمت میں آم چیش کے فرمایا ہے آپ کا اور آپ کے بھائیوں کا مشتر کہ مال ہے۔ اگر آپ اپنا حصہ تقسیم کرا کے لاتے تو میں ضرور لے لیتا 'اب نہیں کا اور آپ کے بھائیوں کے جھے کا میں ذمہ دار ہوں۔ وہ آم دے کر تھوڑی دور گیا ہوگا کہ سید صاحب نے آ دمی بھیج کراسے واپس بلایا اور کہا:

میں جب سے راوفقر پر قدم زن ہوا ہوں بارگاہ باری تعالیٰ میں ہمیشہ دعا مانگتا رہا ہوں کہ مجھے حرام ادر مشتبہ مال ہے محفوظ رکھا جائے۔ آپ کا ہدیہ مال مشتبہ ہے۔ میں اسے قبول نہیں کرسکتا۔

نتائج الحرمین کی روایت ہے کہ شخ آ دم بنوری ہے جن حفرات نے کسب فیض کیا' ان میں سیدعلم اللہ کا اسم گرای تو شامل ہے بی ان کے علاوہ شخ محمد سلطان بلیادی اور شخ عثان شاہ جہان پوری بھی اسی خوش بخت جماعت سے تعلق رکھتے تھے۔ شخ عثان کو سلطان اور نگ زیب عالم گیر کے ہاں خاص عزت و احترام کے ستحق

بيدا 'م<sup>ش</sup>هيد شها ۲۲ -

فقهائ بند (جلد چهارم)

سمجھا جاتا تھا۔آیک مرتبہ شخ عثان نے شخ محمہ سلطان اور سیدعلم اللہ کی تنگ دی کے بارے میں سلطان اور مگہ زیب عالم گیرکو خط کھا اور ایداد کی سفارش کی۔عالم گیرنے خط دیکھتے ہی شخ سلطان کی خانقاہ کے لیے وظیفہ مقرر کردیا۔لیکن اسے معلوم تھا کہ سیدعلم اللہ وظیفہ قبول نہیں کریں گئ اس لیے تھم دیا کہ جس مال سے خود ہمارے لیے کھانے کا انتظام ہوتا ہے اس میں سے دوسور و پے بہطور ہدیہ سیدعلم اللہ کو بھیج دیے جائیں۔سیدصا حب کو سیک معلوم تھا کہ بید ہدیدرزق حلال سے آیا ہے ادر بھیجنے والا وہ بادشاہ ہے جس سے بڑھ کرصا حب تقوی بادشاہ کم از کم ہندوستان کے تخت حکومت پر کوئی نہیں بیشا۔لیکن اس کے باوجود ہدیہ واپس کر دیا۔ بیان کی شائن استغنااور احتیاط کی انتہا تھی۔!

### فقروتنگ دستی کی دعا:

لوگ اپ اورا پ اہل وعیال کے لیے فارغ البالی اور وسعت مال و دولت کی دعا مانگتے ہیں'لیکن سیدعلم اللہ کا طرزعمل اس سے بالکل مختلف تھا۔ وہ آکثر اپنی اولا د کے لیے اللہ سے فقر و تنگ دئی کی دعا مانگتے ہیں نہیں تاکہ وہ لوگ اس جہان فانی کے عارضی آ رام و آ سائش اور دینوی فعم و زخار ف کی محبت میں الجھ کر دین وشریعت اور صلاح و تقویل کی راہ ترک نہ کر دیں۔ چنا نچہ اس خاندان میں اگر کسی کے گھر ضرورت کی عام چیزیں نہ ہوتیں اور فقر واحتیاج کی نوبت آ جاتی توشکی کی اس حالت کو اس طرح تعبیر کیا جانے لگا تھا کہ'' فلال گھر میں شاہ علم اللہ تشریف فرما ہیں ہے۔''

یعنی ان کی اصطلاح میں تنگ دستی اور شاہ علم اللہ لا زم وملز وم ہیں اور ایک ہی چیز کے دو نام ہیں۔

### صبر وخمل کی انتها:

سیدعلم اللہ بددرجہ غایت صابروشا کراورائتہا درجے راضی برقضار ہے والے تھے۔ان کے بیٹول میل سے ایک بیٹول میل سے ایک بیٹوس میل سے ایک بیٹوس میل سے ایک بیٹے سید ابوحنیفہ تھے۔ برائے تھی پابند شرع اور پاک باز تھے۔ان اوصاف کی وجہ سے بلند مرتبہ باپ کو برے محبوب تھے۔ میں عالم جوانی میں بتیس برس کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔ رات کا وقت تھا۔ سیدصا حب نے گھر کے تمام افراد کو قضائے الہی کے سامنے سرتسلیم شم کر دینے کی تلقین فرمائی۔ نہ کوئی رویا'نہ کوئی حرف شکایت کسی کی زبان پر آیا۔ رات بالکل خاموثی میں گزرگی۔ صبح ہوئی تو سیدصا حب نے اطمینان کے ساتھ فجر کی نماز جماعت کے ساتھ اوا فرمائی۔ نماز کے بعد ایک شخص سے کہا کہ رات میاں ابو حنیفہ فوت ہو گئے'ان کی تجمیز و تھین کا انتظام کرنا جا ہے۔

ساتھ رخصت ہوئے ہیں۔گھر میں ایک بوڑھی عورت روزانہ جرخا چلایا کرتی تھی۔ سوت کاننے کے سوا اس کا کوئی کام نہ تھا۔ سیدابوحنیفہ کی وفات کے دن اس نے افسوس میں اپنا کام بندرکھا۔ سیدعلم اللہ گھر گئے تو چرخا بند تھا' فرمایا' بیکام کیوں بند کیا ہے؟ بڑھیا نے کہا' ایسا نیک اور جوان بیٹا دنیا سے اٹھ گیا ہے' چرفے کا ہوش کسے رہ سکتا ہے۔؟ فرمایا' بیسب قضاو قدر کے معاطع ہیں' اللہ کے حکم میں کون دم مارسکتا ہے۔ سب کی زندگی چندروز ہ ہے۔ ہمیں خداکی رضا پر راضی رہنا چاہیے۔ اپنا کام بندنہ کرو۔

#### ایک عجیب وغریب واقعه:

مفتی غلام سرور لا ہوری نے خزیدتہ الاصفیا میں علامہ عبدالکیم سیالکوٹی کے حوالے سے سیدعلم اللہ کے بارے میں ایک عجیب وغریب واقعد نقل کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ علامہ سیالکوٹی فرمایا کرتے تھے کہ سیدعلم اللہ نے بھے (عبدالحکیم کو) ایک مرتبدایک روپیہ عطا کیا۔ میں نے وہ روپیہ تیرک کے طور پر ایک تھیلی میں رکھ لیا۔ کی سال دہ روپیہ میرے پاس رہا۔ جب تک وہ روپیہ موجو درہا، تھیلی میں سے روپے ختم نہیں ہوئے۔

#### وفات:

عمر کے آخری جھے میں غذا بہت کم کر دی تھی چنے کی دال کا تھوڑا ساپانی اور چند دانے چاول کے کھاتے۔ حبّ رسول اللہ ﷺ کے جذبے میں یہ دعا کرتے کہ آئی ہی عمر ہو 'جتنی کہ رسول اللہ ﷺ کوعطا فرمائی گئاتھی۔ حبّ رسول اللہ ﷺ کوعطا فرمائی گئیتھی۔ مرزی الحجہ ۹۱ ۱۵ ماکتوبر ۱۷۸۵ء کو دوشنبہ کے روز رائے بریلی میں فوت ہوئے۔ باسٹھ برس' آٹھ مہینے ادر چیس دن کی عمر پائی۔ تاریخ وفات' دوست بفردوس رسید' نکلی۔

سطان اورنگ زیب عالم گیرکوسیدعلم اللہ ہے بردی عقیدت تھی۔ انہی ونوں اس نے خواب دیکھا کہ رمؤل اللہ ﷺ نے رصلت فرمائی اور فرشتے آپ کے جناز ہ مبارک کوآسان پر لے گئے۔ اس خواب سے عالم کیرخت پریشان ہوا۔ ملا جیون سے ذکر کیا تو انھوں نے کہا' غالبا سیدعلم اللہ فوت ہو گئے۔ چنا نچہ خواب کی تاریخ کھی گئی۔ پھروقا کئے نویس کی اطلاع سے تصدیق ہوگئی کہ واقعی سیدعلم اللہ نے اسی روز انتقال کیا۔ باوشاہ نے ملاجیون سے پوچھا کہ آپ نے یہ تعبیر کس ولیل کی بنا پری تھی؟ کہا' صرف اس بنا پر کہ سیدعلم اللہ اتباع سنت کا ملاجیون سے پوچھا کہ آپ نے یہ تعبیر کس ولیل کی بنا پری تھی ؟ کہا' صرف اس بنا پر کہ سیدعلم اللہ اتباع سنت کا ایک نہایت پا کیزہ اس قدر کائل ترین نمونہ دنیا سے اٹھ گیا۔

اولار:

سیرعلم الله کی شادی سید ہاشم جانسی کی صاحب زادی بی بی صالحہ سے ہوئی تھی۔ اس سیدہ سے جار

بیٹے اور دو بیٹیاں ہوئیں۔ بیٹیوں میں سے ایک بیٹی کا نام سید ہ حنیفہ تھا۔ ان کی شاوی سیدعبدالرحیم بن سید ہدایت اللہ (بن سید اسحاق برادرسید نظل ) سے ہوئی۔ دوسری حلیمہ تھیں 'جوسیدمجم جعفر بن سید قطب عالم سے بہائ گئیں۔

عپار بیٹوں کے نام یہ تھے: سب سے بوے سید آیت اللهٔ دوسرے سید محمر ہدیٰ تیسرے سید ابوصنیفہ اور چوتھے سیدمحمد۔! سید ابوصنیفۂ بتیس سال کی عمر پا کر سیدعلم الله کی زندگی ہی میں ۱۸۸۰ھ/ ۱۷۷۷ء میں وفات پاگئے تھے۔ سید آیت اللہ نے ۱۲ سرجب ۱۱۱۱ھ/ ۳۰ مراکؤ بر۴۰ کے اوکوانتقال کیا۔

سيد محمد مدي نے رہيج الاول ١٢٠هم من ٨٠ ١٥ ء كور حلت فر مائى۔

سید محمرُ وائر وَعلم الله کی سکونت ترک کر کے شہر دائے بریلی کے اس جھے میں جا آباد ہوئے تھے جو قلعے کے نام سے موسوم تھا۔ والدہ کو بھی ساتھ لے گئے تھے۔ وہیں ایک دائر و بنالیا تھا' ایک مبحد بھی تغییر کرلی تھی۔ ان کی والدہ سیدہ نی بی صالحہ اپنے جلیل القدر شوہر (سیدعلم الله) کے بارہ برس بعد اار صفر ۱۱۰۸ھ/۱۳ ساراگست ۱۹۹۱ء کو عازم فردوس ہوئیں۔خودسید محمد نے ۲۲ رائیج الثانی ۱۱۵۵ھ/ ۱۱رجولائی ۲۲ کا اور جنت کی راہ لی۔

ان سب کے حالات ان شاء اللّٰہ اپنے اپنے مقام پر بیان ہوں گے۔ بینہایت پاک باز اور بلند مرتبت حضرات تھے۔

سیدعلم اللہ نے وصیت کی تھی کہ میرے بعد کسی بینے کی دستار بندی نہ کی جائے۔ یعنی کسی کو خلیفہ یا جائشین نہ بنایا جائے۔ سجادہ آ رائی کا جوسلسلہ عام طور پر رائج تھا'اس سے خت متنفر تھے اور چاہتے تھے کہ ان کے خاندان میں بیسلسلہ جاری نہ ہو۔ چنا نچے اس پڑمل ہوا۔ اس گھرانے کے بہت سے افراد نے اپنے حلقے سے باہر جا کربھی کسب نیض کیا۔ اگر کسی شخص نے خود ان میں سے کسی سے مستفیض ہونے کی خواہش ظاہر کی تو اس کی تمنا جا کربھی کسب نیض کیا۔ اگر کسی شخص نے خود ان میں سے کسی سے مستفیض ہونے کی خواہش ظاہر کی تو اس کی تمنا کھی پوری کر دی۔ لیکن با قاعدہ گدی بناکر یا سجادہ نشین ہوکر کسی نے افاوہ وافاضہ کا سلسلہ شر دع نہیں کیا۔ اس طرح دینوی مال و دولت اور عزوجاہ کی طلب کو بھی کسی نے شیوہ نہ بنایا اور نہ اس کے لیے کوئی سرگر داں ہوا۔ اگر دولت میں بانے دیا ہے۔

### ۲۹ – قاضی علی بیجا پوری

قاضی علی بن اسد الله بن عبدالله بن و جیدالدین علوی تجراتی بیجا پوری۔ عالم کبیر' شخ عصر اور علامه ً وفت تھے۔ حسن اتفاق ملاحظہ ہو کہ ان کے والد اسد اللہ بھی عالم و فاضل تھے دادا عبداللہ بھی ریگانہ روز گار اور

سیدعلم الله کے حالات کے لیے ملاحظہ ہو: تذکرۃ الاہرار مخزن احمدی ۔ وقائع احمدی ۔ نتائج الحرمین ۔ بحرز ذخار ۔ مهر
 جہال تاب ۔ خزینہ الاصفیا ۔ سیرت السادات ۔ اعلام الهدیٰ ۔ سیرت عطیہ ۔ سیداحمد شہید سیرت ۔ سیداحمد شہید۔

صاحب علم تنے اور پر دادا و جیہ الدین بھی دیار ہند کے منفر دعالم' متازمحقق اور بلند مرتبہ مصنف تھے۔ یعنی کئی پشتوں سے بیے خاندان علم و تحقیق اور زہد و اتقا کا مرکز چلا آ رہا تھا اور بے شارعلما و فضلا ان سے کسب فیض اور اخذ علم کر چکے تھے۔ تدین و تقویل میں بھی ان کا ورجہ بہت او نچا تھا۔عباد وصلحا کی بہت بڑی جماعت ان سے شرف فیض حاصل کر چکی تھی۔

قاضی علی گرات میں پیدا ہوئے۔ وہیں پرورش پائی اور اسی شہر کے فحول علا اور نامور فضلا سے تصیل کی۔ یہاں تک کہ تفییر طدیث فقہ اور دیگر علوم متداولہ میں او نچے در ہے کو پہنچ اور اقر ان ومعاصرین میں بڑی شہرت پائی۔ اصلاً گرات کے رہنے والے تھے لیکن سلطان ابراہیم عادل شاہ کے عہد میں اپ برادر کبیر میران میں اسداللہ کے ساتھ بچا پور منتقل ہو گئے تھے اس لیے بچا پوری کی نسبت سے مشہور ہوئے۔ والی بچا پورسلطان ابراہیم عادل شاہ نے ان کی بڑی تکریم کی اور منصب قضا پر متعین کیا۔ بچا پور میں ایک عظیم الشان مدرسہ قائم فرمایا جس سے علا وطلبا کی کیر تعداد مستفید ہوئی۔ ان کے مشہور تلا فدہ میں شخ ابوتر اب بچا پوری (متونی فرمایا جس سے علا وطلبا کی کیر تعداد مستفید ہوئی۔ ان کے مشہور تلا فدہ میں شخ ابوتر اب بچا پوری وغیرہ کے فرمایا جس سے علا وطلبا کی کیر تعداد صنفید ہوئی۔ ان سے مشہور تلا فدہ میں عبد الحجید بچا پوری وغیرہ کے اسے گرا می خصوصیت سے لائق تذکرہ ہیں۔ چونکہ ان سے اس عہد کے کیر اصحاب علم اور با مور حصر ات نے علم حاصل کیا تھا گہذ ان 'استاذ الا ولیا'' کے لقب سے ملقب ہوئے۔

اس جلیل القدر ہندی عالم وفقیہ نے ۵ ذی العقد ہ • ۱۰۵ سر جولائی ۱۲۲۰ وکو یجا پور میں وفات پائی اور میں اوفات پائی اور میں اور میں اور میں اور میں اور وہیں ذن کیے گئے گ۔

# • ۷- قاضی علی اکبراله آبادی

قاضی علی اکبرالہ آبادی گیار ہویں صدی ہجری کے نامور ہندوستانی شیخ اور معروف عالم وفقیہ تھے۔ فقہ اور اصول فقہ کے ماہر علما میں سے تھے۔ مرقبہ علوم عربیہ کے رموز و نکات سے کامل آگاہی رکھتے تھے۔ شاہ جہان کے وزیر اور معتمد خاص علامی سعد اللہ خال کے ندیم وجلیس تھے۔ سعد اللہ خال ان کی جامعیت علم و ادراک سے بہت متاثر تھا۔ اس کا فرزندا کبرلطف اللہ خال طویل عرصے تک ان کے حلقہ تلمذ میں شامل رہا جو باپ کی طرح فضل و کمال اور شجاعت و بسالت کا مرقع تھا۔ علوم ومعارف کے مختلف گوشوں میں عبور رکھتا تھا۔ باپ کی طرح فضل و کمال اور شجاعت و بسالت کا مرقع تھا۔ علوم ومعارف کے مختلف گوشوں میں عبور رکھتا تھا۔ علامی سعد اللہ خال کے بعد اسے شاہ جہان نے اپنی تربیت میں لے لیا تھا۔ اور نگ زیب عالم گیرنے زمام سلطنت ہاتھ میں لی تو درجہ بدرجہ اس کو بہت ترتی دی۔ عالم گیر کا یہ معتمد علیہ امیر تھا۔ ۱۱۱۳ اور ۲۰ کا اوکوف میں لطف اللہ خال نے قاضی علی اکبرالہ آبادی سے برا فیض حاصل کیا اور ان کے حسن تربیت سے اکثر علوم میں لطف اللہ خال نے قاضی علی اکبرالہ آبادی سے برا فیض حاصل کیا اور ان کے حسن تربیت سے اکثر علوم میں

<sup>📦 🕻</sup> کرہ علا کے بندا ص ۱۳۲ - زبیة الخواطر - ج ۵ ص ۱۸۱۴۸ -

#### فقبائے بند (جلد چہارم)

مہارت پیدا کی۔

علامی سعد الله خال سے تعلق کی بنا پر قاضی علی اکبراله آبادی کوسعد الله خانی کہا جاتا تھا' اوروہ''م قاضی علی اکبراله آبادی سعد الله خانی'' کے نام ہے موسوم تھے۔

قاضی علی اکبر کی وسعت معلومات کی شہرت سلطان اورنگ زیب عالم گیرتک کینچی تو اس نے الن اور اس نے الن کی قابل نے الن کی قابل نے الن کی قابلیت کے مزید جو ہر کھلے اور ان کی دخت فلز اس نے الن کی قابلیت کے مزید جو ہر کھلے اور ان کی دخت فلز احتضار علوم اور ورع و اتفا کا علم ہوا تو لا ہور کے محکمہ قضا پر مامور فرمایا۔ وہ پوری زندگی اس عہدہ و فیعہ پر فائل رہے۔ قضا کے منصب جلیلہ میں بڑے او نیچ کردار کے حامل تھے۔ اس عظیم ذمہ داری کو نبھانے میں بیشر عظمت کا شوت دیا۔ ان کی نگا و احتساب بڑی تیز تھی ۔ لوگوں پر کڑی نگرانی رکھتے۔ ورود و تعزیزات کے انہا میں صاحب عزیمت اور مستقل مزاج تھے۔

اس باب میں ان کے عزم و استقلال کی بنا پر بعض امرائے سلطنت ان سے ناراض رہے' کیاں بادشاہ عالم گیر کی ہیبت اور دبد ہے کی وجہ سے کسی کوان کی طرف آئی اٹھا تھا کر دیکھنے اور ہاتھ بڑھانے کی جرات نظامی اثنا میں امیر قوام الدین اصفہانی کو لا ہور کا والی مقرر کیا گیا۔ نظام الدین اس شہر کا کوتوال تھا۔ قوام الدین اصفہانی نے کوتوال تھا۔ قوام الدین اصفہانی نے کوتوال تھا۔ قوام الدین اصفہانی نے کوتوال شار کی اصلا ہے اور قاضی علی اکبر پر قابو پایا جائے۔ چنا نچہ کوتوال نے اپ خاص آ دمیوں کی طاقت سے ان کوا پی گرفت میں لے لیا اور قاضی علی اکبر پر قابو پایا جائے سید فاضل کو لگر کہ دیا۔ جب ان کے قبل کے حادثہ محزنہ کی اطلاع بادشاہ اور نگ زیب عالم گیرکو ہوئی تو اس نے قوام الدین اور نظام الدین کوتوال کو قاضی علی اکبر کے ورثا کے حوالے کر دیا گیا گیا گر اللہ بن کوتوال کو قاضی علی اکبر کے ورثا کے حوالے کر دیا گیا گیا کہ مقدے کا شریعت کے مطابق فیصلہ کیا جائے' لیکن قاضی علی اکبر کے ورثانے ان کومعاف کر دیا۔

مآثر عالم میر میں بھی اس حادثے کا ذکر کیا گیا ہے۔اس کے الفاظ کا ترجمہ یہ ہے:

'' دارالسلطنت لا ہور کے واقعہ نگار نے اطلاع دی کہ قاضی شہرسیدعلی اکبڑا پنی دیانت اور طبیعت کا سختی کی وجہ سے سی کے آگے سرنہیں جھکا تا تھا۔ قاضی مذکور کے بھا نجسید فاضل کا طرز عمل اس کے برعس تھا۔ وہ اپنی کم عقلی کی وجہ سے دست دراز اور بدزبان تھا۔ لا ہور کے حکام یعنی ناظم اور کوتو ال شہراس کے ہاتھ اور نبان سے نگ آگئے تھے۔انھوں نے مجبور ہو کر اس کی جان لینے کی ٹھانی۔ قاضی علی اکبر نے بھی اس فترہ آشوب میں امیر قوام الدین ناظم لا ہور کے ہاتھوں بے صد ذلت اور رسوائی کے ساتھ جان دی۔

'' ناظم لا ہور توام الدین اور کوتوال نظام الدین دونوں شاہی خدمت و خطاب سے برطرف کیے گئے۔ نظام الدین کوتوال تو لا ہور ہی میں ختم ہوا' اور قوام الدین کوحضور شاہی میں طلب کیا گیا۔ قوام الدین کے بجائے شنراوہ محمد اعظم پنجاب کے ناظم مقرر ہوئے اور طرت ہ مرضع کے عطیے سے سرفراز فربائے گئے۔ لطف الله خال کو موبے کی نیابت عطا ہوئی اوراس امیر کے تغیر سے ابونھرخال کو خدمت عرض کرر پر متعین فرمایا گیا۔

"" قوام الدین اجمیر میں آستانہ والا پر حاضر ہوا۔ تحکمہ شرعیہ میں اس کے خلاف مقدمہ دائر ہوا' اور
روزانہ عدالت میں ذلیل وخوار ہونے لگا۔ بالآ خرسیدعلی اکبر مرحوم کے بیٹے نے' اعز وَ دربار کی سفارش سے
مطالبہ قصاص کا دعوی واپس لے لیا۔ قوام الدین کوخود ہی اپنی حالت پر رحم آیا اور اس نے جلد ہی دنیا کو خیر باد

قاضی علی اکبر مصنف بھی منے مختلف علوم وفنون پر ان کی گہری نظر تھی۔ فاری زبان کی مشہور دری کتاب د فصول آکبری' اور عربی زبان میں' اصول آکبری' اور اس کی شرح' ان کی تصانیف میں شامل ہیں۔ یہ دونوں کتابیں علم صرف کی ہیں۔

قاضی سیدعلی اکبرکواس عہد کے علائے ہندگی اس بلند مرتبت جماعت میں شمولیت کا فخر حاصل تھا' جن کوعالم گیرنے فقاویٰ ہندیہ ( فقاویٰ عالم گیری ) کی تدوین وترتیب پر شعین کیا تھا۔ برصغیر کے بیالم وفقیہ • • • • هے ایم ایم ایم ایم ایم سے گئے ہے۔

## ا ۷-شخ علی یانی پتی

شخ علی بن محمود بن عبدالصمدانصاری پانی پی عبدالقادر کے عرف سے معروف تھے۔ عالم وفقیہ اور زاہد ومتی تھے۔ نفل وصلاح کے اوصاف سے متصف تھے۔ اپنے بچپازاد بھائی شخ عبدالملک بن عبدالغفور پانی پی اورشخ عبدالرزاق ججھانوی سے اخذ علم کیا۔ پھر کسب فیض کے لیے مختلف بلادوامصار کے سفر پردوانہ ہوئے۔ لاہت وقد بن کا اندازہ سیجھے کہ تین مرتبدارض تجاز اور بیت المقدس کا عزم فرمایا۔ برصغیر کے شہرہ آفاق عالم وفقیہ شخ علی بن حسام الدین متی سے بھی فیض حاصل کیا۔ مختلف مقامات میں گھوے پھرے اور بہت می عبادت گاہوں کی سیر کی انگر نے کا سوال کیا نہ کس سے کھانا کھایا گاہوں کی سیر کی درخواست کی۔ مدت تک شہراجین میں مقیم رہے۔ اجین سے سار تگ پور کا قصد فرمایا وہاں ان کے محترم قاض کے عہدے پر مامور تھے۔ ان کی وفات کے بعد بیہ منصب بلندان کے سپر دہو گیا تھا لیکن طبیعت کی جگہ جم کر بیٹھنے پر آمادہ نہ ہوتی تھی۔ چلنے پھر نے اور آزادی سے رہنے کی عادت پڑگی تھی۔ لہذا بیہ طبیعت کی جگہ جم کر بیٹھنے پر آمادہ نہ ہوتی تھی۔ چلنے پھر نے اور آزادی سے رہنے کی عادت پڑگی تھی۔ لہذا بیہ

<sup>•</sup> مآثر الامرا- جس ص ٩٩ تا١٠١- مآثر عالم كرئ ص ا ١٠١٢- مقاح التوارخ مص ٢٨١ - فرحت الناظرين (شخصيات) مآثر الامرا- جس ص ١٩٠٤- نزية الخواطرين ٥ ص ٢٨٠ ٢٨٠ - بزم تيوري ص ١٩٠٥- ١٠ معارف العظم گره ( بابت ماه جنوري ١٩٣٧ء مص ١٩٠٥- نزية الخواطرين ٥ ص ٢٨٠ ٢٠ - برصغير باك و بنديس علم فقه ص ٥٥٠- تذكرة مصفين ورس نظائ م

منصب ان کی طبع خاطر کے مطابق نہ تھا۔ کئی مرتبہ اس سے دست کش ہوئے 'اور جب جی چاہتا ایک مقام ہے دوسرے مقام پر منتقل ہو جاتے اور ایک شہر سے دوسرے شہر کومسکن تھہر الیتے ۔ جہاں جاتے لوگ عقیدت ہے پیش آتے اور وہاں سے جانے نہ دیتے۔

بہترین واعظ اور ناصح سے آ واز میں بے پناہ اثر تھا۔ فصاحت و بلاغت کے اونے درجے پر فائز ہے۔
جو بات زبان سے نکلتی لوگوں کے دلوں میں اترتی چلی جاتی اور وہ بے صدمتاثر ہوتے۔ اللہ کے سواکس سوال نہ

کرتے۔ عربی اور فاری کے اس انداز سے اشعار پڑھتے اور ان کی توضیح فرماتے کہ لوگ وجد میں آ جاتے۔
قرآن مجید کے مفسر سے۔ اس کے مشکل مقامات اور ناتخ ومنسوخ و غیرہ کی نہایت عمدگ سے وضاحت فرماتے۔ پھرشان نزول فرآن کی عبارات و استعارات انجاز و ایجاز تصفیص اعراب مجملات مقامات تذکیر وموعظت واقعات وقصص فضائل اس کے اجمال وتفصیل متقاربات و محکمات حروف مقطعات اور وی وغیرہ ایسے اہم مسائل پر اس اسلوب سے گفتگو فرماتے کہ سامعین اش اش کر اٹھتے۔ انداز بیان درو میں ڈوبا ہوا ، جو بات زبان سے ادا ہوتی وہ قلب کی گہرائی سے نکلی اس سے اثر کا دائر ہ اور بھی بڑھ جاتا۔

میں ڈوبا ہوا ، جو بات زبان سے ادا ہوتی وہ قلب کی گہرائی سے نکلی اس سے اثر کا دائر ہ اور بھی بڑھ جاتا۔

میں ڈوبا ہوا ، جو بات زبان سے ادا ہوتی وہ قلب کی گہرائی سے نکلی اس سے اثر کا دائر ہ اور بھی منعقد ہوتا۔

میں دورہ مسلم موعظت و تذکیر جاری تھا ، جو جمعے کے دوز سارنگ پور کی جامع مباد میں منعقد ہوتا۔

پورا وعظ خاص ترتیب کے ساتھ قرآن مجید سے کہتے۔ وفات کے دن سورہ مزمل کی تفسیر بیان کی۔ بدن میں لزا پیدا ہوا ، بھی وصیت فرمائی اور اللہ کو بیارے ہو گئے۔ یہ واقعہ اا ان میاسے کو پیش آ یا گ

### 24-خواجه على پنوتشميري

خواجه علی تشمیری کشمیری بیدا ہوئے اور وہیں نشونما پائی جلیل القدر کشمیری عالم شخ یعقوب صرفی اور شخ سمن الدین کشمیری کے شاگرد تھے۔ شخ حمزہ کی صحبت میں بھی رہے اور ان سے استفاضہ کیا۔ ان بزرگوں سے کسب فیض اور اخذعلم کے بعد حرمین شریفین گئے۔ جج وزیارت کا شرف حاصل کیا اور شخ شہاب الدین احمد ابن ججربیشی مکی سے علم حدیث کی تحصیل کی۔ پھر کشمیروا پس آ کر درس وافا وہ کا سلسلہ شروع کیا۔ خلق کشران کے چشمہ علم سے سیراب ہوئی۔

خواجہ زین الدین علی کے نام سے مشہور تھے۔ بڑے اہل علم اور فاضل بزرگ تھے۔ ان کا ثار گیار تھے۔ ان کا ثار گیار تھوی صدی جبری کے ارض کشمیر کے نامور فقہا میں ہوتا تھا۔ عبد جبال گیری کے عالم تھے۔ اپنے مسکن سے مصل محلّہ رانیواری میں وفن ہوئ کو۔

اذ کارابرار (ترجمه گزارابرار) مس ۳۹۲ ۳۹۲ - نزیمة الخواطرح ۵ ص ۲۸۸ -

<sup>🗗</sup> حدائق الخفيه -ص ٢٢٦ - تاريخ تشمير اعظى -ص ١٣٥ ١٣٥ - تذكرة علمائے بند-ص ١٧١ - مزبهة الخواطرج ٥ ص ١٨٧ -

#### ۳۷-سیدعمر حضرمی

سیدعمر کاسلسلہ نسب ہے جہ عمر بن عبداللہ بن عبدالرحلٰ بن عمر بن محمہ بن احمہ بن ابوہم باشیبان حضری ۔
شافعی المسلک فقیہ اور استاذ ہے۔ ہندوستان میں پیدا ہوئے اور اس ملک کے علا دفضلا سے تعلیم حاصل کی ۔ یہاں
سے فارغ التحصیل ہونے کے بعد تر یم گئے۔ وہاں جید علائے کرام کی مند آ راستہ تھی اور تشذگان علوم کی ایک جماعت حصول علم میں مشغول تھی سیدعمر حضری بھی اس میں شامل ہو گئے چنا نچے شخ عبداللہ بن شخ اور ان کے فرزند
شخوزین العابدین سے اخذ علم کیا تاضی عبدالرحلٰ بن شہاب الدین سے نقہ کی تعلیم حاصل کی شخ ابو بکر بن شہاب الدین اور شخ محمہ ہادی ) سے دیگر علوم دیدیہ پڑھے۔
الدین اور ان کے دونوں اصحاب علم بھائیوں (شخ احمہ بن شہاب الدین اور شخ محمہ ہادی ) سے دیگر علوم دیدیہ پڑھے۔
پُرجی تشکی علوم و معارف پوری نہ ہوئی تو جاز مقدیں کا رخ کیا۔ عرصہ در از تک مکہ مرمہ اور مدینہ منورہ میں اقامت
گزین رہے اور اس اثنا میں ان دیار پاک کے علائے عظام کی ایک جماعت سے فیض یاب ہوئ جن میں سید عمر کر میں از اس من عبدالرحیم بھری شخ احمد بن ابر اہیم علان شخ عبدالرحل خطیب اور دیگر فضلائے کرام کے اسائے گرامی شامل بی عبد الرحیم بھری گئے کی طرف سے خرقہ خلافت بھی عطا ہوا اور بیشتر نے بیعت وارشاد کی اجازت مرحمت فرمائی۔

ججاز مقدس سے پھر عازم تر ہم ہوئے۔شادی کی اورسلسلۂ تدریس کا آغاز فرمایا۔ تر ہم میں پچھ عرصہ قیام اور درس وافادہ کے بعد دیار ہندگی راہ لی۔اس زمانے میں سورت کی بندرگاہ بوی مشہورتھی 'وہاں مقیم ہوئے اور عام اور سید محمد بن عبداللہ العیدروس کو ان کی آمد کی اطلاع ہوئی تو بہ ایس علم وفضل وہیں جا کر استفادہ کیا اور عام طریقہ تعلیم کے مطابق با قاعدہ ان کے حلقہ تلامذہ میں شمولیت کی بہت سے علوم میں مستفید ہوئے۔ملک عزر نے بھی جو ایک حبثی نزاد امیر اور وزیر تھا 'حاضر خدمت ہو کر ان کے سامنے زانو کے تلمذ تہہ کیا۔ بعد از ال ملک عزر برماقتد ارتا یا تو سید عمر حضری ان کے بیاس آگئے اور اس کی وفات تک مصروف درس وافادہ رہے۔

ملک عنبر کی وفات کے بعد سلطان عاول شاہ کے ہاں بیجا پور چلے گئے۔ عاول شاہ نے ان کی بڑی تکریم کی اوراعزاز وانعام سے سرفراز کیا۔ کئی سال بیجا پور میں مقیم رہے۔ پھر بلکام شہر میں توطن اختیار کرلیا اور لوگوں کی علمی نفع رسانی میں مصروف ہو گئے۔ طلبا کی جود کفالت کرتے اور اُحیاں کتابیں مہیا کرتے ' کھلے دل کے ساتھ مال و زرعطا کرتے' قیام وطعام کا انتظام فرماتے' پہننے کے لیے کپڑے عنایت کرتے ' غرض ان کے تمام مصارف کے خود فرمددار تھے۔

سیدعر حضری کا چشمہ فیض طویل عرصے تک جاری رہا'جس سے علا وطلبا کے جم غفیرنے فیض حاصل کیا۔ حسن اخلاق کا اعلی نمونہ تھے رعب ادر شہامت وجلال کے مالک تھے۔ بیجا پور کی سکونت ترک کرنے کے بعد تادم زندگی بلکام شہر میں اقامت اختیار کیے رکھی۔ ۲۲-۱۱ھ/۱۹۵۹ء میں وفات یا کی 🗗۔

י בי ווול - הדים אוז' מוז-

### سم ۷- قاضی عمرا کبرآبادی

قاضی عمر بن حامد اکبر آبادی شخ اور عالم و فقید ہے۔ قاضی ناصر الدین عمر کے نام سے معروف ہے۔ مولانا ابو حامد ہارونی اور مفتی ابوالفتے تھائیسری وغیرہ اساتذہ سے تھے۔ ابتدا میں ساع غنا کے نالف تھے اور اس سے وافاد سے کا سلسلہ شروع کیا۔ فقہ واصول کے تبحر علما میں سے تھے۔ ابتدا میں ساع غنا کے نالف تھے اور اس سے منع کرتے تھے کی سلسلہ شروع کیا۔ فقہ واصول کے قائل ہو گئے تھے اور خود ساع کرنے گئے تھے۔ ۱۰۰۲ھ/۱۵۹۸ء میں فوت موسے کے دیا میں موسے کے قائل ہو گئے تھے اور خود ساع کرنے گئے تھے۔ ۱۰۰۲ھ/۱۵۹۸ء میں فوت ہوئے۔

## ۵۷- قاضی عنایت الله بلگرامی

قاضی عنایت الله صدیقی بلگرامی بلگرام کے مشہور اور نامور عالم قاضی الله دادا صدیقی کے فرزند سے لیے ۔ بلگرام میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی۔ گھر میں علم کی نہر جاری تھی اور بہت بڑے عالم باپ کے بیخ سے ابتدا سے انتہا تک تمام کتب درسیدوالد ماجد سے پڑھیں۔ فضیلت علمی سے بہرہ ور ہوئے اور تحقیق و کاوش کے اعلی مرتب کو پہنچ۔ یہاں تک کہ بلد او بلگرام کی مسند افحا کوزینت بخشی اور اس منصب علیا کے تمام لوازم بہ وجداحسن انجام دیے۔ سید طیب بن عبدالواحد بلگرامی سے صدق دلا نہ مودت رکھتے تھے سید طیب وہلی گئے تو قاضی عنایت اللہ کی درخواست کے موجب شخ عبدالحق محدث دہلوی پڑھ تھے۔ سلے اور قاضی مدوح کے لیے شخ محدث سے شرف اجازہ اور سلسلے کے بزرگان کرام کا شجرہ حاصل کیا ۔

قاضی عنایت اللہ بلگرا می گیارھویں صدی ہجری کے عالم وفقیہ نتے کیکن ان کی تاریخ ولا دت ووفات کاعلم نہیں ہوسکا۔

### ۷۷-مولا ناعوض وجیه سمرقندی

مولا ناعوض وجیہ سمر قندی مضافات سمر قند کے ایک قریہ میں پیدا ہوئے جس کا نام'' احسیک "ہے۔
اسی مقام پرنشو ونما پائی۔ میرعوض تا شقندی سے علم حاصل کیا اور فقد کی تعلیم سے بہرہ مند ہوئے۔ خاصا عرصدان
کی صحبت و ملازمت اختیار کیے رکھی۔ اپنے دور کے شخ 'عالم کبیر اور نقیہ نام دار سے۔ صاف ذہن بلند فطرت'
فہم وقطین روشن سمیر' قومی الحفظ 'عالی فکر اور اور نچے دِل و د ماغ کے عالم سے۔ محقول و منقول میں اپنے تمام
قرم وقطین روشن سمیر' قومی الحفظ 'عالی فکر اور اور نچے دِل و د ماغ کے عالم سے۔ محقول و منقول میں اپنے تمام
اقران و معاصرین سے فائق تر سے طویل مدت تک بلخ میں درس و افادہ کی مند پر فائز رہے ادر بے شار لوگوں

<sup>0</sup> نزبة الخواطرج ۵ ص ۲۸ ن۲۹۰ بحواله اخبار الاصفيا-

ما ترالکرام ۲۱۹-نزبة الخواطر ۲۹۰ ص۲۹۰

کوفائدہ پہنچایا۔شاہ جہان باوشاہ نے اسپنے بیسویں سال جلوس (۵۹ اھ/۱۹۵۲ء) کے اواخر میں بلخ فتح کیا تو مولا ناعوض وجیہ سے ملاقات ہوئی۔اس پادشاہ دین بناہ کے نیک افکار وخیالات اور جذبہ دین داری سے وہ بہت متاثر ہوئے۔ بادشاہ پر بھی ان کی ذکاوت وفطانت اور دقت نظر کا بڑا اثر ہوا۔ چنانچہ وہ ہندوستان تشریف کے آئے۔ بادشاہ خوش اطوار نے ان کومفتی شکر کے منصب اعلیٰ پر مامور کیا۔

شاہ جہان کی معزولی کے بعداس کا بیٹا اورنگ زیب عالم گیرسریر آ رائے سلطنت ہند ہوا تو اس نے بھی ان کی نہایت تکریم کی۔ ان کے مرتبعلم وفضل کاعملُ اعتراف کیا اور ۲۹ اھ/ ۱۹۵۹ء بیں محتسب کا عہدہ بیٹی کیا۔ دولت تیوری بیں مولا ناعوض وجید پہلے آ دمی سے جنسیں احتساب کامحکمہ سپرد کیا گیا۔ ان کا کام اس بات کی نگرانی کرنا تھا کہ کوئی فواحش کا مرتکب تو نہیں ہورہا ہے؟ کسی نے حدود شریعت سے قدم باہر تو نہیں نکال لیے بیں اور منہیات کی وادی بیں داخل نہیں ہوگیا ہے؟ حلال اور حرام امور بیس امتیاز کی شری پابندیوں کونظر افراز تو نہیں کر دیا گیا ہے؟ کہیں مسکرات کا استعال تو نہیں ہورہا ہے؟ ان امور پر ، وکڑی نگاہ رکھتے تھے اور جو لوگ حدود شری سے تجاوز کرتے انھیں با قاعدہ سزادی جاتی تھی۔

مولا ناعوض وجید کی شخصیت اور خدمت کی بنا پر انھیں خلعت خاص عطا کیا جاتا اور پندرہ ہزار روپے سالانہ دیے جاتے ۔ بعدازاں اس کے عوض میں یک ہزاری منصب اور ایک صد گھڑ سوار کا منصب عطا ہوا۔

مولانا ممدوح بادشاہ اورنگ زیب عالم گیر کے نزدیک بڑے معتمدعلیہ ہے۔ ۱۰۵۵ھ/۱۹۲۵ء تک الص ۱۹۲۵ء تک اللہ مدوح بادشاہ نے انتخابی معزول کر دیا ' ان کی جگہ خواجہ قادر کو بیر منصب تفویض ہوا۔ منصب احتساب سے معزول کے بعد وہ اپنے گھر میں گوشہ گیر ہو کر بیٹھ گئے اور درس وافادہ کا سلسلہ شروع کر دیا۔ تھوڑے ہی عرصے بعد ۲۵۰۱ھ/۱۹۲۱ء میں بادشاہ ان سے پھر خوش ہوگیا اور لغرش معاف کر دی۔ پہلا منصب بحال کر دیا اور اپنے بیٹے محمد اعظم کا اتالیق بھی مقرر کیا۔ پھر زندگی بھران سے لوگ نفع اندوز ہوتے رہے۔

بے شبہ مولا ناعوض وجیہ متقی اور پر ہیزگار عالم تھے۔احکام شرح کے پابند تھے عوام کوا تباع سنت کی راہ متقع پر چلانے اور قائم رکھنے اور بدعات کا خاتمہ کرنے میں ہرآن سائی رہتے۔اس میں قطعی مبالغہبیں کہ اس دور میں مولا ناموصوف جیسا متبع سنت محتسب کوئی نہیں جوا۔ان کے فضل و کمال کا اس عہد کے تمام تذکرہ نگار واضح الفاظ میں اعتراف کرتے ہیں۔

واضح الفاظ میں اعتراف کرتے ہیں۔

دورمغلیہ کے اس عالم وفقیہ نے ۱۰۸۷ھ/۱۶۷۶ءمیں وفات پاک 🗣

<sup>&#</sup>x27; ' ل سالح (الموسوم بدشاه جبان نامه) جسم ص ۱۰۳ عالم كيرنامهُ ص ۱۹۳ - ما ترعالم كيري ص ۲۷۱ م ١٧٧ -

### 22- شيخ عيسلي سندهي

شخ عیسیٰ سندهی کا سلسله نسب بیه جنبسی بن قاسم بن پوسف بن رکن الدین بن معروف بن شهاب الدین المعروف بن شهاب الدین المعروف البندی الهندی الله میسی القادری بیسیٰ جندالله بھی کہا جاتا ہے۔ شخ عیسیٰ کوسی الاولیا کے لقب سے بھی ملقب کیا جاتا ہے اور شخ عیسیٰ جنداللہ بھی کہا جاتا ہے۔

شخ عیسی کے آباد اجداد اصلاً علاقہ سندھ کے تصبہ پاتری کے رہنے والے تھے۔ یہ قصبہ خود انہی کے بزرگول نے آباد کیا تھا۔ اس خاندان کے بزرگ اپنے علاقے میں عزت و تکریم کے حامل تھے اور ان کا شارا اس عہد کے متبحر علائے دین گانہ روز گار مفسرین نامور محدثین اور مشہور اولیائے کرام میں ہوتا تھا۔ مغل حکمران نصیراللہ بن ہمایوں کی لشکر کشی سے جب ملک سندھ میں افراتفری پھیلی اور شورش و بدامنی کا دور دورا ہوا تو شخ نصیراللہ بن ہمایوں کی لشکر کشی سے جب ملک سندھ میں افراتفری پھیلی اور شورش و بدامنی کا دور دورا ہوا تو شخ عیسی کے والد شخ تاسم اور ان کے چھا شخ طاہر محدث اپنے متعلقین و مریدین اور اعزہ و اقربا کے ساتھ ۹۵۰ھ اس سے ایک علی میں وار برار) پہنچ ۔ اس سفر میں ان کو بخت تکلیف وہ حالات سے دو چار ہونا پڑا۔

یہاں یہ بتانا ضروری ہے کہ شخ عیسیٰ کے چھا شخ طاہرا پنے دور کے بہت بڑے عالم اور محدت سے ۔ زہد و تقویٰ کی وولت سے بھی مالا مال شے۔ ان کے علم وضل اور تدین واتقا کی شہرت تغال خاں تک پنجی جوان دنوں ملک برار کے نظم ونسق کا مالک تھا۔ اس نے بے حداصراراور نیاز مندی سے شخ طاہر محدث سے برار جوان دنوں ملک برار کے نظم ونسق کا مالک تھا۔ اس نے بے حداصراراور نیاز مندی سے شخ طاہر موست حاکم نے ان کی تشریف لانے کی استدعا کی۔ جب یہ خاندان تغال خاں کی التجا پر اپنج پور پہنچا تو اس علم دوست حاکم نے ان کی شان کے شایال ان کا خیر مقدم کیا اور نہایت عزت و تو قیر سے پیش آیا۔ اس نے شخ طاہر کو وہاں کے دارالعلوم کی مند پیش کی ۔ نقد روپے کے علاوہ زرخیز اراضی کا ایک گاؤں بطور جا گیرنذ رکیا۔ شخ طاہر نے گاؤں اور گھریلو معاملات کی ذمہ داری این جھوٹے بھائی شخ قاسم (شخ عیسی کے والد) کے سپر دکی اور خود درس تدریس اور تھنیف و تالیف میں مشغول رہے۔

پچھڑ صہ بعد ۵ ذی الحجہ ۹۲۲ ہے۔ ۱۱ کتوبر ۱۵۵۵ء شب یک شنبہ کوشن قاسم کے ہاں بیٹا پیدا ہوا۔ اس روز شن قاسم گھر پر موجود نہ تھے سفر پر ستھے۔ ان کے چھوٹے بھائی شن طاہر محدث نے نومولود کا نام عیسیٰ رکھا عیسیٰ نام رکھنے کی وجہ بیتھی کہ شن طاہر کے بچا کا نام عیسیٰ تھا' جواپنے دور کے جلیل القدر عالم اور نامور بزرگ تھے۔ اس نام کی معنوی برکت سے اللہ تعالیٰ نے اس نومولود عیسیٰ کو بھی علم وفضل اور ورع وتقویٰ کی دولت سے نوازا۔

نام کی معنوی برکت سے اللہ تعالیٰ نے اس نومولود عیسیٰ کو بھی علم وفضل اور ورع وتقویٰ کی دولت سے نوازا۔

شخ قاسم سفر سے واپس آئے تو آخص بیٹے کی ولادت کی خوش خبری سائی گئی اور بتایا گیا کہ نومولود کا نام سلیمان رکھنا چا ہے تھے اس لیے کہ جب ان کی بیوی حاملہ تھیں تو بعض نام عیسیٰ رکھا ہے۔ شخ قاسم بیٹے کا نام سلیمان رکھنا چا ہے شخ اس لیے کہ جب ان کی بیوی حاملہ تھیں تو بعض

پر ہیز گاراور نیک لوگوں نے بیخواب دیکھا تھا کہ شخ قاسم کے گھر حضرت سلیمان علیہ السلام تشریف لائے ہیں' لیکن انھوں نے بڑے بھائی (شخ طاہر ) کے احترام میں بیٹے کا نام نہیں بدلا۔

شخ عسیٰ سندھی نے ذہبی ماحول میں شعور کی آئیسیں کھولیں اورعلم وضل کی گود میں تربیت کی منزلیس طے کیں نوسال کی عربیں قرآ ن مجید حفظ کرلیا اورعلوم متداولہ کے حصول کی طرف عنان توجہ مبذول کی ۔گھر کی نفنا خالص علمی تھی اور ان کے عم محتر م شخ طاہر کی مند درس آ راستہ تھی ۔ شخ عیسیٰ نے ملا اسماعیل سے قرآ آن مجید پوھا جن کا اس دور میں تعلیم قرآ ن میں کوئی ٹائی نہ تھا۔ شخ طاہر محدث سے حدیث وفقہ کی تکمیل کی شخ مبارک سندھی سے اصول فقہ اور علم کلام کی تحصیل فرمائی۔ شخ عثان بوبکانی سے علوم عقلی وفقی حاصل کیے۔ شخ فتح اللہ شیرازی سے علوم ریاضی اور عروض سکھے ۔ شخ ابراہیم قاری سے جو مرغ لا ہوتی کے لقب سے ملقب سے تبجو بیدو قرائت میں جرائیلی لیجے کی تعلیم حاصل کی ۔غرض اس عہد کے اجلا وفضلا اور مشہور اساتذہ کی خدمت میں حاضر ہو تران سے تمام علوم مروّجہ اخذ کیے اور درجہ کمال کو پنچے ۔تصوف وطریقت سے بھی لگاؤ تھا۔ اس سلسلے میں شخ کشکر کران سے تمام علوم مروّجہ اخذ کیے اور درجہ کمال کو پنچے ۔تصوف وطریقت سے بھی لگاؤ تھا۔ اس سلسلے میں شخ کشکر کران سے تمام علوم مروّجہ اخذ کیے اور درجہ کمال کو پنچے ۔تصوف وطریقت سے بھی لگاؤ تھا۔ اس سلسلے میں شخ کشکر کران سے تمام علوم مروّجہ اخذ کی اور درجہ کمال کو تبنچ ۔ تصوف و تالیف کے ذریعے سے لوگوں کوفیض پہنچا تے رہے۔ کشائ کی عربھ ریاضت و تجاہدہ درس و تدریس اور تصنیف و تالیف کے ذریعے سے لوگوں کوفیض پہنچا تے رہے۔ کشن کی شخ عیسیٰ سندھی متوکل علی اللہ عالم متھے اور دینوی آسائش و نعمت پر نظرو فاقہ کی زندگی کو ترجے دیتے و سیاسی شخ عسلی سندھی متوکل علی اللہ عالم سے اور دینوی آسائش و نعمت پر نظرو فاقہ کی زندگی کو ترجے دیتے

تھے۔اس شمن کے بہت سے واقعات میں سے دوواقع قابل ذکر ہیں جوذیل میں درج کیے جاتے ہیں:

اعفوان شاب میں جب شخ عیسی مرشد طریقت کی تلاش میں اکبر آباد (آگرہ) تشریف لے جارے سے تو اثنائے سفر میں اجین ( مالوہ ) میں قیام پذیر ہوئے اور شخ عبدالکریم بن شخ عیسیٰ کی خانقاہ میں بطور مہمان تھہرے۔ اتفاق سے ان دنوں حاکم مالوہ مع امرا و وزرا کے وہاں فروکش تھا۔ اجین کے مشائخ نے اس خیال سے شخ عیسیٰ کی ملاقات حاکم مالوہ سے کرانا جابی کہ انھیں کچھ مالی نوائد حاصل ہوجائیں کیان شخ نے سے گوارانہ کیا کہ علم وتقویٰ کی نعمت بے بہا کوایک دنیا دار فرماں روا کے حضور پیش کریں اور اس سے مادی منفعت کے طالب ہوں۔ وہ دوسرے ہی دن اجین سے رخصت ہوگئے۔

۲-عبدالرحیم خان خاناں جوعالم و فاضل حاکم تھا اور علما کی انتہائی قدر کرتا تھا' ایک مرتبدرات کوشخ کی خانقاہ میں آیا۔اس وقت خانقاہ میں علما ومشائخ کی مجلس گرم تھی۔ خان خاناں بھی اس میں شریک ہوا۔ یہ ولچپ مجلس نصف رات تک جاری رہی۔ رخصت ہوتے وقت خان خاناں نے تین یا چارسورو پے شنخ کی نذر کیے۔ شنخ کی عادت تھی کدرو پید پیسا بھی اسے پاس ندر کھتے۔ نذرانداورفتو حات وغیرہ کی رقم ایک معمد خلیفہ شنخ محرسندھی کی تحویل میں رہتی تھی' وہ خانقاہ کے مستحق افراد کو مناسب جصے سے رقم تقسیم کرنے پر مامور تھے۔ یہ رقم جہ شنخ کو الی قیخ محرسندھی وہاں موجود نہ تھ' دریا فت کرنے پر پتا چلا کہ وہ گھر جا کرسو گئے ہیں۔ شخ نے اس وقت انھیں بلانے کا تھم دیا۔ وہ آ ہے تو پہلے اس بے وقت طلی پران سے معذرت خواہ ہوئے۔ پھر رقم ان کے حوالے کی تب اطمینان کا سانس لیا اور نیند آئی۔

شیخ عیسیٰ سندهی انیس برس کے تھے کہ والد محتر م (شیخ قاسم سندهی) نے ۵ محرم ۱۹۹ھ/۸مئی ۱۵۷۱ء کو ایکی عیسیٰ عیسیٰ سندهی اندان کے محتن اور برار کے حاکم کو ایکی پور میس و فات پائی۔انھیں و ہیں سپر دخاک کیا گیا۔اسی اثنا میں اس خاندان کے محتن اور برار کے حاکم انتقال ہوا۔ تغال خال کو انتقال ہوا۔ تغال خال کے ابتدعلاقہ برار کا شیرازہ بکھر گیا اور اس کانظم ونسق ہوگیا۔ بدوہ دور تھا جب اس علاقے میں اس خاندان کو علم ونصل اور زہدوعرفان کے اعتبار سے بوی شہرت حاصل تھی۔ اس کی فیض رسانیوں کا دائرہ دور تک چیل چکا تھا اور علما وفضلا اور خواص وعوام میں یہ خانوادہ بحرالعلوم کی حیثیت سے متعارف تھا۔

اس زمانے میں ہندوستان کی ایک اور علاقائی سلطنت خاندلیں تھی جس کا دارالحکومت برہان پور تھا۔
اس سلطنت کے حکمران خدمت علم اور علا دوتی میں بہت مشہور تھے۔ جس زمانے کے حالات ہم پڑھ رہے ہیں اس سلطنت کے حکمران خدمت علم اور علا دوتی میں بہت مشہور تھے۔ جس زمانے کے حالات ہم پڑھ رہے ہیں اس زمانے میں خاندان تھا۔ عادل اس زمانے میں خاندان عرصے سے شخ عیسیٰ کو برہان پورتشریف لانے کی دعوت دے رہا تھا۔ سقوط برار کے بعد شخ طاہر محدث اور شخ عیسیٰ اپنے سندھی اعزہ و متعلقین کے ساتھ برہان پور چلے گئے۔ بادشاہ نے ان کا پُر جوش خیر مقدم کیا اور عرب اور خان اور قبول سے کیا اور عرب ان بور خان کیا ہوگئی نبیت کی بنا پر سندھی باشند دل سے آباد ہوگیا جو ان کی وطنی نبیت کی بنا پر سندھی پورہ کہایا۔

برہان پورکواس عہد میں علم وعلا کے مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔مشہور عالم شخ یوسف بڑگالی کا سلسلۂ درس وہاں جاری تھا۔شخ علیہ محدث بھی علوم ویڈید کی تدریس میں مصروف ہو گئے۔شخ علیہ سندھی جو کتب درس جاری تھا۔ شخ طاہر محدث بھی علوم ویڈید کی تدریس میں مصامل ہوئے اور جلد ہی فراغت ماصل کر لی۔ اس کے بعد وہ شخ طاہر کے مشورے سے ۹۸۲ ہے/۱۵۷۵ء کوآگرہ روانہ ہوئے اور وہاں سے مصل کر لی۔ اس کے بعد وہ شخ طاہر کے مشورے سے ۹۸۲ ہے/۱۵۷۵ء کوآگرہ روانہ ہوئے اور وہاں سے محاصل کو قصد کیا۔ وہ ان دیار کے علاوفضلا اور اصحاب تصوف وطریقت سے بھی مستفیض ہوئے۔

غرض شیخ عیسیٰ سندھی نے اپنے عصر کے مختلف ارباب علم وفن سے استفادے کے بعد برہان پور میں خوص شیخ عیسیٰ سندھی نے اپنے عصر کے مختلف ارباب علم وفن سے اپنی علمی شنگی بجھائی۔ان کے تلانہ واور فیض بیافتہ حضرات کا حلقہ نہایت وسیع تھا۔ان کے بیٹول نے بھی ان سے کسب علم کیا۔

شخ بسی سندهی به یک وقت مفسر بھی تھے اور محدث بھی فقیہ بھی تھے اور اصولی بھی مصنف بھی سے اور صوفی بھی مصنف بھی سے اور موفی بھی صاحب طریقت بھی شے اور بہترین مفتی بھی ۔ ان

گاتگ وتا زعلمی کاسلسلہ ہم گیرتھا اور ان سب اصناف علم میں ان کو کامل درک حاصل تھا جوان دنوں مرقرج ہے۔
وہ بہت بڑے مصنف بھی تھے۔ ان کی تھنیفات یہ ہیں: روضہ الحسنی فی شرح اساء اللہ الحسنی ، شرح اساء اللہ الحسنی ، شرح اساء اللہ الحسنی میں ایک اور رسالہ عین المعانی کے نام سے کھے۔ رسالہ حواس خمہ شیخ عبدالکریم الجیلی کی انسان اکامل پر حاشیہ تھیدہ بروہ کی شرح فاری زبان میں نصوف کے انداز میں ایک کتاب تبدہ المذاہب الاربعہ عبدالرحمٰن جامی کی فواکد ضیائے یعنی علم نحو کی شہرہ آفاق کتاب شرح جامی پر حاشیہ۔ ایک کتاب اپنے جیدع عبدالستار کی فواکد ضیائے یعنی علم نحو کی شہرہ آفاق کتاب شرح جامی پر حاشیہ۔ ایک کتاب اسے جیدع عبدالستار کھی جس کو فتح محمد کے لیے لکھی جس کو فتح محمد کے لیے لکھی جس کو فتح محمد کے لیے الکھی جس کو فتح محمد کے لیے المان کی مسیم کی فرمائش پر کھی تھی۔ ایک رسالہ عقدالا نامل کے بارے میں تالیف کیا۔ یک لاوہ از بی شرح رباعتین المان کی فرمائش پر کھی تھی۔ ایک درسالہ اور تعلی کے اور کتاب انوار الاسرار فی حقائق القرآن و معارفہا کھی۔ یقرآن مجید کی اور تبدی کا ساموب زیادہ ترمتھوفانہ ہاورسلوک و معرفت کے طریق پر اللہ من الشیطن المر حیم مقابات کی وضاحت اسلاف کرام کی عام روش سے ہٹ کرگ گئ ہے۔ مشلا اعدو فی اللہ من الشیطن المر حیم ۔ گی تفیر بیان کرتے ہوئے شیطان کو 'اس بعد' سے تبیر کیا گیا ہے' جو بند کے اور اللہ کے درمیان کسی وجہ سے بیدا ہو جاتا ہے۔' اس تفیر بیں اس قتم کی متعدد با تیں بیان کی گئ ہیں جو اور اللہ کے درمیان کسی وجہ سے بیدا ہو جاتا ہے۔' اس تفیر بیں اس قتم کی متعدد با تیں بیان کی گئ ہیں جو امران کے نقط نظر سے تبیر کی وجہ سے بیدا ہو جاتا ہے۔' اس تفیر بیل اس قتم کی متعدد با تیں بیان کی گئی ہیں جو امران کے نقط نظر نظر سے تبیر کی اس وہ سے بیدا ہو جاتا ہے۔' اس تفیر بیں اس قتم کی متعدد با تیں بیان کی گئی ہیں جو امران کے نقط نظر نظر سے تبیر کی گئ ہیں جو امران کی کئی تبیں جو

شیخ عیسی سندهی نے ۱۴ شوال ۱۳۰۱ هر ۱۲ ارا کست ۱۲۲۲ و بربان پور میں وفات پائی اور و بیں فن ہو ے 🗨 \_

### ۸۷-مفتی عیسلی گویاموی

مفتی عیسیٰ کا سلسلۂ نسب ہے ہے: عیسیٰ بن آ دم بن محد بن خواجہ بن شخ بن محمد بن احمد صدیقی شہائی گو پاموی۔ شخ نظام الدین اللہ دیا خیر آبادی کی نسل سے سے۔ ۹۹ ھے/۱۵۵۳ء کو گو پامویش پیدا ہوئے اور اپنو والد کرم شخ آ دم اور شخ نظام الدین عثانی الله صوی سے تحصیل علم کی اور علا وفقہا میں گردانے گئے۔ ان کے والد (شخ آ دم) گو پاموکی منداف آپر فائز سے۔ والد کی وفات کے بعد بید مندان کے بیٹے (مفتی عیسیٰ ) کے والد (شخ آ دم) گو پاموکی منداف پڑ جعفر بن شخ نظام الدین عثانی المیضوی کی صاحب زادی ہے ہوئی تھی جن کے بطن سے تین بیٹے متولد ہوئے۔ ان بیٹوں میں ایک مفتی وجید الدین سے اور یہی سب سے برے عالم علی مفتی سے مفتی سے بالدین سے اور یہی سب سے برے عالم شے مفتی سے بائی گے۔ مفتی سے برے عالم

🏚 \_ تربية الخواطرج ۵ ص ۲۹۹ –

تفصیل کے لیے دیکھیے: اذکار ابرارص ۱۵۳۷۲۵۰۸ بربان پور کے سندھی علما المعروف بہتذ کرہ اولیائے سندھ ص ۱۳۱ - ۱۳۵ تذکرہ ماں۔
 ۱۰۳۲ - تذکرہ علمائے ہند ص ۱۵۳ - نزبۃ الخواطر ج۵ ص ۲۹۵ تا ۲۹۹ - تاریخ بربان پورص ۱۳۱ ۱۳۵ - تذکرہ صوفیائے سندھ ص ۱۵۲ تا ۱۳۸ - ۔

### 9 ۷- قاضی عیسیٰ اکبرآبادی

قاضی عیسیٰ بن ابوالفتح بن عبدالغفور بن شرف الدین عمری تھانیسری اکبرآ بادی۔ اکبرآ باد (آگرہ) میں پیدا ہوئے اور وہیں نشوونما پائی۔ اپنے والدمفتی ابوالفتح تھانیسری (متوفی ۸؍ جمادی الاولیٰ ۲۵ھ ۱۲۸؍ نومبر ۱۵۲۸ء) سے علم فقہ کی مخصیل کی اور اپنے عصر کے نامور علما وفقہا اور اصولیین میں ان کا شار ہونے لگا۔ ۱۸۰ اھ/ ۱۲۰۹ء کو جہال گیر کے عہد میں منصب قضا مرتمکن ہوئے ہے۔

### \_\_\_غٰ\_\_\_

# ٠٨ ـ سيدغفنفر سجراتي

گیار هویں صدی ہجری کا ہندوستان علم تحقیق کے لحاظ سے بڑا پُرٹروت تھا۔ اس صدی میں برصغیر کے مختلف علاقوں میں بے شارعالما وفقہا اور مفسرین ومحدثین پیدا ہوئے ، جضوں نے بھر پورعلمی خدمات انجام دیں۔
ان میں سر زمین گجرات کے ایک عالم سید غفنفر بن سید جعفر حینی نہر والی گجراتی بھی تھے۔ انھوں نے اپنے عہد کے عظیم المرتبت اساتذہ اور جلیل القدر علما سے اخذ علم کیا تھا ، جن میں شخ عبدالرحمٰن جامی کے بھانچ شخ محمد الله بن گاذرونی کے شخ محمد سعید بن مولانا خواجہ کو ہی خراسانی اور شخ تاج الدین عبدالرحمٰن بن مسعود بن شمس الدین گاذرونی کے اسائے گرامی لائق تذکرہ ہیں۔

سید خفنفر حسین همراتی 'شخ و علامهٔ محدث اور جید عالم تھے۔ان کا شار گیار ھویں صدی ہجری کے مشہور علمائے حدیث وفقہ اور ماہریں علوم عربیہ میں ہوتا تھا۔

سید غفنفر حسینی نے حصول علم کے بعد خود مند تدریس آراستہ کی اور ان سے بہت سے علا وطلبانے استفادہ کیا۔ ان کے تلاندہ میں شخ ابوالمواہب احمد بن علی عباسی شناوی مفتی حرم مکہ مکر مہشخ عبدالرحمٰن بن عیلی عمری مرشدی اور شخ امام عبدالقادر بن محمد بن یجی حسینی طبری می قابل ذکر ہیں ۔

گیارهویں صدی ججری کے اس عالم وفقیہ کی تاریخ ولا دت اور تاریخ وفات کاعلم نہیں ہوسکا 🕰۔

نزبة الخواطرج ۵ ص٠٠٠- بحواله اخبار الاصفيا-

تذکرهٔ علائے ہند-ص۲۷۲-زبیة الخواطرح ۵ ص۱۰۱-

# ۸- پینخ فاضل سنبھلی

شخ فاضل بن امجد نقشبندی تنبه علی و فقیہ سے اور فقہ واصول کے ماہر علما میں سے سے۔ طریقت و سلوک سے بھی تعلق رکھتے تھے۔ اور شخ تاج الدین عثانی سنبھلی سے فیض یا فقہ سے۔ ایک مدت تک ان سے وابستہ رہ بیاں تک کہ علم ومعرفت میں ماہر کامل ہو گئے۔ حصول علم وطریقت کے بعد اپنے آپ کو درس و مدرلیں کے لیے وقف کر دیا تھا۔ علوم دینیہ میں بیرطولی رکھتے تھے۔ ان کا انداز تدریس بیھا کہ علوم ظاہری کے ماتھ ساتھ تلاندہ کوطریقت وصلاح سے بھی مستفید فرماتے تھے۔

اس صاحب تصوف عالم وفقيه نے ١٠٣٠ه / ١٢٢١ء کے بعد سنتھل میں وفات پائی 🗣

## ۸۲-شیخ فتح محد بربان بوری

یشخ فتح محد بربان پوری اپنے عصر کے محدث اور عالم وفقیہ تصاور شخ عیسی بن قاسم سندھی کے لاکن جیٹے سے کنیت ابوالمجد تھی اور لقب عبد الرحمٰن تھا۔ عارف باللہ اور علوم عقلیہ و نقلیہ کے ماہر تھے۔ مشائخ صوفیا اور علمائے مشہورین میں سے تھے۔ اس مبتحر وصوفی عالم نے اپنے والد سے اخذ علم کیا اور انہی سے طریقت کے سی مصول علم اور افذ طریقت کے بعد درس وافادہ میں مشغول ہو گئے۔ طویل عرصے تک بربان پور میس ہنگامہ درس بر پاکے رکھا۔ پھر مرز مین جاز کا رخ کیا اور سعادت جج سے بہرہ یاب ہوئے۔ بعد از ال و ہیں سکونت اختیار کر کی تھی۔

متعدد کتب ورسائل کے مصنف تنے جن میں ایک رسالہ مراتب العوالم الخمسہ کے بارے میں لکھااور ایک رسالہ وحدت الوجود سے متعلق تحریر کیا۔ شخ علی بن شہاب الدین حینی ہمدانی کے لیے ستر احادیث کی تخریک کی دیا۔ ایک رسالہ وحدت الوجود سے متعلق تحریر کیا۔ شخ علی بن شہاب الدین حینی ہمدانی کے دیا۔ ۱۹۲۱ء میں مقاح فتوح العقا کر تصنیف کی ۔ ۱۹۵۷ء میں فتوح الا وراد کھی۔ ایک کتاب عربی زبان میں فقہ کے متعلق تصنیف کی جس کا نام فتح المذاب الاربعہ رکھا۔ سلوک میں فتح الطریقہ معرض تصنیف لائے۔ ایک رسالہ شخ عبدالقادر جیلانی کی تحقیق نسب کے سلسلے میں تصنیف کیا۔ اس کے علاوہ اور بھی کئی رسائل تصنیف کے۔

شیخ فتح محمد بر ہان پوری نے مکہ مکر مہ میں سکونت اختیار کر لی تھی' فوت بھی ای مقدس سر زمین میں

\_0 <u>2</u> y

نربة الخواطر'ج۵'ص۳۰۳٬۳۰۴ بحواله اسراريه-

اً يَنْ بربان بورص ١٣٨ ١٣٨ - تذكرهٔ علمائ منذص ١٧- زبية الخواطر- يح ٥٥ ص ١٩٠٣

### س۸-شخ فرخ نارنولی

شخ فرخ نارنولی شخ نظام الدین چشتی نارنولی کے بوتے تھے۔ نارنول میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی۔ اپنے والد اور وادا سے اخذعلم کیا' یہاں تک کہان کا شارعلیا وفقہا کی جماعت میں ہونے لگا۔ والد اور داوا کے بعد سندِ مشخف پر مشمکن ہوئے۔ نہایت بارعب اور بلند مرتبہ شخ تھے۔ معارف الہید میں یگانہ حشیت کے مالک تھے۔ ۲۳۱ مالے ۱۹۲۷ میکونارنول میں فوت ہوئے گ۔

### ۸۴-میرسید فیروز بگگرامی

میرسید فیروز بن عبدالواحد بن ابراہیم بن قطب الدین سینی واسطی بلگرای ۔ بلگرام میں پیدا ہوئے اور اپنے والد سید عبدالواحد بھی اگر چہ صاحب علم وفضل بزرگ سے لیکن مہارت فون اور کمال علم میں سید فیروز 'باپ سے بہت آ کے سے ۔ فقد اور دیگر علوم مرقبہ میں جو درک لیکن مہارت فون اور کمال علم میں سید فیروز 'باپ سے بہت آ کے سے ۔ فقد اور دیگر علوم مرقبہ میں جو درک بینے کو حاصل تھا 'باپ کو حاصل نہ تھا۔ سید فیروز کے بڑے بھائی سید طیب (متوفی ۵ رزیعے الاول ۲۲ اھ/۲۲ رکم رمیم والاد وی مرتبع الاول ۲۲ اھ/۲۲ ورمیر میں مشغول ہو گئے۔ نہایت تنی سے اور بذل واعطا ان کا علی فقر او مساکین کی مدد اور مسافروں کی اعانت میں مشغول ہو گئے۔ نہایت تنی سے اور بذل واعطا ان کا معمول تھا۔ جو دوستا کا بہ عالم تھا کہ ایسی چارسو جو ان لڑکیوں کی شادی کی اور اپنی گرہ سے مناسب جیز عطا کیا جن کے والدین غربت کی وجہ سے اس کی استطاعت نہ رکھتے سے ۔ تقریباً سو برس کی عمر پائی اور بمیشہ لوگوں کی خدمت کو اپنا معمول بنائے رکھا۔ ۵ محرم ۲۲ اھ/۲۲ راکتو بر ۱۲۵۵ء کو بلگرام میں فوت ہوئے اور وہیں دفن کیے گئے۔

اائق اور فاضل بھائی کی وفات ہے میرسید طیب نہایت مغموم ہوئے' لیکن ان کی تدفین کے بعد چبرے پرانتہائی خوشی اورشکھنٹگی کے آٹارا بھر آئے ۔لوگوں نے متعجب ہوکراس کی وجہ پوچھی تو فر مایا: برادرمن بامن وعدہ کرو کے خممخور بعداز شصت روز بہمن ملحق می شوی ۔

(میرے بھائی نے جھے عدہ کیا ہے کہ م نہ کرو جھودن کے بعد مجھ سے آ ملوگے۔)

چنانچِهُ تعمیک چپودن بعدمیر سید طیب بھی اس جہانِ فانی سے عالم جاودانی کوتشریف لے گئے 🗨۔

نزمة الخواطر-ج۵ ص۳۰۵ بحواله امراري-

ما تر الكرام دفتر اول ص ۳۳ ۴۳۰ - زنية الخواطر ج ۵ ص ۹۳۹ -

# ۸۵-مولانا قاسم سینی بیانوی

مولا نا قاسم بن الوالقاسم حسيني بيانوي شخ واضل اورمحدث تقد حديث وفقه اورعلوم عربير كے ماہر تھے۔شخ ابراہیم بن داؤد ما تک پوری اکبرآ بادی کے شاگر دھے تمام عمراپنے استاد مکرم (شیخ ابراہیم ) سے وابستہ رہے۔ شیخ ابراہیم کی وفات کے بعدان کی جگہ درس وافادہ کی مند پرمتمکن ہوئے 🗗 🕏

## ۸۲-شخ قطب الدين دبلوي

شخ قطب الدین بن عبدالعزیز بن حسن بن طاہر جون بوری دہلوی وطب العالم کے لقب سے مشہور تھے۔ دہلی میں پیدا ہوئے ادر تربیت کی منزلیں وہیں طے کیں۔ اخذ طریقت شخ جا ٹین سہنوی سے کیا 'جوان کے دالد شخ عبدالعزیز کے شاگر دوں میں سے تھے۔ بعد از ان عازم مالوہ ہوئے اور پیٹنے منورین عمبدالمجید لا ہوری سے علم حاصل کیا۔ پیمیل علم کے بعد دہلی کو مراجعت کی اور طویل عرصے تک درس ویڈریس میں مصروف رہے۔ ان کے تلامذہ کا حلقہ بہت وسیع تھا۔ بے شارعلا وطلبانے ان سے استفادہ کیا۔

شُخ قطب الدین دہلوی فاضل کبیر تھے۔ فقہ، اصول اور علوم عربیہ کے ماہر تھے۔ مدت مدید تک تشذگانِ علوم کی علمی تشنگی بجھانے میں مصروف رہے۔۲۳-۱۰۱۳ھ ۱۲۱۳ء کوفوت ہوئے 🗨

# ۸۷-مرزا 🕏 محداندجانی

مرزا میلئے خال ٔ اصلا اندجان کے باشندے تھے اور عہد اکبری کے ایک سربرآ ور دہ سردار تھے۔ اکبر کے بیٹے شنرادہ دانیال کی شادی مرزاقیج خال کی بیٹی ہے ہوئی تھی۔ فیج خال امیر کبیر اور فاضل وعلامہ تھے۔ خیرو ملاح کے اوصاف ہے متصف اورنضل و کمال کی نعمت سے بہرہ وریتھے ۔شہنشاہِ ہند جلال الدین اکبراس امیر کی خوبیوں سے واقف ہوا تو اس نے ان کو ۹۸۰ ھ/۲۵۱ء میں قلعہ سورت کا محافظ مقرر کر دیا۔ ۹۸۵ ھ/ ١٥٥٤ء ميں مجرات كے عہدهُ امارت ير مامور كيا \_ ٩٨٤ هه/ ١٥٤٩ء ميں وزارت كا منصب جليله عطا كيا \_ ٩٩٠هـ/١٨٨٢ء مين علاقه مالوه كي امارت سے سرفراز كيا۔ ٩٩٧ هـ/ ١٥٨٩ء مين سنجل كے نواح مين جا كيرعنايت کی اور الا مور میں اتقامت گزیں ہونے کا تھم دیا اور فرمان جاری کیا کدراجہ ٹو ڈرمل وزیر خراج اور راجہ بھگونت واس کے ساتھ مل کراس نواح کے اہم امور انجام دیے جائیں۔ پھر راجہ ٹو ڈرمل کی وفات کے بعد مرزا فلیج محمد کو نزبة الخواطرج ۵ ص ۱۳۰ بحواله اخبار الاصفيا -

البنأ من السابحواليه الراربير-

وزرات خرآج پر مامور کیا اور ۱۰۰۱ه/۱۹۵۱ء میں کابل کا والی مقرر کیا۔ کیکن تھوڑی مدت بعداس عہدے سے معزول کر دیا۔ ۱۰۰۵ه کی ۱۰۱۵ه میں آگئے۔ ۱۰۵۹ه کی داماد معزول کر دیا۔ ۱۰۰۵ه کی ۱۰۵۹ه میں آگئے۔ ۱۰۰۵ه کی داماد تھا' اس لیے اس منصب سے جلد ہی الگ ہو گئے اور بادشاہ کی خدمت میں آگئے۔ ۱۰۰۷ه ام ۱۹۹۹ میں بادشاہ نے ان کوا کر آباد (آگرہ) کا منصب حفاظت عطاکیا۔ ۱۰۰۹ه/۱۰۲۱ء کو پنجاب کی ولایت کے عہدے پر مامور کیا۔ اس کے ساتھ ہی کابل کی ولایت بھی عطاکی۔

اکبری وفات کے بعداس کا بیٹا جہاں گیرسریر آرائے سلطنت ہوا تو اس نے مرزا قلیج خال کو گجرات کے منصب تولیت سے نوازا۔ پھر ۱۱۰ اھ/ ۱۲۰ اء کو پنجاب کا والی مقرر کیا اور ۱۱۰ اھ/ ۱۲۰ اء میں کا بل کی ولایت عطا کی۔ غرض قلیج خال ملک کے مختلف علاقوں کی صوبے داری پر متعین رہے اورا کبر کے آخری ایام میں گئی سال تک پنجاب کے عہدہ گورنری پر فائز رہے۔ بڑے بہادر جرات مند متن اور عالم دین امیر مملکت ہے۔ لاہور کی گفتے طلبا کونفیر کو مدیث اور فقہ کا درس دیتے۔ علوم شرق کی گورنری کے زمانے میں روزانہ مدرسے جاتے اور اور کئی گفتے طلبا کونفیر کو مدیث اور فقہ کا درس دیتے۔ علوم شرق کی نشروا شاعت میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے۔ ان سے متاثر ہوکر لاہور کے بہت سے لوگوں نے حصولِ علم کو اپنا مقصد تھر البابی قا اور وہ اپنے مقاصد کے طل کے لیے علوم میں زیادہ دیجی لینے گئے ہے۔ قلیج خال کے مقصد تھر البابی قا اور وہ اپنے مقاصد کے طارے میں مآثر الامراکے درج ذیل الفاظ لائق مطالعہ ہیں:

فی خال صلاح و تقوی بسیار داشت و درتسنن متعصب بود و بهیشه بدرس علوم و افادهٔ طلب اشتغال می نمود ـ گویند درصوبه داری لا بهوریک پاس بدرس فقه و تفسیر و حدیث در مدرسه قیام می و رزید و بهاقصلی غایت درتروی علوم شرعیه می کوشید ـ مردم آس جابه امیدروشناس و انجاح مطالب غلو به تمام به تخصیل علوم کردند ● ـ

( یعنی فیچ خاں انتہائی صلاح وتقوئی کے حامل اور اتباع سنت میں نہایت سخت ہے۔ ہمیشہ درس علوم اور افادہ طلبا میں مشغول رہتے۔ کہتے ہیں' لا ہور کی گورنری کے زمانے میں تفییر' حدیث اور فقہ کے درس میں کافی وقت صرف کرتے اور مدرسے جاکرا شاعت علوم شرعیہ کے لیے انتہائی کوشش اور سرگرمی کا اظہار فرماتے۔ لا ہور کوگ ہے لاگا کو سے تحصیل علوم میں سرگرم ہوئے۔)

پرتگیر مشنری بھی اپنے انداز خاص میں قلیع خال کے اسلام کی زور دار الفاظ میں شہادت دیتے ہیں۔ شخ محدا کرام کھتے ہیں:

پرتگیز مشنری بھی لکھتے ہیں کہ وہ بڑا لکا مسلمان تھا۔ پرتگیز مشنری اس کے ڈر سے لرزہ براندام رہتے تھے۔ اس نے لا ہور کے ہندووں کی شکایت پر جس گھر میں عیسائی پادری رہتے تھے وہ ان سے خالی کرالیا اور مشنر بول سے وہ تمام مرامات چھین لیں 'جن کی اکبرنے سیاسی مسلحوں یا قد ہبی رواداری سے اجازت دے رکھی تھی ۔

مآثرالامرا

و دودکوش ص۲۰۵

حضرت مجد دالف ٹانی بھی اس امیر کی پابندی شرع کی تعریف کرتے ہیں اور لا ہور میں تیکے خال نے تروی دین اور اشاعت علوم کی جوکوششیں شروع کر رکھی تھیں 'ان کا بہترین الفاظ میں ذکر کرتے ہیں۔حضرت مجد د کا قلیج خال سے اگر چہ بالمشاف تعارف نہیں تھا' کیکن وہ ان کی علمی و دینی سرگرمیوں سے پوری طرح آگاہ تھے۔ چنانچہ ایک مکتوب میں کھتے ہیں:۔

. ثانیا اظهارمحت گزاری ایشاں می نماید که در بلدهٔ معظمه لا مور به وجودایشاں بسیارے از احکام شرعیه دریں طورِ زیاندرواجے پیدا کردہ است وتقویت دین وتر وتج ملت دراں بقعہ حاصل گشتہ است۔

(دوسری بات یہ ہے کہ ان ہے اس بنا پر اظہار محبت کرنا جا ہے کہ لا ہور کے عظیم شہر میں ان کے وجود ہے احکام شرعیہ کی بہت ہی ترویج ہوئی اور اس خطے میں تقویت دین اور نشرو اشاعت اسلام کے مواقع پیدا ہوئے ہیں۔)

غرض فلیج خاں دورا کبری کے نیک ٔ صاحب تقو کی اور عالم و فاصل امیر تھے۔معقولات ومنقولات پر عبور رکھتے تھے۔تفییر ٔ حدیث اور فقہ کے ماہر تھے اور ان مضامین پر مشتمل کتابوں کا با قاعدہ مدرسے جا کرطلبا کو درس دیتے تھے۔کتب درسید کی مرتبہ با قاعدہ پڑھ کچکے تھے اور علما وفضلا کی ایک بڑی جماعت ان سے مستفید ہو بچک تھے۔ان کے تلاندہ کا حلقہ بڑا وسیع تھا۔

امیر فلیج خال شاعر بھی تھے۔ان کے دوشعر ملاحظہ ہوں:

عاشق ہوس وصال در سردارد صوفی روتی و خرقه در بردارد من بنده آن کسم که فارغ زہمه دائم دل گرم و دیدهٔ تردارد امیر قلیج خان نے ای (۸۰)سال سےزائد عمر پاکر۱۹۳۳ھ/۱۹۲۳ءکوعہد جہاں گیر میں انتقال کیا**۔**۔

#### ۸۸-مولانا قیام الدین لا ہوری

نطہ کا ہورعلم وفضل کے اعتبار سے ہمیشہ ذرخیز رہا ہے۔ گیار ہو یں صدی ہجری میں بھی اس میں بڑے

بڑے علا وفضلا موجود ہتے 'جن میں مولانا قیام الدین بن نظام الدین لا ہوری کا اسم گرامی بھی شامل ہے۔
مدوح جلیل القدر عالم' فاضل وقت اور شخ عصر تھے۔ فقہ اصول فقہ اور علوم عربیہ میں مہارت رکھتے تھے۔ طبقہ علامیں بے حدقدر ومنزلت کے جامل تھے۔ قوت حفظ اس درجہ تیز تھی کہ جو بات ایک مرتبہ پردہ ساع سے شکرا جاتی وقت ہوئے تھے۔ ان کا مولد و مذن لا ہور ہے۔ فارغ ہو گئے تھے۔ ان کا مولد و مذن لا ہور ہے۔ سام اس کی عمر میں علوم مرقبہ کی تحصیل سے فارغ ہو گئے تھے۔ ان کا مولد و مذن لا ہور ہے۔ سام اس کی عمر میں فوت ہوئے ہے۔

تفصیل کے لیے دیکھیے: ما تر الامرا- بادشاہ نامہ-عمل صالح (شاہ جہان نامہ)-اذ کارابرار-نزبہۃ الخواطرج ۵-منتخب اللياب-رودکوژ-

ا الهة الخواطرج ٥ ص ١١٣-

# ٨٩- شخ كمال الدين بيجا يوري

شیخ کمال الدین بن فخر الدین بجا بوری فاضل کبیر تصاور اصول و کلام کے جیدعلما میں ان کا شار ہوتا تھا۔ انھوں نے شیخ ابن حجر کی کی' الصواعق الحرقہ'' کا'' البرامین القاطعہ'' کے نام سے ترجمہ کیا۔ بیتر جمہ انھوں نے دلاور خاں وزیر کے تھم سے ۹۹۳ ھے/۱۵۸۲ء میں کیا تھا۔ دلاور خال والی بیجا پورسلطان ابراہیم عادل شاہ کا وزیر تھا •

## ۹۰ – قاضى كمال الدين كشميري

قاضی کمال الدین بن موئی کشمیری مولانا جمال الدین کشمیری کے بھائی اور برصغیر پاک و ہند کے فول علما میں سے تھے۔اپ دور کے شخ اور فاضل بزرگ تھے۔ا ۹۷ ھ/۱۵۲۲ء میں کشمیر سے سیالکوٹ نتقل ہو گئے تھے۔ وہاں تمام عمر درس وافادہ کواپنا مشغلہ بنائے رکھا' یہاں تک کہ فقہ' اصول فقہ' منطق وحکمت' علم کلام اور دیگرعلوم وفنون میں ان کی مہارت کا شہرہ دور دور تک پہنچ گیا۔ نہایت ذکی اور سریع الحفظ سے 'بہترین مدرس سے جمزہ متاثر تھے۔ ہروقت مطالعہ کتب میں متغرق رہتے اور بڑی محنت سے طلبا کو پڑھاتے۔ان کے انداز قدرلی سے بہت مطلبا کو پڑھاتے۔ان کے شاگردان کے اسلوب درس سے بہت مطلبان تھے۔ جن حضرات نے ان سے افغا سے علم کیا ،ان میں برصغیر پاک و ہند کے مشاہیر علما وفضلا شامل ہیں۔مثلاً مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی اور مجددالف ٹائی استفادہ کیا۔ان کے علاوہ اور بھی بہت سے علما نے ان سے استفادہ کیا۔

قاضی کمال الدین کشمیری نے ۱۰۱۷ھ/ ۱۲۰۸ء کولا ہور میں وفات پائی اور یہیں وفن ہوئے 🗗۔

# ٩١ -مفتى كمال محمد عباس تجراتي

مفتی کمال محمد عباسی مجراتی کی ولادت ہندوستان کے صوبہ مجرات کے شہراحمد آبادیں ہوئی اوروہیں تربیت پائی۔اس زمانے میں احمد آباد میں علامہ وجیہ الدین علوی مجراتی (متوفی ۹۹۸ ھ/۱۵۹۰ء) کاسلسلۂ دری زوروں پرتھا اور نہ صرف علاقہ مجرات میں بلکہ پورے برصغیر میں ان کے علم وضل کی شہرت تھی۔ کمال مجموعہای نے ہوش سنجالا تو ان کے حلقہ درس میں شامل ہو گئے اور طویل مدت تک، ان سے وابستہ رہے تا آ ککہ علوم د

نزمة الخواطر'ج۵' ص۱۲۳ بحواله محبوب الالباب-

تاریخ کشمیراعظی ص۱۹۱- تذکرهٔ علمائے مند ص۱۷۱- حدائق الخفیه ص۱۰۸- مزبهة الخواطر و ۵ ص۲۱۷-

فنون کی تمام مردّجہ اصناف میں اپنے اقر ان ومعاصرین سے سبقت لے گئے اور فقہ واصول اور علوم عربیہ کے جد علام مردّجہ اصناف میں اپنے دور کے شخ اور عالم کبیر ہوئے۔ علوم ظاہری سے فراغت کے بعد طریقت کی جد علام یقت کی طرف متوجہ ہوئے۔ حدیث کی سنداس عبد کے مشہور عالم شخ عبدالملک بنانی احمد آبادی (متوفی ۱۷۵ه ۱۵۹۳ه) کے مصاصل کی۔ حدیث کی سنداس عبد کے مشہور عالم شخ عبدالملک بنانی احمد آباد سے نظے اور ارض مالوہ کے شہراجین چلے گئے۔ وہیں سکونت اختیار کر گئ کالیں کے شخ اولیا بن سراج الدین کی صاحب زادی سے نکاح کیا اور اجین کی مندافتا پر فائز ہوئے۔ ساتھ ہی سلسلہ مدریس بھی شروع کر دیا۔ پورتے میں سال وہاں افنا و تدریس کی مند پر فائز رہے۔

مفتی کمال محمد عباسی کامعمول تھا کہ جب رات کا تیسرا حصہ باتی رہ جاتا تو بیدار ہو جائے۔ عسل کرتے ' نماز تہجد پڑھے اور قرآن مجید کے خاصے جھے کی تلاوت فرماتے۔ پھر ہاتورہ اورادووخلائف میں معروف ہو جاتے اور بہآ واز بلند اللہ کا ذکر کرتے۔ نماز فجر تک بیسلسلہ جاری رہتا۔ نماز فجر کے بعد تلاوت قرآن شروع ہو جاتی جونماز اشراق تک جاری رہتی۔ نماز اشراق کے بعد منددرس پر بیٹے جاتے۔ زوال آفتاب تک طلبا کو درس دیتے۔ پھر دو پہر کا کھانا کھاتے۔' کھانے میں طلبا کی جماعت بھی شریک ہوتی۔ کھانے کے بعد تقورٰی دیر قبلولہ کرتے۔ پھر ظہر کی نماز کے بعد مندافا آراستہ کرتے اور عصر تک فاوی نوایی کا کام جاری رہتا۔ عمر کے بعد بھی فقووں کا سلسلہ چلتا۔ مغرب کی نماز کے بعد اپنے تلافہہ کی طرف متوجہ ہو جاتے اور عشا تک ان سے علمی گفتگوفر ماتے ۔عشا کے بعد اپنے حجرے میں چلے جاتے اور ان کتابوں کے مطالعہ میں مصروف تک ان سے علمی گفتگوفر ماتے ۔عشا کے بعد اپنے حجرے میں چلے جاتے اور ان کتابوں کے مطالعہ میں مصروف تک ان سے حود وسرے دن طلبا کو پڑھانا ہوتیں۔ یہ کام رات کے ثلث اول تک جاری رہتا۔ پھر گھر تشریف لے ہوئے۔ بیان کی شب وروز کی تقسیم اوقات تھی۔ یہ طریق عمل پندرہ سال کی عمر سے شروع ہوا اور چون (۵۲) مال کی عمر سے شروع ہوا اور چون (۵۲) مال کی عمر سے شروع ہوا اور چون (۵۲) مال کی عمر تک طال کی عمر سے شروع ہوا اور چون (۵۲) مال کی عمر تک طال کی عمر تک حاری رہا۔

اس نامور عالم وفقیہ نے دوشنبہ کے روز ۱۰ شعبان۱۳۰ سے ۱۲۳ر دمبر۴۴۰ کورات کے دفت و فات پائ **۵**۔

\_\_\_U\_\_\_

## ۹۲ – علامه لطف الله کوروی

علامہ لطف اللہ کوروی اپنے علاقے اور دور کے شنخ اور فاضل بزرگ تھے۔ گیارھویں صدی ہجری کے فول ہندی علما میں ان کا شار ہوتا تھا۔ تمام مرقبہ علوم وفنون میں پدطولی رکھتے تھے۔ بالخصوص فقہ واصول اور علوم عربیہ میں مہارت حاصل تھی۔ شنخ جمال اولیا چشتی کوروی کے شاگر دیتھے۔خود ان کا اپنا حلقہ تلاندہ بھی بڑا وسیع

اراز ص۱۲ م ۱۲ م ۱۲ م ۱۲ م ۱۲ م الزية الخواطر و ۵ ص ۱۳ م ۱۳ م

424

تھا۔ان سے جن حضرات نے کسب علم کیا' ان میں شیخ احمد بن ابوسعیدا میٹھوی ( یعنی مشہور عالم ومفسر ملاجیون ) قاضی علم اللہ کچند وی اور شیخ علی اصغر تنو جی شامل ہیں۔ان کے علاوہ خلق کشر نے ان سے استفادہ کیا۔ان کے علاقہ کی علمیٰ تدریسی اور تصنیفی سرگرمیوں سے اس برصغیر میں عمل وفضل کو بڑی ترقی ہوئی اور مختلف اصناف علم کی نشروا شاعت کے وسیع فی را کع معرض عمل میں آئے ۔

نشروا شاعت کے وسیع فی را کع معرض عمل میں آئے ۔

# ۹۳\_مفتی مبارک جون پوری

مفتی مبارک بن ابوالبقا بن محمد درویشی حینی جون بوری کی جائے ولادت جون بور ہے۔ تربیت بھی جون بور میں یائی۔ شخ ابوالبقا جون بوری کے تلمیذشخ علی جون بور میں یائی۔ شخ ابوالبقا جون بوری کے تلمیذشخ علی محمد سے حصول علم کا آغاز کیا اوران سے علوم عربیہ کی خصیل کی۔ بھر عازم الدآ باد ہوئے اور وہاں کے علاکے سامنے زانو کے تلمذتہہ کیا۔ فارغ انتصیل ہونے کے بعد دبلی گئے اور ملوک وامراسے تقرب پیدا کیا۔ اپ شہر کے منصب افحا پر متمکن ہوئے۔ اس عہد کے شخ و عالم اور فقیہ تھے۔ جون بور میں درس وافادہ کا سلسلہ شروع کیا اور عمر کھر ریہ خدمت انجام دیتے رہے۔ ان کے چشمہ فیض سے بہت سے علانے اپنی علمی بیاس بجھائی۔ اس عالم دین نے ۲۰ رمضان ۹۸ ۱۵ مارے ۱۲۸ جولائی ۱۲۸ عوسفر آخرت اختیار کیا ۔

# ۹۴ - شخ مبارک نا گوری

شخ مبارک بن خطر ناگوری ارض ہند کے جید عالم اور مشہور فاضل تھے۔ ان کے اجداد میں سے پانچویں بشت میں ایک بزرگ شخ موی تھے جو دیار یمن سے نکلے اور دنیا کے مختلف مقامات کی سیاحت پر دواند ہوئے۔ اثنائے سیاحت میں بوے بوے جائب کا مشاہدہ کیا اور اس عالم غربت میں نویں صدی ہجری میں اعمالِ سیوستان کے ایک قصیے "ریل" میں آئے۔ وہاں تو طن اختیار کیا اور متابل زندگی اختیار کرنے گئے۔ شخ مبارک کے والد شخ خصر نے دسویں صدی ہجری کے آغاز میں سیاحت ہند شروع کی اور شہرنا گورکو جو ہندوستان کے مشہور شہرا جمیر کے شال مخرب میں واقع ہے اپنامسکن تھہرایا۔

شخ مبارک کی ولادت ۹۱۱ ھے/ ۵- ۱۵ء کونا گور میں ہوئی ۔ شعور کی منزل میں داخل ہوئے تو گجرات کے شہراحمد آباد کا قصد کیا۔ احمد آباد اس عہد میں علم وفضل کا مرکز تھا اور متعدد علمائے مشاہیر کی تدریسی سرگرمیاں

انبة الخواطرئج۵ ص١٩٩-

<sup>🕡</sup> تاریخ شیراز بهندٔ جون پورٔ ص ۲۹٬۷۲۸- زبهة الخواطرٔ ج۵٬ ص ۳۲۰٬۳۱۹

وہاں جاری تھیں' جن میں خطیب ابوالفضل گاذرونی اور مولانا عماد الدین محمد طارمی لائق تذکرہ ہیں۔ ان سے تخصیل علم میں مشغول ہو گئے اور بحث واہتغال علمی میں مرتبہ کمال کو پہنچے۔علوم وفنون کے اعلیٰ درجے پر فائز ہوئے اور فتوی وقد رئیس کی صلاحیت سے بہرہ وافریایا۔

شخ مبارک ناگوری بے حد ذکی اور ذہین تھے۔ صغرتیٰ ہی میں علی مجلسوں اور تحقیق محفلوں میں شریک ہونے گئے تھے۔ مباحثہ ومجادلہ میں تیز اور مناظر بے میں حاضر جواب تھے۔ ان کے اسلوب بحث اور انداز گفتگو سے کبار علما اور اعیان ملک حیران ہوتے تھے۔ ۹۵ ہے ۱۵ مرا ۱۵ کر ۱۵ باد (آگرہ) گئے اور درس وافا دہ کی مشد پرفائز ہوئے۔ کم ومیش پچاس سال سرگرم تدریس رہے۔ علم عمل شخصیق وکا وش زہر وورع 'امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں کوئی ان کا حریف نہ تھا۔ ان کی مجلس موعظت و تذکیر اور حلقہ تدریس و تعلیم کے وقاد کا بیالم تھا اور وہ اس درجہ رعب و دبد ہے ما لک تھے کہ امرائے مملکت میں سے کسی کو اس میں سرخ یا رہشی لباس پہن کر وہ اس درجہ رعب و دبد ہہ کے ما لک تھے کہ امرائے مملکت میں سے کسی کو اس میں سرخ یا رہشی لباس پہن کر آنے کی جرات نہ ہوتی ۔ نہ کوئی ہاتھ میں سونے کی انگوشی پہن کر ان کے سامنے آسکنا' نہ کسی کو ان کی موجودگ میں تبہد بند مخنوں سے نیچ لاکانے کی ہمت تھی اور نہ کسی قشم کی غیر شرع حرکت کا مرتکب ہوسکتا تھا۔ اس زمانے میں وہ ساع کے بھی شدید بیرخالف تھے۔ اگر راہ چلتے بھی غنا کی آ واز کا نوں میں پڑ جاتی تو راستہ بدل لیتے اور ہر میں وہ اس خلاف شرع حرکت سے دامن بچانے کی کوشش کرتے۔ گر آخر میں غنا وساع کی طرف راغب ہوگئے تھے اور نوبت یہاں تک پہنچ گئے تھی کے خاوم امیر کے سواجیین نہ آ تا تھا۔

ملاعبدالقادر بدایونی نے نتخب التواریخ کے مختلف مقامات پران کی بہت ی قلبی اور عملی کیفیات کا تذکرہ کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ ان پر کئی قتم کے دور آئے اور وہ متعدد حالتوں سے دو چار ہوئے۔ وہ ایک زمانے میں مہدویت ہے بھی متاثر ہوئے اور مدت مدید تک شخ علائی سے وابستہ رہے۔ مغل حکمران جلال الدین اکبر کے عہد طومت کے ابتدائی دور میں طریقہ نقشبند یہ پھیلا تو اس سے ہم آ ہنگ ہو گئے اور مشائخ ہمدان کی طرف انتساب شروع کرلیا' اور جب دیکھا کہ امور مملکت میں ایرانیوں کا اثر ورسوخ بڑھ گیا ہے اور حکومت کے اہم اور کلیدی شروع کرلیا' اور جب دیکھا کہ امور مملکت میں ایرانیوں کا اثر ورسوخ بڑھ گیا ہے اور حکومت کے اہم اور کلیدی شروع کے ان کے قبضے میں آئے ہیں تو ان کی طرف ملتفت ہو گئے۔ غرض بعد میں ان کے دبھانات میں بڑی تبدیلی آئی تھی اور ان کے قلب و ذہن کی حالت میں بہت تغیر رونما ہو گیا تھا' جوظعی نا پند یدہ اور غیر شرعی تھا۔

شیخ مبارک ناگوری کی زندگی کا ابتدائی دور بلاشبه ایک مبلغ شریعت نابی عن المنکر وامر بالمعروف کا دور تھا 'لیکن بعد میں ان کی زندگی کا ابتدائی دور بلاشبه ایک مبلغ شریعت نابی عن المنکر وامر بالمعروف کا دور تھا 'لیکن بعد میں ان کی زندگی کے لیل ونہار بالکل بدل سے تھے۔ جلال الدین اکبر کو الحاد کی راہوں پرلگانے اور علائے در بارک مخالفت پر آمادہ کرنے میں ان کا بہت بڑا ہاتھ تھا۔ اکبر نے نہ ہی ماحول میں پرورش پائی تھی اور اس کی ابتدائی زندگی ایک اجھے مسلمان کی زندگی تھی 'لیکن بعد میں جو حالات پیدا ہوئے اور بادشاہ نے جو غلط اور میراسر غیر اسلامی اقدامات کیے ان کے جواز کے لیے شیخ مبارک اور ان کے بیٹوں ابوالفضل اور فیضی نے راہ امراس کے میں زبر دست کردار ادا کیا۔ ان واقعات وحوادث کے چھم دید گواہ ملاعبدالقادر بدایونی نے اس کی

تمام تفصلات بیان کردی میں اور اس عہد کے علما ومشائخ کی زندگیوں کا پورا نقشہ کھنچ کر رکھ دیا ہے۔مولانا ابوالکلام آزاد لکھتے میں:

'' منتخب التوارخ ایک ایسا مرقع ہے جس میں اس عہد کے تمام ارباب ممائم واصحاب خرقہ وسجادہ کی تصویریں اپنے اصلی بھیں بیل اور دیکھ کرعبرت ہوتی ہے کہ بوے بوے مدعیان علم وز ہد کو بھی دنیا کرتی نے اسلی بھیے نہ دیا اور راوحت برتی میں استقامت نصیب نہ ہوئی ہے''

مخدوم الملک عبدالله سلطان پوری اور شخ عبدالنبی صدر الصدور بھی اگر چه مبراعن الخطانه سے کین ان کے خلاف اکبرکو برا مجنتہ کرنے کی ذمہ داری سے ملا مبارک اور ان کے بیٹے بری نہیں ہو سکتے مولانا ابوالکلام آزاد جو مخدوم الملک عبداللہ سلطان پوری اور صدر الصدور شخ عبدالنبی پرشدید تقید کرتے ہیں وقم طراز ہیں:

''ایک عرصے کے بعد جب حالات بدلے اور ملا مبارک کے خاندان کوعروج ہوا تو انھوں نے ان لوگوں کے زور کوتو ڑنا چاہا اور اس کی تدبیر بینظر آئی کہ مذہبی تعصب کی شدت کو کسی طرح کم کیا جائے۔ چنانچہ تحکمت و تحقیقِ جدید کے نام سے آزاد خیالی و مطلق العنانی کی ہوائیں چلنے لگیں گے۔

بادشاہ کو' خلیفتہ الزمان'' قرار دینے کامحضر بھی ملا مبارک ادران کے بیٹوں نے تیار کیا۔ بقول مولانا ابوالکلام آزاد:

''خاندان ملامبارک (لیعنی ابوالفضل وفیضی) نے مولو یوں کا زور توڑنے کے لیے ایک تدبیریہ کی کہ ۱۵۷ ھ/۱۹۵ میں اپنے والد ملا مبارک سے ایک محضر تیار کرایا۔مضمون میتھا کہ بادشاہ ضلیفتہ الزمان اور اہام عہد واجب الاطاعت ہے' اور اس کوحق پہنچتا ہے کہ مسائل مختلف فیہا میں حسب ضرورت وقت اجتہا دکر کے اور اس کا اجتہاد واجب العمل ہے گ''

اس محضر پرعلائے در بار میں سے کسی نے طوعاً اور کسی نے کر ہاً اپنی اپنی مہریں ثبت کر دیں۔عبدالقادر بدایونی علاکی اس جماعت میں شخ مبارک کو بہت بڑا عالم قرار دیتے ہیں۔اور ۹۸۷ھ/ ۹۵۵ء کے وقائع میں ککھتے ہیں۔'' شخ مبارک کہ اعلم علاء زمان بود •

محضر تیار کرنے کا پس منظریہ ہے کہ جن دنوں صدرالصدور شیخ عبدالنبی گنگوہی نے متھرا کے ایک برہمن کومبحد کے بجائے شوالہ تغییر کرنے اور رسول الله ٹائٹا پرسب وشتم کرنے کے جرم میں قتل کیا تھا'انہی دنوں شیخ مبارک کسی وجہ سے بادشاہ کی خدمت میں آئے۔ بادشاہ نے ان سے بعض ان مسائل کے بارے میں گفتگو

- تذكرهٔ ص ۲۰۰
  - تذكرهٔ ص ٢٣-
    - الضأ-
- نتخبالتواريخ٬ ج۲٬ ص٠٢٤-

کی جواکثر پیش آتے رہتے تھے اور علاکا ذکر بھی کیا۔ شخ مبارک کے 'جو پہلے سے صدرالصدور شخ عبدالنبی سے کدورت رکھتے تھے اور وہنی طور پران سے بہت دور تھے' موقع ہاتھ آگیا۔ انھوں نے علماکی مخالفت کی اور کہا کہ بادشاہ عادل خود مجتمد ہے۔ اختلافی مسئلے میں حالات کے مطابق حضور جومنا سب سمجھیں اور قرین مصلحت جانیں' تکم جاری فرماستے ہیں۔ علمائے دین کا رومیے جمنییں ہے۔ کسی مسئلے میں ان سے رائے لینے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ بادشاہ نے اسٹ بڑے عالم کے منہ سے یہ بات سی تو بہت خوش ہوا' اور کہا:

ہرگاہ شااستاد ماباشید ٔ وسبق پیش شاخوا ندہ باشیم ۔ چراماراازمنت ایں ملایاں خاص نمی سازید۔ (لیعنی آپ ہمارے استاد بن جاہیۓ 'ہم آپ سے سبق پڑھیں گے ۔کسی طرح ہمیں ان ملانوں سے دولا ہےۓ۔)

در تک اکبراور شخ مبارک کے درمیان اس موضوع پر گفتگو ہوتی رہی۔ آخر یہ تجو یز تھہری کہ آیات و احادیث کی روشی میں ایک تحریک جس کا مفاد یہ ہو کہ امام عادل اختلافی مسئلے میں اپنی دائے سے مصلحت دقت اور تقاضائے حالات کے مطابق جو چاہے کر سکتا ہے۔ علا وجم تبدین کی دائے پراس کی دائے کو بہرحال ترجی عاصل ہوگ۔ چنا نچیاس کا مصودہ خود شخ مبارک نے تیار کیا۔ مسودہ تیار ہو چکا تو دربار کے تمام علا اصحاب فتوگ اور نضا ہ کو بلایا گیا اور انھیں مسودہ پڑھ کر سایا گیا۔ کوئی اس کا مخالف تھا اور کوئی موافق کی کہا سب نے اس پر مہرین شبت کردیں۔ صدر الصدور شخ عبدالنی اور مخدوم الملک عبداللہ سلطان پوری اس کے مخالف تھے جبورا آخیس بھی اس کی تصویب کرنا پڑی۔ اس صورت حال سے شخ مبارک بے حدخوش تھے اور وہی صدر مخل تھے۔ ان کے حریف علا بیس شے اور عوام الناس کی صف میں ان کے سامنے سر جھکائے بیٹھے تھے۔ اس محضر کی عبارت بعینہ یہ ہے:

مقصودازتشیدای مبانی و تمهیدای معانی آل که چول بهندوستان صنع عن الحدثان بمیا من معدلت سلطانی و تربیت جهال بانی مرکز امن و امان و دائرهٔ عدل و احسان شده طوائف انام از خواص و عوام خصوصاً علائے عرفان شعار و فضلائے د قائق آثار که بادیان بادبینجات و سالکان مسالک اولوالعلم در جات انداز عرب درجم ردبدی دیار نهاده تو طن اختیار نمودند جمهور علائے فول که جامع فروع و اصول و حادی معقول و منقول اند و بدین و دیانت و صیانت اتصاف دارند بعد از تدبیروانی و تائل کافی در غوامض معانی آبیر کریمه اطبیعو االله و اطبیعو االله و اطبیعو االدر سول و اولی الا مر منکم و احادیت صحیح 'ان احب الناس الی الله یوم القیامة امام عادل من یطع الامیر فقد اطاعنی و من یعص الامیر فقد عصانی 'و غیر ذلک من الشواهد العقلیة و دلائل النقلیة 'قرار داده جم نمودند که مرتبه سلطان عادل عمان الامیر فقد اطاعنی و من یعص الامیر فقد عصانی 'و غیر مرتبه مجتبد است و حضرت سلطان الاسلام کهف الانام امیر المونین ظل الدی طی العالمین ابوافق جلال الدین محمد البرش و خود کی جانب را از اختلافات بجبت شهیل معیشت بی آم دین آم در مسائل دین که بین المجتبدین البرش می است به ذه بین صائب و فکر ناقب خود کی جانب را از اختلافات بجبت شهیل معیشت بی آم دم و آم و

14.60

مصلحت انظام عالم اختیار نموده به آن جانب عکم فرمایند متفق علیه می شود و انتباع آن برعموم برایا و کافهٔ رعایالازم و مختم است به وایینا اگر به موجب رائے صواب نمائے خود حکم رااز احکام قرار دہند کہ مخالف نصے نباشد وسب ترفیہ عالمیاں بودہ باشد عمل برآ سنمودن برہمہ کس لازم و ختم است و مخالفت آس موجب سخط اخروی و خسران دینی و دینوی است به واین مسطور صدقی و فور حسب نه للله و اظہاراً لا جرائے حقوق الاسلام به محضر علمائے دین و فقہائے مہدیین تحریریافت به وکان ذالک فی شہر رجب ۵۸۷ ھ/ستمبر ۵۷۹ مینج و ثما نین و شع مائت ب

(العنی اس تمہید و تشریح کا خلاصہ یہ ہے کہ ملک ہندوستان آفات سے محفوظ رہے سلطان جہاں پناہ کے عدل وانساف اور تدبیر وانتظام سے دارالامن بن چکا ہے اور ہر جگہ خواص وعوام بالحضوص عرب وجم کے علاہ فضلا یہاں آ کرمقیم ہو چکے ہیں۔ بناہریں تمام علانے بڑے فور و فکر کے بعداس آ بیغ کریمہ: اطلب عبو اللہ یوم واطبعو االمرسول و اولی الا مر منکم اوراحادیث سے کی روشنی میں کہ ان احب الناس الی اللہ یوم واطبعو االمرسول و اولی الا مر منکم اوراحادیث سے کی روشنی میں کہ ان احب الناس الی اللہ یوم عقلی و نقی دائل و شواہدی بنا پر یہ تھم لگایا ہے کہ سلطان عادل کا مرتبہ اللہ کے نزد یک مجتبد کے مرتبہ سے بڑھ کو عقلی و نقی دلائل و شواہدی بنا پر یہ تھم لگایا ہے کہ سلطان عادل کا مرتبہ اللہ کے نزد یک مجتبد کے مرتبہ سے بڑھ کر اس میں الاسلام امیر المونین ظل اللہ ابوالفتی جلال الدین اکبر باوشاہ عازی خلالت مائی مول کی بھولت ہو گئی مصالح کی خاطر آگر دین کے ان مسائل میں جو مجتبدین کے نزد یک اختلافی ہوں کی بھی ایک اوراس کی صورت کو تجو یز کر کے اس کے مطابق احکام جاری فرما کیں تو ان کی تجویز و تھم کو مفتی علیہ تصور کیا جائے گا اوراس کی خلاصت و بیروی تمام رعایا پر لازی اور قطعی ہوگی۔ نیز سلطان عالم بناہ کوئی بھی ایسا قانون اور تھم نافذ فرما کیں جو عوام کے اجرا کی خرض سے حسبت قاللہ علمائے دین اور لیے عشب ہولت ہواور تس شرع کی مفائر نہ ہواس پڑسی و منبط تحریر میں لائی گئیں۔ )

شخ مبارک ناگوری نے بلاشبہ اکبر کوخلاف شرع راستے پر نگایا اور غلط امور میں اس کی رہنمائی کی۔گر

اس میں کلام نہیں کہ وہ اپنے دور کے بہت بڑے عالم سخے فقہ واصول میں مہارت رکھتے سخے علوم عربیہ کے

دقائق وغوامض کی گرہ کشائی میں انھیں عبور حاصل تھا۔ تصوف کے رموز سے آگاہ سخے فن شعری میں یکا سخ

قرآن مجید کی دس قر اُتوں کے عالم سخے اور شاطبی کا درس دیتے سخے۔ کشر المطالعہ سخے اور ہرآن درس وافادہ میں

مصروف رہتے سخے۔ حافظ نہایت تیز تھا اور قوت ادراک میں لا ثانی سخے۔ جو چیز ایک مرتبہ حافظ کی گرفت میں

آجاتی وہ نگلنے نہ پاتی۔ آخر عمر میں جب بصارت ضائع ہوگئ اور مطالعہ کتب سے معذور ہو گئے تو تفیر قرآن

کھانا شروع کی جو چار خوجم مجلدات میں ختم ہوئی اس کا نام "منبع نے نے انس العیون۔" • رکھا۔ زندگی کے

مقر آلکرام میں میرسید غلام علی آزاد نے اس تغیر کا نام "منبع عیون المعانی" کھا ہے لیکن اس تغیر کا پورانام" منبع العیون

المعانی ومطلع شموس الث نی" ہے۔

المام

آخری ایام میں ابن الفارض کا تائیۂ بصیری کا قصیدہ بردہ' قصیدہ کعب بن زہیراور ویگر قصا کد پڑھتے رہتے تھے' جو نھیں زبانی یاد تھے۔

شخ مبارک ناگوری نے ∠ا ذی القعدہ ا••اھ/۵راگست ۱۵۹ ء کووفات پائی ●۔

## ۹۵ -مولا نامحتِ علی سندهی برمان بوری

مولانا محت علی بن صدر الدین محمہ بن علی بیگ مضھوی سندھی ایک فقیہ اور شاعر بزرگ تھے۔ اصلاً کوہتان برکہ کے ایک قبیلے کے فرد تھے جو چغتائی خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ ان کے جدامجد علی بیگ بابر کے ساتھ وارد ہند ہوئے اور مرجہ شہاوت پایا۔ ان کے والد صدر الدین مجمد مغل حکمر ان ہمایوں کے ساتھ بلا دسندھ میں شروک ہوئے ۔ وہیں محت علی کی والوت ہوئی۔ ابھی کم عمر تھے کہ والد وفات پا گئے اور محب علی نے حصول علم کو اپنا مشغلہ قرار و لیا۔ اس سلسلے میں بے حد محت اور کوشش کا ثبوت ہم پہنچایا اور اکثر علوم مداولہ اور فنون مرق جہیں درجہ کمال کو پہنچے۔ جب عبد الرحیم خان خاناں نے سندھ فتح کیا اور اس کی ملاقات اس عالم دین سے ہوئی تو وہ ان کے علم وضل اور فکر و تد ہر سے بہت متاثر ہوا' اور اپنے ساتھ وار الکومت آگرہ لے عالم دین سے ہوئی تو وہ ان کے علم وصت امیر کی مصاحب و ملازمت میں رہے۔ پھر بربان پور کی راہ لی۔ اس گیا۔ عرصے تک اس عالم اور علم دوست امیر کی مصاحب و ملازمت میں رہے۔ پھر بربان پور کی راہ لی۔ اس کے ارادے سے دوان ہوئے کیا۔ سورت ہنچے تو وہ ان شخ محمد بن فضل اللہ بربان پور کی راہ کی۔ اس کے ارادے سے دوانہ ہوئے لیکن سورت ہنچے تو وہ ان شخ محمد بن فضل اللہ بربان پوری (متو فی ہرمضان المبارک ۲۲۱ میں مراجعت کی تو بربان اور میں شاقات ہوئی۔ وہاں سے اور ان سے اخذ طریقت کیا۔ بعدازال جوری شریفین کا عزم فر مایا اور سعاوت جے وزیارت سے بہرہ ور ہوئے۔ وہاں سے واپس مراجعت کی تو بربان پورکومکن بنایا۔

پورکومسکن بنایا۔ مغل باوشاہ شاہ جہان اس عالم وفقیہ کواپنے ساتھ وارائحکومت آگرہ لے گیا تھا۔تمام عمراس کے پاس رہے۔شخ وفقیۂ عالم دین اور بہترین شاعر تھے۔ ۴۰۰اھ/ ۱۹۳۱ء کے قریب فوت ہوئے ●۔

تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو: اکبر نامہ- منتخب التواریخ کے مختلف مقامات - ما شراکرام ج۱٬ ص۱۸۳٬۸۳۳ بوستان اخبار
 ص۱۳۵ نا۱۵۳۳ - دربار اکبری ص ۱۳۲۸ تا ۳۵۸۳ - حدائق الحعفیہ ص۱۹۳۳ - بزم تیموریئ ص ۸۰ - زبیة الخواطر ج۵٬
 ص۱۳۳٬۳۳۰ - تذکر و علمائے ہند ص ۱۵۲۷ -

<sup>.</sup> عمل صالح ، جس م ۳۸۱ سه ۳۸۱ ساده بامه رجب ص ۳۳۷ ۳۳۷ مه بر رجین جس حصداول ص ۴۸۹ تا ۱۹۱۹ مربع الماده الماده الم

## ٩٦ - علامه حكيم محرمصري بربان بوري

علامہ محمد مصری بر ہان پوری شیخ وقت عالم بہیر اور طبیب تھے۔ متعدد فنون کے ماہر تھے۔ بالخصوص فن طب کی علمی اور عملی جزئیات میں عبور رکھتے تھے۔ فقہ اور اصول فقہ سے باخبر تھے۔ بہترین اوصاف کے مالک عذوبت لسان کی صفت سے متصف عاضر جواب ظریف الطبع اور نرم گفتار۔ فاری کے عمدہ مزاحیہ شاعر بعض امراض کا اس انداز سے علاج کرتے کے مقل حیران رہ جاتی۔

محد بن عمر آصفی کا کہنا ہے کہ ان کا نام کیم بیرس مصری تھا۔ غالبًا بلادم مرسے ہندوستان آئے اورا تھ گر میں داخل ہوئے اورفن طب کے ماہر کی حیثیت سے ملوک وسلاطین کا تقرب حاصل کیا۔ عرصے تک مرتفاً لظام شاہ کے شاہی طبیب کے طور پر خد مات انجام دیتے رہے۔ ۹۸ ھ/۲۷۵اء میں چنگیز خال وزیر کو زہر کھلا کر مارد یا گیا تو مرتضی نظام شاہ نے ان کو اپنا وزیر بنالیا کیکن سے منصب بہت کم مدت کے لیے ان کے پاس رہا۔ کچھ دنوں بعد وزارت سے معزول کر دیے گئے۔ پھر ۹۹۷ھ/۱۹۸۹ء میں جب مرتضی نظام شاہ تل ہوگیا تو احمد گر سے احمد آباد میں خان اعظم عزیز کو کہ نے ان کوخوش آمدید کہا اور بڑے احتر ام سے پیش سے احمد آباد میں خان اعظم عزیز کو کہ نے ان کوخوش آمدید کہا اور بڑے احتر ام سے پیش آیا۔ اس نے ان کو جوال الدین اکبر کے دربار میں اکبر آباد۔ (آگرہ) بھیجے دیا۔

ﷺ فیضی کاعلاج انہی نے کیا تھالیکن کوئی فائدہ نہ ہوا۔خود کہا کرتے کہ موت کے سامنے سب عابر د بے بس ہیں۔ اگر طب سے عمر میں اضافہ ہو سکتا تو کوئی طبیب اس دنیا سے رخصت نہ ہوتا۔ کہتے ہیں ۱۰۰۸ھ/۱۰۰۰ءکو بر ہان پور میں اضیں زہر کھلا کر مار دیا گیا تھا ۔

#### ٩٧ - شيخ محمر بيجا يوري

شخ محمد بن ابوالمعالی بن علم الله صالحی امیشموی قاضی اعز الدین بیجا بوری کے نام سے معروف تھے۔ شخ اور عالم وفقیہ تضے اور نامور فقہا واصولیین میں گردانے جاتے تھے۔سلطان محمد عادل شاہ کے عہد میں بجالار کے منصب قضا پر متعین ہوئے اور تمام عمراس منصب پر فائز رہے ۔

#### ۹۸ -سیدمحمد عاملی

سیدمجر بن احد بن محمد عاملی مسلکا شیعه تھے۔ فاضل و عالم اور فقیہ تھے۔ ﷺ بہاءالدین عالمی کے معاصرین میں سے تھے۔کشمیر چلے گئے تھے اور وہیں توطن اختیار کر لیا تھا۔ کشمیر بی میں وفات پائی اور وہیں مدنون ہوئے ہے۔ مدنون ہوئے ہے۔

<sup>🕡</sup> منتخب التواريخ 'ص ١٦٥- زنهة الخواطر 'ج ۵ م ٣٣٩ ٣٣٠-

زبة الخواطرج ۵ ص ٣٣٠ بحواله روضة الاوليا-

نجوم السماء ، ص ، الزبية الخواطر ج ۵ ، ص ۲۳۱

## ٩٩ - شخ محمرغو ثي مانڈ وي

شخ مجر بن حسن بن موسی غوثی سجراتی مانڈوی کی تاریخ ولادت ۱۱ رجب ۹۲۲ ہے/ کیم جون ۱۵۵۵ء ہے۔ جائے ولاوت مانڈو ہے۔ جرآن مجید شخ کمال الدین قرشی سے پڑھا۔ بھر فارسی کے پچھرسائل و کتب کی تعلیم حاصل کی۔ سیارہ سال کے بیٹھے کہ والد وفات با گئے۔ سترہ سال کو پہنچے نؤ والدہ نے شادی کر دی کئین حصول علم کاشغل جاری رکھا اور شادی اس راوصواب میں رکاوٹ نہ بن سکی۔ علم نحواور علوم عربیہ کی تحصیل شخ برہان الدین کالیوی سے کی۔ بعد از اس کشف المنار اور اصول فقہ کی مشہور کتاب تلویج کا درس سیدشاہ محمد سے لیا۔ بھر عازم آگرہ ہوئے اور پانچ سال وہاں مقیم رہے۔ ۹۹۰ھ/۱۸۸۲ء میں سفر سجرات پروانہ ہوئے۔ وہاں شخ وجیہ الدین علوی سجراتی کا غلغلنے درس بلند تھا 'اس میں واضل ہو گئے اور اکثر کتب درسیہ کی تحکیل فرمائی۔ برہان بور میں عکبی منتان بن عیسی سندھی سے فنون ریاضی پڑھے۔ ۹۹۳ھ/۱۸۸۹ء میں مانڈووابس آگئے۔

شیخ محمر غوثی گیار هویں صدی ہجری کے عالم دین اور متنقیم الحال صونی سے۔ شیخ صدر الدین محمد بردووی سے ستفیض سے اور الن کے خلیفہ شیخ محمود بن جلال مجراتی سے منسلک ۔! تذکرہ رجال کی مشہور کار۔ '' گزار ابراز'' کے مصنف شیخے یہ کتاب ۱۱۲ علا و مشائخ کا متند تذکرہ ہے۔ جن حضرات کے اس میں حالات درج ہیں'ان میں کچھ بزرگوں سے شیخ محموفی خود ملے ہیں۔ یہ تذکرہ جہاں گیر بادشاہ کے نام معنون کیا گیا ہے۔ اس کانفش اول ۹۹۸ ھی/۱۹۰ میں تیار ہوا۔ پھر۱۰۱ ھی/۱۲۰ ء تک اس میں اصلاح واضا فہ کاسلسلہ جاری رہا۔ اس کا زیادہ تر حصہ ۲۰۱ ھا اور ۱۲۲ اور ۱۲۱ ء کے درمیان معرض کتابت میں لایا گیا ۔ یعنی جاری رہا۔ اس کا زیادہ تر حصہ ۱۲۰ ھا الااء اور ۱۲۱ ھی تک شائع نہیں مورف رہے۔ گزار ابراز فاری زبان میں ہے۔ یہ کتاب ابھی تک شائع نہیں ہوئی۔ اس کے قلمی شیخ لینڈ سینا' گلزار ابراز فاری زبان میں ہے۔ یہ کتاب ابھی تک شائع نہیں ہوئی۔ اس کے قلمی شیخ لینڈ سینا'

رادر ہرار فاری ربان میں ہے۔ یہ ناب اس کا مصراح میں ہوں۔ اس کے کی سے بید سیا ایٹیا ٹک سوسائی کلکتۂ کتب خانہ آصفیہ حیدر آباد دکن اور برکش میوزم میں موجود ہیں۔اجین (ہندوستان) کے ایک صاحب علم منشی اللہ یار خال کے پاس بھی اس کا ایک نسخہ موجود ہے۔ کراچی کے سید سخاوت علی خسر و کا ذاتی کتب خانہ بھی اس کے ایک قلمی نسخے سے مزین ہے۔

۱۳۲۷ء ه (۱۹۰۸ء) یس ایک ہندی عالم جناب فضل احمد نے اس کا اردوتر جمہ کیا تھا' جواس سال مطبع مفیدہ اس آئرہ میں جھپا تھا۔ اصل فاری کتاب چوں کہ دست یاب نہیں ہے' لہذا حولوگ برصغیر کے فقہا وعلا اور مشارُخ واولیا کے حالات کے سلسلے میں کام کر رہے ہیں' ان میں زیادہ تر بیتر جمہ ہی متداول ہے اور وہ اپنی مشارُخ واولیا کے حالات کے سلسلے میں کام کر رہے ہیں' ان میں زیادہ تر بیتر جمہ ہی متداول ہے اور وہ اپنی تفنیفات میں اس کا حوالہ دیتے ہیں'۔ بیتر جمہ' اذکار ابراز' (۱۳۲۷ھ) کے تاریخی نام سے موسوم ہے۔ یہی ترجمہ میں اسلامک بک فاؤنڈیشن کا ہور کی طرف سے شائع ہوا۔

۔ شخ محمہ بن حسن غوثی مانڈوی نے جیسو سے زائد علما ومشائخ کے حالات تحریر کیۓ لیکن افسوں ہے'خود ان کی زندگی کے کوائف بہت ہی کم میسر ہیں ●۔

#### • • ا - قاضى محمد نصير آبادي

قاضی محمد بن عبدالعزیز بن فتح بن محمد بن محمود حنی نصیر آبادی نصیر آبادی بیدا ہوئے اور وہیں نشود نما پائی۔ قاضی پیرعلی کے نام سے معروف تھے۔ شخ ' فقیہ اور عالم شھے۔ اپنے دور کے کبار فقہا میں سے تھے۔ اپنے والد قاضی عبدالعزیز سے 'جو بہت بڑے عالم اور نصیر آباد کے منصب قضا پر متعین تھے علم فقہ حاصل کیا ہے پھر مزید حصول علم کی غرض سے مختلف بلا ودا مصار میں گئے اور علمائے اعلام کی ایک بڑی جماعت سے متنفید ہوئے ۔ جمیل تعلیم کی غرض سے مختلف بلا ودا مصار میں گئے اور علمائے اعلام کی ایک بڑی جماعت سے متنفید ہوئے ۔ جمیل تعلیم کے بعد اپنے والدم حوم کی جگہ نصیر آباد کی مند قضا سنجالی اور تمام عمر اس پر متمکن رہے ۔

#### ا•ا-ينيخ محمد سندهي

شخ محمہ بن عبداللہ سندھی کا مولد بر ہان پور ہے پر درش بھی وہیں ہوئی۔ منطق وعکمت کی کتابیں عیم عثمان بوبکانی سے پڑھیں۔ فقہ و اصول کا علم شخ طاہر بن بوسف سندھی (متوفی ۱۰۰۴ه/۱۵۹۹ء) سے حاصل کیا۔ نقد النصوص شرح منازل السائرین اورشرح گلشن رازکی تحصیل شخ عیسلی بن قاسم سندھی سے کی۔شرح المواتف کا بچھ حصہ بھی انہی سے پڑھا۔ اخذ طریقت شخ لشکر محمہ عارف سے کیا۔ یہاں تک کیعلم ومعرفت کہ بن وصالحیت فقہ واصول اورعلوم مرقبہ میں مرتبہ کمال کو پنچے۔ طویل مدت تک بر ہان پور میں تقیم رہے اور وہاں درس و افادہ کا سلسلہ جاری رکھا۔

جلال الدین اکبر بادشاہ نے ناراض ہوکر ایک مرتبہ ان کوجیل میں بھی ڈال دیا تھا۔ اس کا پس منظریہ ہے کہ جب اکبر نے علاقہ خاندیس پر فوج کشی کی تو وہاں کا فاروتی بادشاہ اپنے امرائے سلطنت اور کما کہ کملکت کے ساتھ برہان پور کے قلعہ اسیر میں جا بیٹھا۔ بادشاہ اور ارکان حکومت کا خیال تھا کہ اکبراس قلعے کو مخز نہیں کر سکتا، لیکن اکبر بھی اراد سے کا مضبوط تھا۔ اس نے بہت بردی فوج جمع کر دی اور نواح خاندیس میں پھیلا دگا۔ گیارہ مہینے اکبرا پی کثیر فوج کے ساتھ وہاں خیمہ زن رہا اور باوجود انتہائی کوشش کے قلعے پر قبضہ نہ کرسکا۔ اکبر کے دل میں یہ بات جم گئی کہ برہان پور کے صوفیا اور مشاکخ اپنے بادشاہ کی رد بلا کے لیے وظیفے پڑھے اور عائمیں ما تئی بری فوج فلست نہیں دے سکی اور سب

ان کے مختصر حالات کے لیے دیکھیے: اذ کارابرار (ترجمہ گلزارابرار) میں ۱۲ تا ۱۲۳۳ -مقدمہ' اذ کارابراز 'مطبوعه اسلامک کیے۔ فاؤنڈیشن لا ہور-نزبہۃ الخواطر نج ۵ میں ۱۳۳۹-

<sup>🗗</sup> نزمة الخواطرج ۵ ص ۳۴۱ –

لوگ المینان کے ساتھ اپے شہریں بیٹے ہیں۔ چنانچ اس نے وہاں کے بزرگوں کونشانہ بنایا اور اکثر کو گرفتار کر کے الک تھے اور ان کو گرفتار کرنے میں بغاوت کو قید و بند میں ڈال دیا۔ جو بزرگان دین زیادہ اثر ورسوخ کے مالک تھے اور ان کو گرفتار کرنے میں بغاوت کوٹ پڑنے کا اندیشر تھا انھیں کسی اور طریقے ہے بتنائے اذیت کیا۔ بدایک عظیم آزمائش اور فتنے کا دور تھا۔ فی عثان بوبکانی پہلے بی ابتلا کے ڈرسے برہان پور چھوڑ بچکے تھے۔ بعض دیگر مشائخ بھی احمد آباد اور سورت بھی عثان بوبکانی پہلے بی ابتلا کے ڈرسے برہان پور چھوڑ بچکے تھے۔ بعض دیگر مشائخ بھی احمد آباد اور شاہ بھی گئے تھے۔ لیکن شخ محمد سندھی وہاں موجود تھے۔ اکبر انھیں گرفتار کر کے اپنے ساتھ آگرہ لے گیا اور شاہ ساتھ آگرہ لے گیا اور شاہ سفارش سے انھیں رہا تو کر دیا گیا گر برہان پور جانے کی اجازت نہدی اور اپنے ایک امیر قلیج خال کے حوالے کر دیا۔ عرصے تک وہ جیل میں رہا تو کر دیا گیا گر برہان پور جانے کی اجازت نہدی اور اپنے ایک امیر قلیج خال کے حوالے کر دیا۔ تھی ساتھ اور زہدوتقو کی ساتھ دیا۔ گئی مال ای طرح کے حالات رہے۔ شخ محمد سندھی قلیج خال کی کمان میں کھار سے جنگ کر رہے تھے کئر ہوا۔ اس ان میں شہید ہو گئے ہوں۔

#### ۱۰۲-سید محمد جالند هری کالپوی

سید محمد جالندهری کالیوی کا سلسله نسب بیہ ہے: محمد بن ابوسعید بن بہاء الدین بن مما والدین بن اللہ بخش بن سیف الدین بن محمد اللہ بخش بن سیف الدین بن محمد اللہ بخش بن سیف الدین بن محمد اللہ بن بن مشمل الدین بن شہاب الدین بن عمر بن حامد بن احمد زاہد سین مدانوی کالیوی۔ عالم کمیر شخے ان کا شارعلائے ربانیین میں ہوتا تھا۔ اصلاً تر ند کے سیح النسب سا دات سے تعق ۔ ان کے اجداد کرام میں سے کوئی بزرگ پنجاب کے شہر جالندهر میں آکر سکونت پذیر ہوگئے تھے۔ بعد از ال سید محمد کے والد سید ابوسعید روزگار کے سلسلے میں جالندهرکی سکونت ترک کر کے کالی چلے تھے۔

سید محمد ۲۰۰۱ه/ ۱۹۹۵ء کوشیر کالبی میں بیدا ہوئے۔ ان کے والد ابوسعید 'بیٹے کی ولادت سے قبل ہی باد دکن میں چلے گئے تھے اور کچھ معلوم نہ تھا کہ کہاں ہیں۔ محمد نے والد کی غیر موجود گی میں اپنی نیک بخت مال کا گود میں پرورش پائی۔ سات برس کے تھے کہ ایک عالم حدیث شخ محمد یونس شہر کڑھ سے کالبی آکر فروکش ہوئے۔ محمد بن ابوسعید نے ان سے حصول علم کا آغاز کیا اور علم بیان ومعانی کی مشہور کتاب مطول تک ان سے درک کتابیں پڑھیں۔ انہی سے سند حدیث حاصل کی۔ پھر عازم جاجمو ہوئے۔ وہاں مولا نا جاجموی سے بعض کتابیں پڑھیں۔ انہی سے سند حدیث حاصل کی۔ پھر عازم جاجمو ہوئے۔ وہاں مولا نا جاجموی سے بعض کتابوں کا درس لیا۔ بعد از ال کور گئے۔ وہاں شخ جمال بن مخدوم کوردی کی مسند درس آ راستہ تھی 'ان سے باتی کتب درسیہ پڑھیں۔ پھر انہی سے اخذ طریقت کیا۔ اخذ علم ادر کسب طریقت کے بعد اپنے شہر کالبی کا قصد کیا

و ابرار من ٢٩٥ - بربان بور ي سندهي على ص ٣٣٣ تا ٣٣٩ - مزيدة الخواطر ج ٥ ص ٣٣١-

اور درس وافادہ کی طرح ڈالی۔عرصے تک خدمت تدریس انجام دیتے رہے۔ پھراپنے اعزہ وا قارب میں شادی کی غرض سے وارد جالندھر ہوئے۔ جالندھر سے آگرہ گئے 'وہاں امیر ابوالعلامینی اکبر آبادی سے طے۔ ایک مدت تک ان کی خدمت میں رہ کراخذ فیفل کیا۔اس کے بعد دس سال تک درس وافادہ میں مشغول رہے۔ پھرایک وقت آیا کہ لوگوں سے بالکل منقطع ہو گئے اورعلیٰجدگی کی زندگی اختیار کر لی۔تعلیم و تدریس اور بحث و اختفال کی دلچیپیاں ختم کردیں۔اپنے آپ کو گھر کی چار دیواری میں محصور کرلیا اورلوگوں سے میل جول کا سلسلہ قطعی ختم کردیا۔اب آخیں یا تو گھر میں دیکھا جاتا تھا یا مسجد میں 'اور کہیں نہ جاتے۔

آخر عمر میں ہمیشہ روزے سے رہنے گئے تھے۔ صرف انہی دنوں میں افظار کرتے جن دنوں میں اللہ نے روزے رکھنے کو حرام قرار دیا ہے۔ چھ سال یہ کیفیت رہی اس کے بعد وفات یا گئے۔ شخ محمد بن ابوسعید کالیوی جالندھری صاحب تصنیف بھی تھے۔ وہ مختلف عنوانات کے تحت بہت کی کتا ہیں ضبط تحریر میں لائے 'جن میں ایک سورہ یوسف کی تفییر ہے۔ ایک عربی زبان میں کتاب الروائے ہے۔ ایک رسالہ تحقیق روح سے متعلق ہے ایک رسالہ عربی وحدت الوجود کے بارے میں ہے۔ ایک کتاب فاری زبان میں سلوک کے موضوع پر ارشاد السالکین ہے۔ ایک رسالہ عقا کد صوفیا کے متعلق ارشاد السالکین ہے۔ ایک رسالہ عقا کد صوفیا کے متعلق ہے۔ ایک رسالہ واردات کے متعلق ہے اور عربی میں ہے۔ سلوک کے باب میں ایک اور عمدہ رسالہ ہے۔ ایک رسالہ میا ایک اور عمدہ رسالہ ہے۔ ایک رسالہ میا ایک اور عمدہ رسالہ ہے۔ ایک رسالہ مرا تب فنا اور وصول الی اللہ کے بارے میں فاری زبان میں ہے۔

شخ محمد بن ابوسعیدا ہے دور کے عالم و فاضل فقیہ اور صوفی بزرگ تھے۔ ۲۹رشعبان اے ۱۰ھ/۱۱ر اپریل ۱۲۷۱ءکو پنیسٹھ (۲۵) سال کی عمر پا کرفوت ہوئے اور کالپی میں دفن کیے گئے **0**۔

#### ۳۰۱-سیدمحمد حضرمی

سید محمد بن عبداللہ بن شخ بن عبداللہ بن شخ بن عبداللہ عندروس حضری ثم ہندی سورتی۔مشاہیر علائے کاملین میں سے تھے۔علم وعمل کے اعتبار سے اپنے وقت کے امام تھے۔کر دارو گفتار' زہدوتقو کی اور تحقیق و کاوٹن میں ریگانۂ روز گار تھے۔

440 ھ/۱۳ ھاء کوتر یم میں پیدا ہوئے۔ قرآن مجید پڑھا اور حصول علم میں مشغول ہو گئے۔ اپنے والد کی گود میں تربیت پائی اور ان سے متعدد علوم کی تخصیل کی۔ سید تحد بن حسن محمد بن اساعیل فقیہ اور سید عبد الرحمٰن بن شہاب سے علم فقہ حاصل کیا۔ پھر حدیث کی ساعت کے لیے علاکی ایک جماعت کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ علم تصوف کے حصول سے لیے بھی بہت سے علاسے مسلک رہے۔ ان کے تمام مشائخ ان کی

مَا ثَرُ الكَرَامُ صِ الحتالا لا - نزيبة الخواطرُج ٥ ص ٣٢٨ ٣٢٤ بحواله ضاحمه ي -

تعریف کرتے اور ان کے فضل و کمال کی شہادت ویتے ہیں۔ اپنے عم محتر م شیخ عبدالقادر سے بھی انھوں نے کسب فیفن کیا اور انھوں نے ان کے والد شیخ عبداللہ کو مبارک باد کا خط کھا اور ان کے اس بیٹے (سید محمد ) کے علم وفضل کی ہمہ گیری اور زہد و درع میں انفر اویت کو ان کے لیے قابل فخر قرار ویا۔ ان دنوں سید محمد کے داداشتی بن عبداللہ احمد آباد میں تھے انھیں احمد آباد بلالیا۔ احمد عبداللہ احمد آباد میں تھے انھیں بوتے کے فضل و کمال کا بتا چلا تو ۹۸۹ ھے/۱۵۸۱ء میں انھیں احمد آباد بلالیا۔ احمد آباد بلالیا۔ احمد کراپنے کراپنے جدامجد سے بہت سے علوم حاصل کیے اور اس مرحبہ علمی کو پہنچ جس پراس دور کے بہت سے کہارمشائخ نہیں بہنچ یائے تھے۔

غرض سیدمحمد حضری دیار ہند میں آ بسے تھے اوراپنے دور کے جلیل القدر عالم وفقیہ تھے۔ پہلے وہ احمد آباد میں قیام پذیر ہوئے تھے اس کے بعد سورت چلے گئے تھے اورائ شہر کو اپناوطن قر ار دے لیا تھا۔ اس ملک کا حکمر ان طقہ بھی آھیں قدرومنزلت کی نگاہ سے دیکھٹا تھا۔ علم وفضل کی فراوانی کے علاوہ جو دوسخا میں بھی مشہور تھے۔ اس عالم وفقیہ نے ساٹھ سال کی عمر یا کر ۳۰ اے/۱۹۲۱ء کوسورت میں وفات یائی اور وہیں فن ہوئے ہے۔

#### ۴۰ا۔ شخ محدراند ری

شیخ محمد بن علی حمید شافعی اشعری عید روی را ندیری سورتی 'صالح عالم دین تھے۔ ان کا شار مشاکخ محمد بن علی حمید شافعی اشعری عید روی را ندیری سورتی 'صالح عالم دین تھے۔ ان کا شار مشاکخ موفیا میں ہوتا تھا۔ سید عمر بن عبداللہ باشیبان سے اخذ طریقت کیا۔ پھر ۲۰۰۰ اھ/۱۹۲۱ء میں سفر حج پر روانہ ہوئے۔ تج بیت اللہ کا فریضہ اداکر کے ارض ہند میں آئے اور سورت میں اقامت اختیار کی۔ متعدد کتابوں کے مصنف تھے جن میں اللمعان بتکفیر من قال بحلق القران 'صوار م الصدیق لقطع الزندیق اور دخیے اللہ محمدیه فی طریق الصوفیه شامل ہیں۔ آخر الذکر کتاب کوصاحب نزمة الخواطر علامہ عبدالی صنی کھنوی نہایت عمدہ کتاب قرار دیتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ اس کتاب کا ایک قلمی نسخہ حضرت سید نواب مدیق صن قنوجی کے صاحب زادے سید نور الحس کے کتب خانے میں موجود ہا۔

یشخ محمد راندیری کی وفات کے بارے میں صاحب نرہۃ الخواطر لکھتے ہیں کہ میں نے کتاب کی پشت پرشخ محمد الوبکر حنفی احمد آبادی کے ہاتھ کی لکھی ہوئی بیتحریر پڑھی ہے کہ شخ محمد راندیری نے ہفتے کے روز ۲۱رذی الجب۸۶۱ه/ ۹ ستمبر ۱۲۵۸ء کو وفات یا گی ہے۔

#### ۵-۱-سید محمد عاملی

دیار ہند کے گیار ہویں صدی ہجری کے ایک بزرگ سیدشریف محمد بن علی مینی عاملی منے جواس دور

ظاصة الآثرُ جهمُ ص٢٦-نزبية الخواطرُج 6 ص ١٣٣ ت ٣٣٠-

'بهة الخواطر'ج۵ ص ۳۳۹ ۳۵۰-

کے مشہور شیعہ فاضل اور فقیہ تھے۔ آپ معاصرین واقران میں ان کوعزت واحترام کی نظر سے دیکھا جاتا تھا اور ان کے علم وفضل کا بڑا شہرہ تھا۔ بہ یک وقت فقیہ 'نحوی اور شاعر تھے۔ تمام اصناف علم سے باخبر تھے۔ نیکی اور صالحیت کے جو ہر سے آراستہ تھے۔ کشمیر میں رہنے لگے تھے اور اسی نطر ٔ ارض کو اپنامسکن کھمبرالیا تھا ۔

## ۱۰۲-شیخ محمر بربان بوری

شخ محمد بن فضل الله بن صدر الدین جون پوری ثم بر ہان پوری شخ و امام اور عالم دین تھے۔حضرت الو بکر صدیق بن الله کی اولا دسے تھے۔ گجرات میں پیدا ہوئے اور وہیں تربیت پائی۔ صغرتی ہی میں باپ کے سایہ عاطفت سے محروم ہو گئے تھے۔ شخ صفی الدین گجراتی سے خرقہ طریقت زیب تن کیا۔ پھر ارض جاز کوروانہ ہوئے اور بارہ سال وہاں مقیم رہے۔ شخ علی بن حسام الدین متقی کی ان دنوں مکہ مرمہ میں مقیم بتے اور ان کا سلسلہ درس صلاح جاری تھا'اس میں شامل ہو گئے اور فیض حاصل کیا۔ پھر احمد آباد کا قصد کیا' وہاں شادی کی اور شخ وجیہ الدین علوی گجراتی کے حلقہ تلمذ میں داخل ہوئے۔ بارہ سال ان کی خدمت وصحبت میں رہے۔ بعد از ان شخ محمد ماہ بیر پوری سے اخذ طریقت کیا۔ پھرشخ ابو محمد بن خصر تمینی سے تصوف وسلوک کی منزلیں طے از ان شخ محمد ماہ بیر پوری سے اخذ طریقت کیا۔ پھرشخ ابو محمد بن خصر تمینی سے تصوف وسلوک کی منزلیں طے کیس۔ شخ ابو محمد خطر آباد میں مصروف رہنے بعد بر ہان پورکو اپنا مسکن تھمرایا اور درس دافادہ میں منہ منہ کہ ہو گئے۔ نہایت عبادت گزار یا دخدا میں مصروف رہنے اور اللہ سے ذرنے والے تھے۔ ہمیشہ تشیر' حدیث فقہ اور دیری دند تھر ایک کی تدریس دفعلی میں مشخول رہنے تھے۔

واقعہ بہ ہے کہ علم وعمل و نہد و عبادت ادر درع د تقوی میں امام کی حیثیت رکھتے تھے اور پورے ہندوستان میں مشہور تھے۔ جس مرتبہ بلندکو پنچ دوسراکوئی نہیں پنج سکا۔ ان کامعمول تھا کہ روزانہ دن کے آخری جھے میں اپنے آپ کا محاسبہ کرتے۔ روازنہ جو کام کیا ہوتا وہ بھی ضبط تحریر میں لاتے۔ ہر وقت اللہ کے خوف میں رہتے اور موت کی توقع رکھتے۔ وحدت الوجود کے قائل تھے۔ 999ھ/1801ء میں اس موضوع سے متعلق ایک رسالہ بھی لکھا جس کا نام "التحفقة الموافقة متعلق ایک رسالہ بھی لکھا جس کا نام "التحفقة الموافقة للموافقة للموافقة کے نام سے اس کی ایک لطیف شرح سردقلم کی۔ اس کے علاوہ ایک کتاب الهدیة الموسلة الی النبی ﷺ کمن اس میں قاضی عیاض کی شفااور النبی ﷺ کمن کی شائل کی تلخیص کی گئی ہے۔ یہ کتاب البو سیلة الی النبی ﷺ کمن کی شائل کی تلخیص کی گئی ہے۔ یہ کتاب البو سیلة الی النبی ﷺ کمن کروہ ہے۔ مولانا جام کی کمشہور کتاب لوائ کی شرح کھی۔ ایک رسالہ اس موضوع پر کلھا کہ امرد کی امامت نماز کروہ ہے۔ معراج کے بارے میں بھی بھی ایک رسالہ تھنیف کیا۔

نجوم السما ص ٩٥ - نزية الخواطر ج ٥ ص ٣٣٣ -

شیخ محمد بن فضل الله بر مان پوری نے دوشنبہ کے دن ۲ ررمضان السبازک ۲۹ ۱۰ در ۲۳ رجولا کی ۱۹۲۰ء کو وفات یا کی۔ بر ہان پور میں مدفون ہیں **ہ**۔

#### ے•ا-مولا نامجد سندھی

مولانا محمہ بن بوسف محصٰے میں مہارت بڑے فاضل تھے۔علوم حکمیہ اور فنون ادبیہ میں مہارت رکھتے تھے۔ فقہ اور اصول پر بھی گہری نظر تھی۔ علم جفر 'تکسیراور اعداد سے خوب آگاہ تھے۔ جہاں گیر بادشاہ کا وزیر مطلق ابوالحن آصف جاہ جو جہاں گیر کی بیوی نور جہاں کا بھائی تھا' شخ محمہ بن بوسف مصٰے کا شاگرد اور عقیدت مند تھا۔ ابوالحن آصف جاہ منطق و حکمت' تاریخ ور جال اور شعروانشا کا عالم تھا اور بیعلوم اس نے انہی شخ محمہ بن بوسف سندھی سے حاصل کیے تھے۔ وہ ان کی انتہائی قدر کرتا اور بے حد تکریم سے پیش آتا تھا۔ انھیں شخ محمہ بن بوسف سندھی سے حاصل تھے۔ وہ ان کی انتہائی قدر کرتا اور بے حد تکریم سے پیش آتا تھا۔ انھیں ملک و منال سے بھی نواز تا تھا۔ وہ ان کی انتہائی خدمات شرعیہ کے لیے اپنے آپ کو وقف کر بن بوسف نے علاقہ سندھ میں قضا وافقا اور احتساب وغیرہ کے سلسلے کی خدمات شرعیہ کے لیے اپنے آپ کو وقف کر دیا تھا۔

پھر جب بادشاہ ہند کے در بار میں مہابت خال کا اثر ورسوخ بڑھا اور آصف جاہ کی طرف سے طبیعت میں تکدر پیدا ہوا تو ایسے تین آ دمی قبل کر دیے گئے جو آصف جاہ سے گہراتعلق رکھتے تھے اور ان کے بارے میں میشبرتھا کہ وہ آصف جاہ کے معاون خاص ہیں اور اسے فتنہ بیا کرنے پر آ مادہ کرتے ہیں۔ ان میں مولا نامحہ بن پوسف سندھی کا نام بھی شامل تھا۔ مولا ناموصوف نے کبرتی میں قر آن مجید حفظ کیا تھا اور ہروتت اس کی تلاوت میں مصروف رہتے تھے۔ چلتے پھرتے ان کا یہی مشغلہ تھا۔ تلاوت کی وجہ سے چونکہ ہوئٹ ملتے رہتے تھے' اس کی شرمہ واب نے خال کے حامیوں نے یہ یقین کرلیا کہ مولا نامجہ سندھی وم اور دھا کمیں کرتے رہتے ہیں کہ مہابت خال کا ستارہ گردش میں آئے اور بادشاہ کے نزدیک جوعزت واحر ام اسے حاصل کے وہ ختم ہوجائے۔ اس بنا پر ۱۰۵ ماراد ام اسے عاصل کے رہا تھیں قبل کر دیا گیا ہے۔

#### ١٠٨- قاضي محمر آصف اله آبادي

قاضی محرآ صف صدر بوری ثم اله آبادی فاضل اور علامہ وقت تھے۔علوم حکمیہ میں ماہر کامل تھے۔ ہندوستان کے شہر خیرآ باد کے نواح میں ایک گاؤں صدر بور میں پیدا ہوئے اور وہیں ملے بڑھے۔مفتی عبدالسلام اعظی دیوی اور دیگر علائے عصرے اخذ علم کیا۔ حصول علم کے بعدالہ آبادی مسند قضا پر متمکن ہوئے اورالہ آبادی

خلاصة الاثرنج من عن ١٠١٠ - اذ كار ابرار عن ٤٩٥ ٥٩٨ - مزية الخواطريج ٥٠ ص ٢٥٣ ٢٠٥٣ - ٣٥٣

<sup>•</sup> يَّ ثَرُ الامرا (اردورَ جمه )ج٣٠ ص١٣٠ - زنبة الخواطر ُج٥ ص٢٥١ -

کہلائے۔ساتھ ہی سلسلہ تدریس بھی جاری رکھا اور دیار ہند کے بہت سے علما وطلبانے ان سے استفادہ کیا 'جن میں شیخ محمد افضل بن عبدالرحمٰن عباسی الد آبادی بھی شامل ہیں۔انھوں نے قاضی محمد آصف سے شرح المطالع اور شرح حکمتہ لعین کا کچھ حصہ پڑھا۔تفسیر بیضاوی کا درس بھی لیتے رہے۔

مر المعتد این من پی مستد پر عاق مار بین اول من منظق و وانی کے تانچہ مبحث و جود میں محقق ووانی کے مسال کاردکھا۔ تفییر بیضاوی پر تعلیقات سپر والم کیس 🗨۔

#### ١٠٩-شيخ محمه آ فاق لكھنوي

شخ محد آفاق کھنوی شخ صالح اورصوفی المشرب نقیداور عالم تھے۔ ہندوستان کے صوبہ بہار میں پشنہ کے قریب ایک گاؤں'' تلاوہ' میں پیدا ہوئے۔ عمر کی پچھ منزلیس طے کیس تو حصول علم کا جذب دل میں موجزن ہوا اور فقر و فاق ہی کی راہ پر گامزن ہوئے۔ گو پامو گئے وہاں مفتی وجیدالدین گو پاموی کا سلسلۂ درس جاری تھا'ان سے کتب درسید کی تکیل کی ۔ پھر کھنو کا عزم کیا اور شخ پیر محمد کی وفات کے بعد ان کی مصاحت میں رہے ۔ شخ پیر محمد کی وفات کے بعد ان کی جگہ خود درس وافاوہ میں سرگرم عمل ہوئے۔ نکلفات کو بالکل پیند نہ کرتے اور ساوہ زندگی بسر کرتے تھے۔ ۲۲ ردیج الثانی ۹۹-اھ/ ۱۲ جون میں اس مون کے ایک کوفات یائی ۹۹-اھ/ ۱۲ جون

# ۱۱۰- قاضی محمد اسلم هروی

قاضی مجراسلم ہروی کم الاخواجہ کوئی اولا و سے تھے جوخراسان کے مشاہیر مشائخ اور نامور علما میں سے تھے۔ اور شخ مجرسعید حنفی خراسانی المعروف برمیر کلال محدث کے والد تھے۔ میر کلال بادشاہ ہند جہال گیر کے استاد تھے۔ قاضی مجمداسلم ہرات میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔ کابل آئے اور بعض علوم کی تحصیل کی۔ عہد جہال گیری کے آغاز میں حصول علم کی غرض سے لاہور کا قصد کیا اور مولا نامحد فاضل بدخشی لاہوری اور شخ بہلول لاہوری سے رہی تابیں پڑھیں 'جواس دور کے فول علم اور صادید فضلا میں سے تھے۔ پیمیل علم کے بعد عازم آگرہ ہوئے اور جہاں گیر سے تقرب پیدا کیا۔ چونکہ بیمولا نامیر کلال کی اولا و سے تھے اور بادشاہ کوان سے شرف تلمذ عاصل تھا اس لیے بادشاہ نے ان کی بڑی قدر تکریم کی اور کابل کے منصب قضا سے سرفراز کیا۔ کافی عرصہ اس اہم منصب پر فائن سے بادشاہ خیان تخت ہند برحتم کن ہوا تو اس نے فائن ہے۔ جہاں گیر کے بعد اس کا بیٹا شاہ جہان تخت ہند برحتم کن ہوا تو اس نے ان کے اعزاز میں اور بھی اضافہ کیا۔ اس نے پانچ وقت کی نمازوں ، جمعے اور عیدین کا امام مقرر کر دیا۔ ساتھ تی ان کے اعزاز میں اور بھی اضافہ کیا۔ اس نے پانچ وقت کی نمازوں ، جمعے اور عیدین کا امام مقرر کر دیا۔ ساتھ تی ان کے اعزاز میں اور بھی اضافہ کیا۔ اس نے پانچ وقت کی نمازوں ، جمعے اور عیدین کا امام مقرر کر دیا۔ ساتھ تی

<sup>0</sup> نزمة الخواطر ج۵ ص ۳۵۷ ۳۵۷-

<sup>🕡</sup> تذكره على يهزم ١٨٢ زنبة الخواطرج 6 ص ٢٥٠

منصب کی بزاری سے نوازا۔ اس نے اس حد تک ان کی تکریم کی کہ ۱۹۳۲ء میں ان کو چاندی سے تلوایا اور جورقم ان کے دزن کے برابرآئی 'وہعنایت کی۔ بیرقم چھ ہزار پانچ سوروپے کی تھی۔

قاضی مجمد اسلم ہردی فاضل وقت اور اپ دور کے جلیل القدر عالم سے منطق و حکمت میں بالحضوص عبور کھتے تھے اور اس میں کوئی ان کا حریف نہ تھا۔ تمیں سال تک قاضی شکر رہے اور کمال ویانت اور وقار کے ساتھ میظیم خدمت انجام دی۔ اس اشامیں کی کوان ہے کوئی شکایت پیدائیس ہوئی۔ جہاں گیر بھی ان کے علم و نفش اور دیانت و تقوی سے بہت متاثر تھا اور شاہ جہان بھی ان کی نضیلت علمی اور کام سے انتہائی خوش تھا۔ کیک بعد میں شاہ جہان کے ول میں ان کی پہلی می منزلت باقی نہ رہی تھی۔ اس کا پس منظریہ ہے کہ ایک مرتبہ بعد میں شاہ جہان کے ول میں ان کی پہلی می منزلت باقی نہ رہی تھی۔ اس کا پس منظریہ ہے کہ ایک مرتبہ (۱۲۵۰ھ میں ) یہ گھوڑ ا بدکا اور یہ نیچ آگرے ناصی چوٹیں آئیں ، تمین مہینے صاحب فراش رہے ۔ علاج ہوتا رہا اور تندرست ہو گئے۔ ان کے صحت یاب ہونے کے بعد بادشاہ نے اپنی ایک ایک مرکب نظامت کے عہدے پر فائز تھا ، ایک ایر مملکت فراست خال کو جو ج بیت اللہ کے سلسلے میں باوشاہ کی طرف سے نظامت کے عہدے پر فائز تھا ، ایک لاکھ بچاس ہزار روپے کی رقم وے کر جج پر جانے کا تھم ویا۔ یہ رقم مکہ مرمہ کے امیر اور وہاں کے ویگر ایک لاکھ بچاس ہزار روپے کی رقم وے کر جج پر جانے کا تھم ویا۔ یہ رقم مکہ مرمہ کے امیر اور وہاں کے ویگر ارتبی ساتھ لے جائے۔ فراست خال نے قاضی موصوف سے کہا تو وہ وہ کے کو جانے وزاست خال نے قاضی موصوف کو ناز میں این اور وی ہزار روپے سالانہ وظیفہ تھرر کر ویا۔ ان کی جگہ قاضی خوش حال کو پورے اپنے منصب سے الگ کر ویا اور دس ہزار روپے سالانہ وظیفہ تھرر کر ویا۔ ان کی جگہ قاضی خوش حال کو پورے ہددستان کے قاضی کو منصب عطا کیا۔

ایک روایت کے مطابق قاضی محد اسلم ہردی نے لا مور میں وفات پائی اور بہیں وفن موئے۔ دوسری روایت کے مطابق کابل میں انتقال کیا۔ان کا سال وفات ۲۱-۱۱ /۱۵۱۱ء ہے۔

متخب اللباب ميں خافی خال نے ان كانام قاضى محمسليم تحرير كيا ہے۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ چند الفاظ میں یہاں قاضی خوشحال کا تعارف بھی کرا دیا جائے جو قاضی محمد اسلم ہردی کے بعد منصب قضا پر مامور ہوئے۔ یہ دراصل مضافات کابل کے باشندے تھے۔ آگرہ میں شاہ جہان با دشاہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور دبلی کے قاضی مقرر کر دیے گئے۔ جب قاضی محمد اسلم عہدہ قضا سے جہان با دشاہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور دبلی کے قاضی مقرر کر دیے گئے۔ جب قاضی محمد اسلم عہدہ قضا سے مسلم میں حاصر ہوئے اور دبلی ہے 19 مار 19 میں مالے کی اسلام سے 19 میں 
سبحة المرجان ص ٧٤ - نزمة الخواطر ؛ ح أص ٣٥٧ ٣٥٧ - تذكر وَ على على منذ ص ١٤٨ - منتخب اللباب ج انص ٢٠٥٠ -حدائق الحفيه ، ص ٢١٦ - بزم تيورية ص ٢١٥ ٢١٥ - معزول ہوئے تو انھیں دہلی کا قاضی مقرر کیا گیا۔اس کے بعد قاضی لشکر مقرر ہوئے۔ پھرادرنگ زیب عالم کیر بادشاہ بنا تو قاضی عبداللطیف کولشکر کا قاضی بنادیا اور قاضی خوش حال کولا ہور کا منصب قضا تفویض ہوا۔ چندسال وہ لا ہور کے قاضی رہے۔ان کے حسن سلوک اور دیانت داری سے خواص وعوام سب خوش تھے۔موت کا پیٹام آیا تو آ داز آئی۔

﴿ يَا يَنَهُ النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ ۞ ارْجِعِي إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴿ (الفجر:٢٨،٢٧) اے اطمینان دالی ردح! تو اپ رب كی طرف دال مؤاس طرح سے كه تو اس سے راضی وہ جھ سے راضی ۔'' اور روح عالم علوی كويرواز كرگئ • ۔

#### ااا-سیدمحمراشرفنهطوری

سید محمد اشرف کا سلسله نسب بیہ ہے؛ محمد اشرف بن محمد سعید بن محمد معرد ف بن دا دُ د بن خیر الدین جون پوری نہٹوری ۔ فقہ واصول ادرعلوم عربیہ میں منفر دیتھے۔ان کا مولد نہٹور ہے۔نشو ونما بھی اسی شہر میں ہوئی ۔ وہیں شخ تاج الدین نبھلی کی صاحب زادی ہے۔شادی کی ۔ پھر عہد شاہ جہانی میں امر و ہہ چلے گئے اور دہیں سکونت اختیار کرلی ہے۔

## ۱۱۲-علامه محمد افضل جون بوری

علامہ محمد افضل کا سلسلہ نسب ہیہ ہے ، محمد افضل بن محمد حمزہ بن محمد سلطان بن فرید الدین بن بہاء الدین عثانی جون پوری شیخ عثان ہارونی کی نسل سے تھے۔ عالم کبیر علامہ دفت اور شیخ تھے مختلف علوم میں یگانتہ روزگار ادر علوم عقلیہ دنقلیہ کے جامع تھے۔

علامہ محمد افعنل کے دالد محمد حمزہ بلاد مازندران کے ایک مقام د مادند کر ہنے والے تھے۔ وہ وہاں سے
چلے اور اعمال اور در میں ردولی کے مقام پرسکونت پذیر ہو گئے۔ ردد لی میں ۱۷ ررمضان ۱۹۷۷ فردری

الاماء کو محمد افضل کی دلادت ہوئی۔ محمد حمزہ اچھے عالم سے انھوں نے اپنے اس بیٹے کو ابتدائی تعلیم خود ہی دئ۔

بعض دری کتا ہیں بھی خود ہی پڑھا کیں۔ اس اثنا میں محمد افضل کو بھی علم سے دلچیسی پیدا ہوگئ تھی اور عمر کی کچھ مخزلیس بھی طے کر کی تھیں لہذا مزید تعلیم کے لیے ردولی سے دہلی کا قصد کیا۔ دہلی اس زمانے میں علم وفضل کا محمد نصا ورمختلف جلیل القدر علاونضلا کا سلسلہ درس جاری تھا، جن میں شخ طاہر لا ہوری کے تلمیذ شخ حسین عمر ک

<sup>•</sup> فرحت الناظرين (شخصيات) ص٢٠٨ '٢٠٨- نزبة الخواطر 'ج٥ ص ١٣١-

ن نزمة الخواطرُج٥ ص٣٥٩ بحواله نخبة التواريخ -

شیخ عبدالله سلطان بوری کے شاگردشیخ ابوصنیفه اوردیگرعلائے مشاہیر کی تذریبی سرگرمیاں عروج پرتھیں اور علا و طلبا کی بڑی تعدادان سے استفادہ کررہی تھی محدافضل بھی ان کے حلقہ درس میں شریک ہو گئے اور کسب علم کرنے گئے یہاں تک کہ بحث واشتعال میں مرتبہ بلندکو پہنچے اور علوم متداولہ میں منفر دحیثیت کے حامل ہوئے۔

علامہ تحمد افضل کے حفظ وا تقان اور جامعیت علم وادراک کا بیعالم تھا کہ بیس سال کی عمر میں درس وا قبا کی مند بلند پر متمکن ہو گئے تھے اور ان کا شارا کا برعلا میں ہونے لگا تھا۔ جون پورا بیک عرصے سے علمی شہرت کا شہر تھا اور وقت کے جید علا اور نامور فضلا کا مسکن رہ چکا تھا۔ جس زیانے کے حالات کا ہم مطالعہ کر رہے ہیں' اس زیانے میں بھی عظیم المرتبت علا ومشائخ وہاں موجود تھے اور ان کا سلسلۂ درس اور پشمہ فیض وہاں جاری تھا۔ علامہ تحمد افضل بھی جون پور روانہ ہو گئے اور مستقل طور سے وہاں اقامت اختیار کرنی' اس کے بعدوہ جون پوری کہلائے۔ جون پور میں افھوں نے شخ عبدالقدوس جون پوری سے اخذ طریقت کیا اور درس وافادہ میں سرگرم مملل ہو گئے۔ ان سے فلفہ و حکمت کی مشہور اور انتہائی کتاب "مشس البازغ،" کے مصنف علامہ محمود فاروتی جون پوری اور فن مناظرہ کی درس کتاب "رشید ہے" کے نامور متو لف شخ محمد رشید عثان جون پوری نے اخذ علم کیا۔ ان کے علادہ خلق کثیران کے علم وضل کی ہمہ کیری سے مستفید ہوئی۔

علامہ محمد افضل جون پوری نہایت پاک باز حسن اخلاق کے مالک متی اور سلیم الطبع ہے۔ان کے علم و تر رئیس کی وجہ سے جون پور نے بری شہرت پائی۔ان کے شاگر دعلامہ محمود فاروتی جون پوری برئے فاضل بزرگ تھے اور استاد (علامہ محمد افضل) کوان سے بے حد محبت تھی۔ ان کے بیدائق شاگر داستاد کی زندگی ہی میں وفات پا گئے تھے۔علامہ محمد افضل نے ان کی وفات پر انتہائی حزن و ملال کا اظہار کیا اور بے حد مغموم رہنے گئے۔ غم واندوہ کی شدت کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ چالیس روز تک مسکرائے بھی نہیں بالا خر چالیس روز کے بعد خود بھی اللہ کو پیارے ہو گئے۔ ان کی تاریخ وفات ۱۹رر جے الائی ۱۹۲ اھ/ ۱۲ مارچ ۱۹۵۲ء ہے۔ چورای (۸۴) سال سے زائد عمر یائی۔ جون پورے محلہ چو چک پور میں فن کیے گئے۔

#### ۱۱۳- قاضی محمد افضل لا هوری

قاضی محمد افضل حنی لا ہوری' شیخ اور عالم تھے۔ان کا شار فقد واصول اور علوم عربیہ کے ماہرین میں ہوتا تھا۔ شیخ ابوتر اب بن نجیب الدین شیرازی ہے اخذ طریقت کیا تھا۔ قاضی محمد افضل سے خلق کثیر فیض یاب ہوئی۔ ۱۹۶۱ھ/۱۸۸۱ء کولا ہور میں فوت ہوئے **ہ**۔

<sup>•</sup> سبحة الرجان ص٥٣ - تذكرهٔ علائے ہند ص ١٨ - نزبهة الخواطرح ۵ ص ٣٥٩ - تاریخ شیراز ہند جون پورص ١١٤ ٢١٧ -ابحد العلوم ص٩٠٢ -

خزية الاصفيائص ٩٨٨ - نزبة الخواطر ج ٥ ص ١٢ سا-

#### ۱۱۳- قاضی محمر حسین جون بوری

قاضی محمد حسین ہندوستان کے مشہور مرکز علم و تحقیق جون پور کے باشندے تھے۔ان کا شارا پے دور کے برٹ برز کا شارا پے دور کے برٹ برز کا مقارشاہ جہان بادشاہ کے برٹ برٹ علما و فقہا کے زمرے میں ہوتا تھا۔ فقہ واصول میں انھیں بہر کا وافر حاصل تھا۔ شاہ جہان بادشاہ کے عہد حکومت میں جون پور کے منصب قضا پر متمکن ہوئے ۔اور نگ زیب عالم میر تخت نشین ہوا تو اس نے اپنے اوائل عہد حکومت میں افسیں الد آبا و متعلق کر دیا اور وہاں کی مند قضا ان کے سپر دکی۔اس کے بعد ان کے منصب میں اضافہ کرکے فوج کے محکمہ احتساب پر متعین کر دیا گیا۔

قاضی محمد حسین جون پوری علائے برصغیری اس بلند بخت جماعت میں شامل سے جضوں نے'' ناویٰ ہند یہ' بعنی فآویٰ عالم گیری کی تدوین وتصنیف میں تحقیق و کاوش کے جوہر دکھائے۔ فرحت الناظرین کے مصنف محمد اسلم انصاری پسروری نے ان کی بری تعریف کی ہے اور لکھا ہے:

ازعلم و ہنر بہر ۂ وافر داشت 🗨۔

(لینی قاضی محمد حسین جون پوری علم وفن کے بہر ہ وافر سے سعادت اندوز تھے۔)

تذكره علائ مندمين ان كے تذكره وتعارف كے سلسلے مين بيالفاظ مرقوم بين:

قاضی محمد حسین جون پوری ازعلم وقضل نصیبے وافر داشت \_ درعبد شاہ جہانی قاضی جون پور بودُ و دراوائل عبد عالم گیر به قضائے الد آباد ممتاز شدہ \_ و درس مفتم جلوس عالم گیر به حضور آمدہ \_ به اضافهُ منصب و احتساب لشکر سرفراز گردید و درتالیف فتاوی عالم گیری بسے سعی نمودہ • \_ \_

( قاضی محمد حسین جون پوری علم وفضل میں حصہ وافرر کھتے تھے۔شاہ جہان کے عہد حکومت میں جون پورک قاضی محمد حسین جون پورک قاضی محمد علم گیر کے آغاز عہد بادشاہت میں الد آباد کے قاضی مقرر ہوئے ادر ساتویں سال جلوں میں عالم گیر کے حضور آئے۔اضافۂ منصب سے سرفراز کیے گئے ادر محتسب لشکر کی حیثیت سے ان کا تقرر کیا گیا۔ فرآد کی عالم گیری کی تالیف میں بڑی علمی اور تحقیقی کوششیں کیں۔)

مآثر عالم میری ہے معلوم ہوتا ہے کہ قاضی محمد حسین جون پوری کی وفات ۱۰۸۰ھ/۱۲۲۹ء میں ہوئی۔ کیوں کہ جلوس عالم میری کے تیرھویں سال یعن ۱۰۸۰ھ/۱۲۲۹ء کے واقعات کے شمن میں لکھا گیا ہے کہ:

'' قاضی محمد حسین کے انتقال کی دجہ سے سید احمد خال پسر سید محمد تنوجی کو خدمت احتساب عنایت ہوئی۔ جواہل دربار ٔ حضور شاہی میں ہاتھ سر پر رکھ کر آ داب بجالانے کے لیے جھکتے تھے ان کو حکم ہوا کہ مسنون طریقے

پرسلام کیا کریں ہے۔''

فرحت الناظرين ص٨٨-

<sup>🛭</sup> تذکرهٔ علائے مند ص 🗠 🗠

۵۳ مآ ژعالم گیرئ ص۹۴-

نزمة الخواطرين ان كى وفات كے متعلق بدالفاظ مرقوم ہيں:

مات في الثالث عشر من جلوس عالمگير على سرير الملك نحوست و سبعين والف -

( یعنی عالم کیر کے سریر آرائے سلطنت ہونے کے تیرھویں سال ۲۷۱ او/۱۹۲۱ء کے قریب نوت ہوئے۔) قریب نوت ہوئے۔)

نزمته الخواطريين مرتوم بيسال وفات صحيح نهين معلوم ہوتا' كيوں كه عالم كير كا تيرھواں سال جلوس ٢٧٠ هنهين ١٠٨٠ ها/١٢٢٩ء ہے۔اس حساب ہے ان كاس وفات ١٠٨٠ هه ونا چاہيے۔

# ۱۱۵-مولا نامجمه حسین تشمیری

## ۱۱۲-مفتی محمد خلیل جون بوری

جون پور کے ایک جید عالم دین مفتی محمطیل بن شمس الدین صدیتی برونوی جون پوری سخے جوشنے وقت اور فقیہ عصر سے ۔ ان کے والد مفتی شمس الدین صدیقی برونوی جون پوری (متوفی ۱۹۳۷ء) بھی فحول علم اور فقیہ عصر سے ۔ ان کے والد مفتی شمس الدین صدیقی برونوی جون پوری (متوفی ۱۹۳۷ء) بھی فحول علم اور صنادید وقت میں سے سخے ان کے علم وضل سے متاثر ہوکر بادشاہ ہند جلال الدین اکبر نے آئھیں اپنے برویز کا اتالیق مقرر کیا تھا اور وہ عرصے تک الد آباد اور جون پورک مفتی رہے ہے ۔ بہی مفتی شمس الدین جون پوری ہیں ، جن کے سامنے صاحب ' دشمس الباز غہ' علامہ محمود عمری جون پوری اور صاحب ' رشید ہی' شخ محمد رشید عثانی جون پوری نے زانو سے تلمذته ہمرنے کا شرف حاصل کیا تھا۔ مفتی محمطیل نے بھی اپنے والد سے اخذ مشید عثانی جون پوری کا حصول بھی ضروری تھا اور علم کیا اور مرتبہ فضیلت کو پہنچے۔ اس زمانے میں ظاہری علوم کے ساتھ بالنی علوم کا حصول بھی ضروری تھا اور

<sup>———</sup> • نزمة الخواطر'ج۵'ص۲۳-

نزبة الخواطر ج ۵ ص ۳۲۷ ساس- بحواله منح صادق \_

علائے دین تصوف وطریقت سے بھی بہرہ ورہوتے تھے مفتی محمطیل نے بھی اس طرف توجہ کی اور رشید ہے کہ مصنف شخ محمد رشید عثانی جون پوری سے (جوان کے پھو پھی زاد بھائی تھے) کسب طریقت کیا۔حصول علم کے بعد اپنے بھائی مفتی محمد صادق بن مفتی مشس الدین کی جگہ مند افتا کوزینت بخش اور عمر بحراس منصب پر مشمکن رہے۔ ساتھ ہی درس و قدریس میں بھی سرگرم رہے۔ کثیر الدرس اور کثیر الافادہ عالم دین تھے۔ لوگوں کی بری تعداد نے ان سے استفادہ کیا۔ جعرات کے روز ۲۹ رزی الحجہ ۲۵ اور ۲۰ امریک ۱۲۹۹ء کو جون پور میں فوت ہوئے اور اپنے بھائی محمد صادق جون پوری کے قبرستان میں دفن کیے گئے گ۔

# ∠اا- شیخ محمد رشیدعثانی جون بوری

ان کا پہلا نام محمد رشید تھا اور وہ اس نام کو پسند کرتے اور مراسلات و مکا تبات میں لکھتے تھے تذکرہ نگاروں میں سے بعض حضرات انھیں عبدالرشید عثانی کے نام سے موسوم کرتے ہیں اور بعض محمد رشید عثانی کے نام سے! چونکہ شنخ ممدد ح خود اپ آپ کومحمد رشید لکھتے ہیں اس لیے ہم بھی انھیں اس نام سے موسوم کریں گے۔

شخ محمد رشید عثانی جون پوری گیارهویی صدی ججری کے اقلیم ہند کے متاز عالم دین 'نامور فقیداور مشہور مصنف سے تحقیق وندقیق اور علوم میں بالغ نظری اور جامعیت میں کوئی ان کا ثانی ندتھا۔ عالم کبیر علامہ دوراں اور شخ وقت سے عدیم النظیر فقیداور بے مثال اصولی سے تصوف وسلوک میں بھی خاص انفرادیت کے حامل سے مشہور بزرگ شخ کبیر سری بن مفلس مقطی عثانی کی اولا دستے سے۔

شخ محمد رشیدعثانی ۱۰ ذی القعده ۱۰۰ ای ۸راگست ۱۵۹۲ء کوموضع '' برونه' میں پیدا ہوئے جوا کال جون پور میں ایک قرید تھا۔ ان کی والدہ معروف عالم وصوفی شخ نورالدین بن عبدالقادر صدیقی برونوی کی صاحب زادی تھیں۔ محمد رشید نے نتھیال میں پرورش پائی تھی اور کم عمری ہی میں حصول علم ہے دلچیں بیدا ہوگئ تھی۔ قرآن مجمد این قابل احرام تانا شخ نورالدین صدیقی برونوی سے پڑھا' کتابت بھی انہی سے کیمی علم صرف کی کچھ کتابیں اور علم نحوکی لب الارشاد اور کافید کی تعلیم بھی انہی سے حاصل کی۔

مختلف مروجہ علوم وفنون کی کتابیں شیخ قاسم' شیخ مبارک مرتضلیٰ شیخ نور محمد مداری' شیخ محی الدین بن عبدالشکور' شیخ حبیب اسحاق' شیخ جمال کاکوروی' مولانا محمد لا ہوری' شیخ عبدالعزیز' سید عبداللہ' مفتی شمس الدین برونوی اور شیخ محمد افضل عثانی جون پوری وغیرہ سے پڑھیں۔ یہ حضرات اس دور کے جید علمائے کرام اور مشہور فضلائے عظام سے جو ملک کے مختلف مقامات میں سرگرم درس و تذریس سے سند حدیث شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے صاحب زادہ گرامی مفتی نور الحق و ہلوی سے لی۔ان سے شیح بخاری' مصابح اور مشکلو ہ کا درس لیا۔ شیخ

عجَّل نورُج ٢ °ص ٢ ٧- تاريخ شيراز مبندجون پورُص ٣١٧- نزمة الخواطرُ ج ۵ ص ٧٧٧ –

ممدوح نے تمام مرق ج اور متداول علوم ملک کے عظیم القدر اسا تذہ سے حاصل کیے اور ہرعلم میں مرتبہ کمال کو پنچے۔ ذہن بے صدرسا پایا تھا اور قوت اخذ بڑی مضبوط تھی۔ تمام علوم کے مختلف کوشے خاص تر تبیب اور بہترین انداز کے ساتھ حافظے میں محفوظ تھے۔

اس زمانے میں علائے کرام بعض مرق جی سلام تصوف کے مطابق علم طریقت بھی حاصل کرتے تھے اور مشہور صوفیا میں سے رّوحانی رشد و ہدایت کے لیے کسی بڑے صوفی کے درواز بے پر دستک دیتے تھے۔ شخ محمد رشید جون پوری بہت بڑے عالم دین رشید جون پوری بہت بڑے عالم دین رشید جون پوری بہت بڑے عالم دین اور صاحب طریقت بزرگ تھے۔ ہونہار بیٹے نے زمانہ طفولیت ہی میں عظیم باپ کی گرانی میں سلوک کی منزلیس طوکر کی تھیں اور خرقہ طریقت حاصل کر لیا تھا، لیکن آگے چل کر وہ اس طرح علمی و تحقیق ہنگا موں میں سرگرم ہوئے کہ صرف اذکار واشغال کو مرکز التفات تھر الیناممکن نہ رہا اور عنانِ توجہ حصولی علم ہی کی طرف مرکوز رکھی۔ یہاں یہ بات لائق تذکرہ ہے کہ ایک مرتبدا کی شخ طریقت طیب بن معین بناری (متو فی ۸شوال ۱۰۲۰ھ/۱۳۰۰ اپریل ۱۹۲۱ء) سے بنادی کے قریب ایک گاؤں'' منڈ واڈ بی' میں ان کی طلاقات ہوئی۔ ایک روز ان کے پاس رہاور علمی بحث واشغال کو ترک کر کے مستقل طور پرسلوک وطریقت کی وادیوں میں واخل ہونے کی خواہش طاہر کی 'لیکن شخ طیب نے اس سے اتفاق نہ کیا اور بہ دستورعلمی و تحقیقی مسائل کو جاری رکھنے پر زور دیا۔ چنا نچہشخ طیب نے اس سے اتفاق نہ کیا اور بہ دستورعلمی و تحقیقی مسائل کو جاری رکھنے پر زور دیا۔ چنا نچہشخ طیب نے اس کے اتوان میں دوبارہ منڈ واڈ بید گئے اور با قاعدہ اخذ طریقت کیا۔ شخ طیب نے ۲۰۰۱ھ/۱۳۰۱ء کیون کو اینا غلیفہ بنایا اور و ثیقۂ ظلافت مرحمت کیا۔

شخ محمد رشید جون پوری نے طویل مدت تک ہنگامہ درس وافادہ بیا کیے رکھا' لیکن بعد میں اسے ترک کر کے مطالعہ کتب حقائق میں مشغول ہو گئے۔ بالخصوص شخ محی الدین ابن عربی کی تصانیف کو مطمح نظر تھہرایا اور اس میں یہاں تک آ گے نکل گئے کہ ابن عربی کی جوعبارات بظاہر محل طعن نظر آتی ہیں' ان کومحامل حسنہ پر محمول کرتے اور ٹابت کرتے کہ وہ اسپنے اندر در حقیقت اچھائی اور عمدگی کا پہلو لیے ہوئے ہیں۔

شخ محدرشید بڑے خودداراور بلند کردار عالم تھے۔ان میں ایک خوبی یہ تھی کہ امراواغنیا کے دروازوں پر جانے سے احتراز کرتے اوران سے میل جول اوراختلاط کو علمی وقار کے منافی سجھے۔اس کا انداز ہ اس واقعہ سے ہوسکتا ہے کہ جب بادشاہ ہندشاہ جہان کوان کے علم وادراک کی ہمہ گیری اور جامعیت کاعلم ہوا تو اس نے اپی علم پروری اور علما دوئی کی بنا پران سے ملنا چا ہا اور ایک مکتوب کے ذریعے اپنے ہاں تشریف لانے کی دعوت دی علم بردری اور علم دوئی کی بنا پران سے ملنا چا ہا اور ایک مکتوب کے ذریعے اپنے ہاں تشریف لانے کی دعوت دی مگر اس بوریانشین عالم نے ہندوستان کے عظیم بادشاہ کو ملنے سے انکار کر دیا اور کہلا بھیجا کہ وہ کسی بادشاہ یا امیر ملکت کے ہاں جانے کے لیے اپنے زاویداور خانقاہ سے باہر قدم نہیں نکالیں گے۔

شخ محدرشید کتاب وسنت کی روشی میں بعض امور پر تختی سے عامل تھے۔مثلاً سری نمازوں میں امام کے پیچھے سروہ ذاتحہ پڑھتے تھے نجر کی سنتوں اور فرضوں کے ورمیان تھوڑی دہراضطجاع کرتے بینی دائیں جانب لیٹتے تھے۔ وفات سے پہلے اپنے بیٹوں کو وصیت کی کہ موجودہ زمانے کے رواج کے مطابق موت کے بعد انھیں عمامہ نہ پہنایا جائے نہ ایسال ثواب کی غرض سے کوئی چار پایہ ذرج کر کے اس کا گوشت پکایا اور تقسیم کیا جائے نہ تین دن سے زیادہ افسوس کیا جائے اور نہ بختہ قبر بنائی جائے مٹی کی پکی قبر بنائی جائے۔

شخ مرد ح او نیج مرتبے کے مصنف بھی تھے۔ عربی اور فاری دونوں زبانوں میں کتابیں تصنیف کیں۔ خالص علمی اور فنی کتابیں بھی تکھیں۔ اور نصوف وسلوک کے بارے میں بھی پچھ کتابیں یادگار چھوڑیں۔ ان کی تصانیف میں ایک کتاب '' رشید یہ' ہے جو فن مناظرہ سے متعلق ہے۔ اس کتاب کو اہل علم میں بڑی شہرت و قبولیت حاصل ہوئی اسے با قاعدہ کتب درسیہ میں شامل کیا گیا۔ علما نے اسے اعتنا و تلقی سے نواز ااور تعلیق و تحشیہ اور تدریس و تعلیم کے لیے متحب کیا۔ شرح مہرایۃ انحکمت اور شخ اکبر کی اسرار المخلوق پر شرح سپر قلم فرمائی۔ عربی زبان میں خلاصۃ الخو کے نام سے ایک کتاب تصنیف میں شامل ہیں۔ علاوہ ازیں شرح مختصر عضدی پر حواثی کھے۔ علم نحو کی مشہور دری کتاب کا فیہ کا فاری زبان میں حاشیہ کھا۔ ابن عربی کلام کے بعض حصوں کا محکوم مربوط کے نام سے ترجمہ کیا۔ بہت سے اشعار پر مشتمل ان کا ایک دیوان بھی ہے۔ کملام کے بعض حصوں کا محکوم مربوط کے نام سے ترجمہ کیا۔ بہت سے اشعار پر مشتمل ان کا ایک دیوان بھی ہے۔ سمسی تخلص کرتے سے دینے محمد شیخ مودود بن محمد میں جو شخ فصر سے جمال ملتانی نے گئے ارشدی میں جمع کے سمسی تخلص کرتے سے دینے مودود بن محمد سین جون پوری نے بھی این کے ملفوظات کا ایک مجموعہ تیار کیا۔

میار هویں صدی ہجری کے اس عظیم الرتبت عالم نے تریاس (۸۳) سال عمر پا کر جمعۃ المبارک کے روز ۹ ررمضان المبارک ۸۳ اھ/ ۱۹ رومبر۲ ۱۲۷ء کوسفر آخرت اختیار کیا۔

ان کی وفات بھی عجیب طرح واقع ہوئی۔ فجر کی سنتوں سے فارغ ہو کر فرض پڑھنے لگے تھے کہ تکبیر تحریمہ میں داعی حق کا بلاوا آ گیا **0**۔انا الله و انا الیه راجعون-

# ۱۱۸ - قاضی محدز امد کابلی

قاضی محمد زاہد کا بلی شخ فاضل اور علامہ تھے۔ باوشاہ ہند جہاں مگیر کے عہد میں کابل کے قاضی مقرر ہوئے اور اس کے بیٹے شاہ جہان کے عہد تک اس اہم منصب پر فائز رہے۔ بہت بڑے عالم ُ فقہ واصول اور

مل صالح نج ۳۳ ص ۲۹۱-مآثر الكرام دفتر اول ص ۱۹۲ ۱۹۳-سجة المرجان ص ۲۲ کا ۲۰ بخلی نور که ا مص ۱۵۲ کا ۲۵- ابجد العلوم ص ۹۰۳-فزینه الاصفیا مص ۳۷ ۴ ۳۷ س ۳۵ می دفتاء الارب من ذكر علماء الخو د والا دب ص ۱۹۹ ۴۰۰۰- تذكر و علمائ بهند ص ۱۱۹- فزیمة الخواطر که ۵ ص ۳۷ ۳ تا ۳۷۸ وحت الناظرین (شخصیات) ص ۸۵٪۸۸- حدائق المحفیه می ۳۰۸-تاریخ شیراز بهند جون بور ص ۲۴۲ تا ۲۴۸۸ - برصغیر پاک و بهند مین علم فقهٔ ص ۳۰۵ تا ۳۰۵-

## ۱۱۹-شخ محمر سعید سر ہندی

حضرت مجدد الف ثانی شخ احمد سر ہندی وُیانیا کے سب سے بڑے صاحب زادے خواجہ محمد صادق تھے جو عین عالم جوانی میں بعارضہ طاعون وفات پا گئے تھے۔ دوسرے خواجہ محمد سعید تھے تیسرے بیٹے کا اسم گرامی شخ محمد محمد معصوم تھا۔ یہ حضرت مجدد کے دوسرے خلیفہ عروۃ الوقی اور قیوم ثانی تھے۔سب سے چھوٹے بیٹے شخ محمد بیٹی تھے جوشاہ جیو کے عرف سے معروف تھے۔

ﷺ محمد سعید ماہ شعبان ۵۰۰ اھ/ مارچ ۱۵۹ء میں سر ہند ہیں پیدا ہوئے اور بعض کتب درسیہ اپنے ہوئے محمد سعید ماہ شعبان ۵۰۰ اھ/ مارچ ۱۵۹ء میں سر ہند ہیں پیدا ہوئے اور بعض کتب دارے ہوئے محمد اللہ عالی شخ محمد صادق سے پڑھیں۔ اپنے والد حضرت مجد و اللہ ثانی سے بھی تصیل کی۔ ان سے اور شخ عبدالرحمٰن رمزی سے حدیث کی سند حاصل کی۔ طویل عرصے تک اپنے والد محرّم سے وابسۃ رہے اور ان سے اخذ طریقت کیا۔ شخ مجدد نے آخر عمر میں ان کوطریقت وسلوک کی منزلیں طے کرانے کی غرض سے درس و تذریس کا سلسلہ موقوف کر دیا تھا۔ وہ فرمایا کرتے تھے کہ میرا سے بیٹا علمائے راتخین میں سے ہے۔ آئیس خرقہ طریقت و خلافت عطاکیا اور ' خازن رحمت' کے لقب سے ملقب فرمایا۔ کیکن والد کی وفات کے بعد شخ محمد سعید مسئد مشخف سے علیحہ ہوگئے تھے اور بیخد مت اپنے چھوٹے بھائی شخ محمد معوم کے سپر دکر دی تھی۔ اس کے بعد ارض ججاز گئے اور جج و زیارت کی سعادت سے بہرہ اندوز ہوئے۔ پھر معمد و موسی میں وابس بندوستان تشریف لائے اور تدریس و تلقین میں مصروف ہوگئے۔

شخ محد سعید سر ہندی اپنے عظیم باپ حضرت مجدد الف ثانی کے تربیت یافتہ تھے ادر عالم و فاضل محدث وفقیہ اور شخ مصلح تھے۔تصنیف د تالیف سے بھی دلچپی تھی۔مشکوۃ کا حاشیہ سپر دللم کیا اور جن احادیث کوائمہ حنفیہ اپناما ً خذ قرار دیتے ہیں' ان کی تحقیق اور مسائل حنفیہ کے اثبات میں بے حدمحنت کی \_\_\_\_اس ضمن میں زبدۃ التقامات میں مرقوم ہے۔ یہ

مشکوٰ ۃ المصابح کہ دراں بتحقیق صحت وقوت آں احادیث کہ ماخذا نمہ حنفیہ است ٔ غایت سعی مبذول داشتہ اند ہ۔

ایک رسالہ تشہد میں عدم رفع سبابہ کے موضوع بر لکھا۔ اس مسکلے میں ندجب حنفیہ کی تائید کی

<sup>•</sup> عمل صالح نج أن ٢٣٩ ٢٣٨ - بادشاه نامه نج ٢ ص ٣٨٣ - مزيمة الخواطر نج ٥ ص اس-

ازبرة القامات ص٠١٣-

فقهائ مند (جلد جهارم)

4.4

ہے۔شرح عقائد کے حاشیہ خیالی پرایک حاشیۃ تحریر کیا۔اس کے علاوہ اور بھی کتابیں تصنیف کیس۔مختلف اہم علمی شخصیتوں اور ارباب حکومت کے نام کمتوبات تحریر کیے۔ بادشاہ اور نگ زیب عالم کیر کے نام بھی کی خطوط لکھے۔ کمتوبات کا مجموعہ '' کمتوبات سعید ہی'' کے نام سے شائع ہو چکا ہے۔

بہرحال شیخ محم سعید سربندی اپنے دور کے نامور عالم اور مشہور صاحب سلوک بزرگ تھے۔تفییر عدیث فقہ اصول فقہ اور دیگرعلوم متداولہ کے ماہر تھے۔ درس ویڈریس میں پوری دلچیں لیتے تھے۔تفییر بیضاوی عضدی اور شرح حکمتہ العین وغیرہ با قاعدہ طلبا کو پڑھاتے تھے۔ ۲۲؍ جمادی الاخری ۵۰۱م/۲۹رفروری ۱۲۲۰ء کوفوت ہوئے 🗨۔

## ۱۲۰- شیخ محرسعید هندی

شخ الحاج محرسعید ہندی' اپنے عصر کے فاضل اور علامہ سے تحقیق و تدقیق مسائل میں پیطولی رکھتے ہے۔ متورع اور متق عالم دین سے۔ معارف الہید کے ماہر سے۔ سادہ زندگی بسر کرتے سے اور بعض علاء نے عمامہ اور طیلسان پہننے کا جو التزام کر رکھا تھا' اس کی پروا نہ کرتے سے 'نہ اس قتم کے تکلفات کے عادی سے۔ احتیاط اور تو رع کا بیعالم تھا کہ اپنے والد کے گھر کا کھا نائبیں کھاتے سے 'اس لیے کہ وہ بادشاہ کی سلک ملازمت میں نسلک سے اور بہی خدمت شاہی ان کی آ مدنی کا ذریع تھی۔ والد کی وفات کے بعد ان کو مال وراثت کا حصہ ملا۔ ای وقت سفر ججاز پر روانہ ہو گئے اور حج وزیارت کی سعادت صاصل کی۔ ہندوستان واپس آ ئے تو درس و ملا۔ ای وقت سفر ججاز پر روانہ ہو گئے اور حج وزیارت کی سعادت صاصل کی۔ ہندوستان واپس آ ئے تو درس و رہنے ۔ اس زمانے میں شاہ جہان تحت ہند پر متمکن تھا۔ وہ ان کا بہت معتقداوران کے فضل و کمال کا مداح تھا۔ ایک مرتبہ اس نے ان سے ملنا چاہا اور علامہ عبدائکیم سیالکوئی کو انھیں بلانے کے لیے بھیجا مگر انھوں نے دربار میں جانے اور ہادشاہ سے ملنے سے صاف لفظوں میں انگار کر دیا۔ تھنیف و تالیف سے بھی دلچین رکھتے سے میں ویک اجزا پر حاشیہ کی ویکھیں دکھتے سے بھی دلچین رکھتے سے بھی دلی ویکھیں کے گئی اجزا پر حاشیہ کی سے ملنے کے اس میں انگار کر دیا۔ تھنیف و تالیف سے بھی دلچین رکھتے سے بیضاوی کے گئی اجزا پر حاشیہ کیا ہے۔

#### ۱۲۱-مفتی محمد شریف اله آبادی

مفتی محد شریف حسینی الد آبادی کا شار گیار هوی صدی ججری کے فقد واصول اور علوم عربیہ کے ماہرین

تفصیل کے لیے دیکھے: زبرۃ القابات ص ۳۰۸ تا ۳۱۵ - حفرات القدی ۔ تذکرۂ علمائے ہند ص ۱۹۰۵ - حداثی الحفیہ ص ۱۲۵ - حداثی الحفیہ ص ۱۳۵ - رودکوژ ص ۳۳۳ - تزبیۃ الخواطر ن ۵ ص ۳۳۷ - موزید الاصفیا ص ۱۳۸ ۲۳۸ - موزید الاصفیا ص ۱۳۵ ۲۳۸ - فرحت الناظرین (شخصیات ) ص ۱۳۵ ۳۳۵ - فرحت الناظرین (شخصیات ) ص ۱۳۵ ۳۳۵ -

نزبية الخواطرُج٥ ُص١٧٣-

میں ہوتا تھا۔ شہرالہ آباد کے منصب قضا پر شمکن تھے۔ جامع صفات عالم اور منبع فیوض شخ تھے۔ علم وعمل ٔ صلاح و تقوی ' ورع وعفاف اور حسن اخلاق کے حامل تھے۔ دینی وشرعی معاملات میں صلابت ان کی خصوصیت تھی۔ احکام الٰہی کے اجرامیں جری اور بے خوف تھے۔ اس سلسلے میں کسی قتم کی مداہنت اور نرمی کے قائل نہ تھے۔ بڑے سے بڑے سخت گیراور ظالم محکران کے سامنے بھی اللہ کے فرمان بلا جھجک بیان کرتے اور اس کی مختی کو بالکل خاطر میں نہ لاتے \_\_\_\_ ماہ صفر ۳۵ 1 مار نومبر ۱۲۲۵ء میں الہ آباد میں فوت ہوئے اور وہیں اپنے گھر میں دفن کیے گئے ہے۔

# ۱۲۲ - قاضي محمد شريف صديقي سجراتي

قاضی محمر شریف بن محمد فرید صدیقی محجراتی ، حنفی المسلک تھے۔ علاقہ محجرات کے شیخ ، فاضل اور عالم کبیر تھے۔ فقہ واصول کے ماہر علامیں سے تھے۔ محجرات کی مند درس وافادہ پر فائز تھے۔ شیخ احمد بن سلیمان محجراتی (متونی ۱۲ شعبان ۱۰۲۴ھ/۳۱ راگست ۱۹۱۵ء) نے اکثر کتب درسیدانہی سے پڑھیں گے۔

#### ۱۲۳ - علامه محر شفیع یز دی

علامہ محر شفیع یز دی کتب رجال اور تذکروں میں ملا شفیعا یز دی کے نام سے معروف ہیں۔ بیا آئیم ہند کے مشہور نضلا میں سے تھے۔ ۲۰ ۱۹۰ اھ/۱۷۵ء کوشاہ جہان بادشاہ کے زمانے میں تجارت اور سیاحت کی غرض سے بحری راستے سے ہندوستان آئے اور سورت میں داخل ہوئے۔ آئے ہی ملک کے حلقہ علا میں مشہور ہو گئے۔ جب ان کے فضل و کمال کی شہرت بادشاہ تک پنجی اور اسے پتا چلا کہ شفیعا یگانۂ روزگار اور عراق و خراسان کے نامور علا میں سے ہیں تو وہ واپس وطن جانے کے لیے سورت کی بندرگاہ میں پہنچ چکے تھے۔ بادشاہ نے نامور علا میں سے ہیں تو وہ واپس وطن جانے کے لیے سورت کی بندرگاہ میں پہنچ چکے تھے۔ بادشاہ نے بال سفر خرج اور زادراہ کے لیے پانچ ہزار رو پے دے کرآدی جیجے۔ بہت ہی خواہش اور اعز از کے ساتھ اپنچ ہاں بلیا اور بے صداحر ام و تکریم سے پیش آیا۔ بری نواز شیں کیں اور مال و دولت سے نواز ا۔

اس زمانے میں حکمرانوں کوعلا کے درمیان مباحثوں اور مناظروں کی مجلسیں منعقد کرانے کا بہت شوق تھا۔ شاہ جہان چونکہ خود صاحب علم وفضل تھا' اس لیے اس نے دیار ہند کے جن بڑے بڑے علاسے ذاتی تعلقات استوار کررکھے تھے' ان میں مولا نا عبدا کھیم سیالکوٹی کو اولیس درجہ حاصل تھا۔ مولا نا سیالکوٹی ممتاز عالم اور نہایت محقق و مدقق بزرگ تھے۔ بادشاہ نے ملافقیعا بزدی کے امتحان اور مناظرے کے لیے مولا نا عبدا کھیم سیالکوٹی کو بلایا۔ بلاشید دونوں بے مثال فاضل تھے۔ مجلس مباحثہ شروع ہوئی۔ دونوں کے درمیان سورہ فاتحہ کی

<sup>•</sup> نزية الخواطرج، ج٥،ص٣٧-وفيات الاعلام ازشَّغ محمر يجيًّا عباس-

<sup>•</sup> مرأة احمدي ج٢ ص ٦٤ - نزمة الخواطر ج ٥ ص ٣٧٥ -

آیت : ﴿ اِیّاً کَ نَعْبُدُ وَ اِیاً کَ نَسُنَعِیْنُ ﴾ کی تفیر پر گفتگوکا آغاز ہوا۔ تھم اور ثالث علامی سعد الله فال کو مقرر کیا گیا جوشاہ جہان کے وزیر اور برصغیر کے جلیل القدر عالم اور نامور فاضل تھے۔ دونوں فضلائے عصر کے درمیان معیاری گفتگو ہوئی اور دلچسے علمی مکتے بیان کیے گئے۔

شاہ جہان بادشاہ نے ملاحقیعا یزدی کے اسلوب کلام اور انداز تقریر کو بہت پیند کیا اور ان کی جامعیت علم سے متاثر ہو کرمقر بین در بار میں شامل فرمایا۔ تھوڑ ہے ہی دنوں میں بڑی نواز شیں ہو کی اور فراوائی معلومات کی بنا پر دانشمند خال کے خطاب سے سرفراز ہوئے۔ تین ہزاری منصب اور بخشی گری کی خلعت سے نواز ہوئے۔ ان کے مناصب میں برابر اضافہ ہوتا رہا' پانچ ہزاری منصب کو پنچے۔ شاہ جہان کے آخری ایام حکومت میں ملا محمد حفیعا یزدی ان مناصب اور خدمت شاہی سے الگ ہو گئے تنے اور دہلی میں گھر کے گوشتہ عافیت میں مبٹھ کئے تھے۔

شاہ جہان کے بعداورنگ زیب عالم گیرتخت نشین ہوا تو ملاھ فیعایز دی پھر جلوہ گر ہوئے اور عالم گیر کی نواز شہائے پیم کے مستحق قرار پائے۔ ۷۸-۱۹ اور ۱۷۲۷ء کو امیر بخشی گری کے عہدے پر فاکز کیے گئے اور تا زندگی یہ منصب کو پہنچے۔ بادشاہ اور نگ زیب یہ خدمت انجام دیتے رہے۔ علاوہ ازیں مسلسل چار ہزاری اور پانچ ہزاری منصب کو پہنچے۔ بادشاہ اور نگ زیب عالم گیر نے ان سے بعض علمی اور دینی کتابیں پڑھیں۔ امام غزالی کی احیاء علوم الدین شروع سے آخر تک پوری پڑھیں۔ گویا یہ اورنگ زیب عالم گیر بادشاہ کے استاد تھے۔

علامہ محمد شفیعا برزی ( دانشمندخال ) کے علم وفضل اور بخر تحقیق میں غواصی کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ ہند و عیسائی اور افرنگی اہل علم کثیر تعداد میں ان کی خدمت میں آئے ان کی جامعیت علم سے مستفید ہوئے اور مختلف علوم وفنون کے بارے میں ندا کرات کا سلسلہ جاری رہتا۔ اس طرح ان کا حلقہ تعارف اور دائر وَ اثر وَ اثر وَ الله علم کے لیے مرکز ومرجع کی حیثیت اختیار کر گئے تھے۔ فلسفہ تاریخ اور عمرانیات میں بالحضوص وسیع المعلومات اور کثیر المطالعہ تھے اور مختلف زبانوں کے جید عالم اور بہت بڑے واضل۔!

۔ ارض ہند کے اس نامور تکیم و مفکر اور ممتاز عالم دین نے • ارر بیٹے الاول ۱۰۸۱ھ/ ۱۸رجولائی • ۱۷۷ء کو عہد عالم میری میں وفات پائی ●۔

#### ۱۲۴-مولا نامحمه صادق جون بوری

مولانا محرصادق بن ابوالبقابن محر درویش حسنی واسطی جون بوری کی جائے ولادت اور مقام نشوونما

علوم وفنون پران کی گہری نظرتھی' چنانچیہ' شرح زنجانی'' اور' شرح مائنہ عامل'' کتابیں کھیں۔فن مناظرہ میں' الآداب الصادقہ'' کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی' جس کا قلمی نسخہ کتب خاندرام پور (ہندوستان) میں موجود ہے۔فن مناظرہ کی ایک اور کتاب'' العصدیہ'' پر حاشیہ تحریر کیا ۔ اس عالم دین نے ڈھا کہ میں وفات پائی' جس کواس زمانے میں'' جہاں گیرگر'' کے نام سے موسوم کیا جاتا تھا۔

## ۱۲۵-مفتی محمر صادق جون بوری

مفتی محمد صادق بن شمس الدین صدیقی برونوی جون بوری مجلیل القدر عالم تھے۔ انھوں نے بعض کتب درسیہ اپنے والد کرم مفتی شمس الدین صدیقی برونوی جون بوری (متونی ۱۹۳۷ء/۱۹۳۷ء) سے پڑھیں۔ زیادہ تر دری کتابوں کی تعلیم کے لیے علامہ محمود عمری جون بوری (متونی ۹ رائیج الاول ۱۹۲۱ء) می گردانے الام ۱۹۲۱ء) کے سامنے زانو کے شاگردی تہہ کیے اور اپنے عصر اور علاقے کے مشاہیر علا وفقہا میں سے گردانے گئے۔ بحث واشغال میں انتہائی محنت سے کام لیتے تھے علم کی تمام شاخوں سے بہرہ ور تھے۔ فتوی اور تدریس کی گئے۔ بحث واشغال میں انتہائی محنت سے کام لیتے رفیع القدر والد مفتی شمس الدین صدیقی جون بوری کی جگہ مندا فتا پر فائز کیے گئے۔

تیخ محمد صادق جون بوری ورع وتقوی کے زیور سے آراستہ قناعت وعفاف کی دولت سے مالا مال اور عبادت و تدین کے پیکر تھے۔ ہمیشہ سرگرم درس وافادہ رہتے۔ مدرسہ اور معجد کے سوا اور کہیں نہ جاتے کسی سے کوئی ثی بطور نذرانہ یا تحفہ قبول نہ فرماتے ۔ ایک مرتبہ ان کے والد مفتی شمس اللہ بن جون بوری کے ایک شاگر د کرن اللہ بن نے جو مدت کے بعد ان کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے اور شائستہ خال کے ندیموں میں سے تھے ایک کشمیری شال تحفیہ پیش کی ۔ بیشال وہ اپنے شہر سے خاص جذبہ عقیدت کے ساتھ وان کے لیے لائے تھے گر انھوں نے لینے سے انکار کر دیا اور فرمایا:

ومن ولق رابهاطلس شابان نمي خرم \_

(میں ابنی گدڑی میں اس شاہی اطلس سے زیادہ خوش ہوں فقیر کو گدڑی کا فی ہے۔) زہر وتقویٰ کا سیعالم تھا کہ مشہور عالم اور اپنے استاد علامہ محمود عمری جون پوری کے پیچھے نمازنہ پڑھتے

<sup>•</sup> تاریخ شیراز ہند جون پورْص ۲۲۵ ۳۰۰ - بخلی نورْج ۲۰ ص ۹۵ - زنبه: الخواطرُ ج ۴۵ ص ۳۷۸ -

تنے کیوں کہ علامہ محمود فلسفہ اوراس کے متعلقات میں انتہائی غلواورانہاک رکھتے تھے۔

منقول ہے کہ ایک مرتبہ جون پور کے امیر شہر نواب اللہ وردی خال نے ان کو ایسے کاغذات پرمبر افآ شبت کرنے کا تھکم ویا 'جن کے مندرجات غیر مشروع سے 'مفتی محمد صادق نے بیٹ کم اننے سے انکار کر دیا۔ امیر کو برنا غصہ آیا اور انتقام لینے کے لیے بات ول میں رکھی۔ چنانچہ ایک مرتبہ اللہ وردی خال ایک سفر میں انھیں ساتھ لے گیا اور کشتی میں سوار ہوا۔ کشتی جنب وسط دریا میں پنجی تو وہی کاغذات نکالے اور جراً مہر امیر انقدیق شبت کرانا چاہی۔ مفتی معدوح نے مجبوراً مہر امیر نہکور کے حوالے کردی 'کین جب امیر کاغذات پر جبراً مہر شبت کرنے لگا تو کوشش کے باوجود مہر نمایاں نہ ہوئی۔ امیر نہایت شرمندہ ہوا اور ان کے ورع و تقوی کا کا عشر اف کیا۔

مفتی محمد صادق جون بوری نے مهر ذی الحجه ۲۸ ۱۰ه/۲۲ راگست ۱۹۵۸ء کو جون بور میں وفات پائی **۵**-

# ۱۲۷-شخ محمرصا دق گنگوہی

ﷺ محمد صادق بن فتح الله حنى گنگوبئ دیار ہند کے مرکز علم وفضل بلدہ گنگوہ کے باشندے تھے اور کبار مشاکخ چشتیہ میں سے تھے۔ ولادت اور نشو ونما گنگوہ بی میں ہوئی اپنے عم محتر م شخ ابوسعید گنگوبی سے اخذ طریقت کیا۔ اپ طریقت کیا۔ ان کے بعد مندارشاد سنجالی۔ بہت سے حضرات نے ان سے حصول علم اور کسب فیض کیا۔ اپ زمانے کے شخ صالح اور نامور فقیہ تھے۔ ۱۳۳۱ء کو گنگوہ میں فوت ہوئے اور وہیں وفن کیے گئے۔ خزیدت الاصفیا میں من وفات ۱۳۲۷ء کا ۱۸۲۸ء مرتوم ہے اور زبہت الخواطر میں ۱۸۵۸ھ/۱۹۲۸ء۔ ا

#### ۱۲۷-مولا نامحمه صادق تشمیری

مولانا محمد صادق بن مولانا کمال الدین تشمیری اپنے عصر اور شہر کے شیوخ میں سے تھے۔ دیار کشمیراور خطہ ہند کے معروف عالم و مدرس مولانا کمال الدین کشمیری سیالکوٹی کے فرزند تھے۔ جامع علوم عقلیہ وتقلیہ اور مرتبہ حقیق و تدقیق و تدقیق پر فائز تھے۔ فروع ندا ہب پرعمیق نظر رکھتے تھے۔ منطق و حکمت اور طب کے ماہر تھے نصیح البیان تھے اور مسائل شرعیہ کی عمدہ انداز سے وضاحت کرتے تھے۔ جہاں کیر بادشاہ نے ان کے علم وضل کا شہرہ سنا تو در بارشاہی میں باریاب کیا اور اکا برعال کی تھے ، میں جگہ دی۔ جب علاے، اہل سنت اور علائے شیعہ کے سنا تو در بارشاہی میں باریاب کیا اور اکا برعال کی تھے ، میں جگہ دی۔ جب علاے، اہل سنت اور علائے شیعہ کے

تاریخ شیراز مندجون پورس ۷۳۹ ۲۰۰۵ - مزبیة الخواطریج ۵ ص ۲۷۷ -

<sup>•</sup> نزينة الاصفيائ ص ٢٥٩ - ٢٠١٠ - زبية الخواطر ج ٥ ص ٣٤٨ '٣٤٨ -

درمیان مباحث و معارضے کا سلسلہ شروع ہوا تو اہل سنت کی طرف سے شیعہ عالم ملا حبیب اللہ سے مناظرے کے لیے علائے اہل سنت نے انہی مولا نامحمرصا دق کو منتخب کیا' اور دلائل کے زور سے اپنے حریف ملا حبیب اللہ کو خاموش کرا دیا۔مولا نامحمرصا دق کشمیر کی'' ملامحمرصا دق دانا'' کے عرف سے معروف تھے۔کشمیر میں وفات یائی۔

مناظرے کا بیدواقعہ مولوی نقیر محرج بلمی نے حدائق الحقید میں نقل کیا ہے اور اس کے حوالے سے علامہ عبدالحی حنی لکھنوی نے بھی مولانا محمد صادق کشمیری کی طرف منسوب کیا ہے؛ جب کہ تاریخ کشمیراظلمی کے مصنف شہیر خواجہ محمد اعظم کا کہنا ہے کہ جہال محمر سے مولانا کمال الدین کشمیری کے فرزند مولانا محمد رضانے تعلقات استوار کیے تھے وہی '' حکیم دانا'' کے عرف سے معروف تھے اور شیعہ عالم ملاحبیب اللہ سے مناظرہ بھی انہی نے کہا تھا۔

صاحب تاریخ تشمیراعظی نے مولا نامحمرصادق کا ذکر'' خواجہ محمدصادق سود' کے نام سے کیا ہے' انھیں کشمیر کے اکابر علامیں سے گردانا ہے اور لکھا ہے کہ وہ فقر ااور صوفیا کی صحبت میں رہنے گئے تھے۔ حضرت مجدد الف ثانی کی مصاحبت بھی ان کے نام تحریر فرمائے تھے۔ طبع موزوں رکھتے تھے اور کھی شعر بھی شعر بھی شعر بھی کہتے تھے ہے۔

ہمارے خیال میں اس سلسلے میں تاریخ تشمیر کے مصنف شہیر کی روایت کوتر جیجے دینی چاہیے۔مگر ہم نے یہاں دونوں روایتیں بیان کر دی ہیں۔

## ۱۲۸- پینخ محمد صالح سندهی

شیخ محمرصالح بن ابراہیم سندھی ثم لا ہوری شیخ صالح اور فقیہ نا مور تھے۔علم ومعرفت کے یگانۂ روزگار مشاکخ میں ان کا شار ہوتا تھا۔ بعض دری کتابوں کی تحصیل مفتی رزق اللہ سے اور اکثر کتابوں کی ویگر علمائے مشاہیر سے کی ۔ پھر خواجہ باقی باللہ کے فرزندخواجہ عبداللہ سے وابستگی اختیار کرلی اور ان سے اخذ طریقت کیا۔ لاہور میں اقامت گزین رہے۔حسن اخلاق کے مالک تھے۔اہل علم میں بڑے مشہور اور مقبول تھے گے۔

## ۱۲۹-شنخ محمه طاهر لا هوری

شخ محمد طاہر بلدہ لا ہور کے مشاہیر افاضل میں سے تھے۔ حطہ لا ہور میں پیدا ہوئے اور اسی شہر میں تربت پائی۔ قرآن مجید حفظ کیا اور علائے لا ہور سے تصیل علم کی۔ حصول علم کے بعد شخ اسکندر بن عماد کیمقل سے

- تارخُ تشميراً عظميٰ ص٣٣ '٣٣١ حداكق الخفيه 'ص٣٢٨ نزبهة الخواطر'ج 6 ص ٣٧٨ ر
  - زبمة الخواطر'ج۵' ص• ۳۸ بحواله اسراریه-

بیعت ہوئے۔ بعد از ان شخ عبدالا حد سر ہندی کی صحبت اختیار کی۔ پھر ان کے نامور فرزند حضرت مجد دالف م ثانی شخ احمد سر ہندی سے منسلک ہوئے اور اخذ طریقت کیا۔ لا ہور ہی کومسکن تھہرائے رکھا اور درس وافادہ میں مشغول رہے۔ ان کے سلسلۂ درس و مذریس کی بڑی شہرت تھی۔ مجد دالف ثانی کے بیٹوں \_\_\_\_ شخ مجم صادق شخ محمد سعید اور شخ محمد معصوم سر ہندی \_\_\_ نے بھی ان سے اخذ علم کیا۔ علما کی کشر تعداد ان سے مستفید ہوئی۔

شخ محمد طاہر لا ہوری 'قانع دعفیف اور متوکل علی الله بزرگ تھے۔ عمر بھر گھر کی چادیواری میں بینھ کر استفادے کا سلسلہ جاری رکھا' بھی کسی صاحب شروت اور امیر مملکت کے دروازے پر دستک نہیں دی۔ تغیر ' حدیث اور فقہ کی کتابوں کی کتابت وقعیج اور تحشیہ نویسی میں مصروف رہتے۔ ان کی فروخت سے جوآ مدنی ہوتی وہی ذریعہ اکل دشرب تھا لے اہور کے اس پیکر زہدوتھوٹی عالم وفقیہ نے ۲۰ رمحرم ۲۰ ۱۰ھ/ ۱۹ راگست ۱۲۳۰رکو لا ہور میں وفات یا تی ۔ ۔

## •۱۱۰-مفتی محمه طاهر تشمیری

مفتی محمد طاہر کشمیری اپنے عصر اور خطۂ کشمیر کے عالم و فقیہ اور شخ تنے ۔ فقۂ اصول اور علوم عربیہ میں منفرد شخصیت شے ۔ خطۂ کشمیر کے منصب افتا پر متعین تنے ہے۔

#### ۱۳۱- شیخ محمه عاشق هندی

شیخ محمد عاشق بن عمر ہندی فضل و کمال میں مشہور تھے۔ مخدوم الملک شیخ عبدالله سلطان پوری ہے حدیث پڑھی۔ عالم اور فقید بزرگ تھے۔ صاحب تصنیف بھی تھے۔ شاکل تر ندی کی بڑی لطیف اور عمدہ شرن کھی۔ ۱۳۳۰ مردونوت ہوئے ہے۔

## ۱۳۲-میر محمطلی تشمیری

میر محمد علی بن محمد نازک حیینی قادری کشمیری شیخ صالح اور خیرونصل سے متصف فقہائے ہندیں سے سے ۔ ارض کشمیر میں پیدا ہوئے وہیں نشوونما پائی اور اپنے والدگرامی قدر شیخ محمد نازک سے علم فقد حاصل کیا۔

• زبدة المقامات ص ٣٨٠- نزيمة الاصفيا ص ٥٨٥ تا ٥٨٠- نزبة الخواطر وه ص ٣٨١- تحقيقات بشق من ٢٩٠

-1964

- · الزبية الخواطر ج ٥ ص ٢٨١-
- حدائق الخفية ص ٢٠٠٣- زبهة الخواطر أن عاص ٣٨٣٠٨-

سلسلة قادريه كے مطابق ان سے اخذ طريقت بھى كيا۔ پھر عازم سر ہند ہوئے۔اس زمانے ميں مجد دالف ٹاني كے فرزند شخ محد معصوم سر ہندى كى مندرشد و ہدايت آ راستھی ان سے طريقة نقشبنديہ كے مطابق كسب فيف كيا۔ بعد از ال تشمير كومراجعت فرمائى اور خود ارشاد و ہدايت كى مند بچھائى ان سے بہت سے مشائح كرام نے استفاضه كيا۔ بعد از ال محمد عرب العام المورزين كشميرين فوت ہوئے كا۔

#### ساسا - مولا نامحمه فاصل بدخشي

مولانا محمد فاضل برخشی لا ہوری عین القصناة ہمدانی کی اولا دسے تھے۔روستاق کے باشندے تھے جو المال بدخشاں میں واقع ہے اس علاقے کے مختلف مقامات کے علا سے علم حاصل کیا۔ پھر کا بل گئے جہاں مولانا محمصادق حلوائی کا سلسلۂ درس جاری تھا'ان کے سامنے زانو کے تلمذ تہہ کیا۔ بعد ازاں عازم توران ہوئے وہاں اس عہد کے مشہور فاضل مرزا جان شیرازی اوران کے تلمیذرشید ملاکوسی سرگرم تدریس سے بہت می کتابوں کی ان عہد کے مشہور فاضل مرزا جان شیراوی اوران کے تلمیذرشید ملاکوسی سرگرم تدریس سے بہت می کتابوں کی ان سے خصیل کی۔ پھروارد ہند ہوئے اور لا ہور تشریف لائے۔ لا ہور میں شیخ جمال الدین تلوی لا ہوری کا ہنگامہ ان سے خصیل کی۔ پھروارد ہند ہوئے اور لا ہور تشریف اس کے اس علم و فضل کے مرتبہ بلند کو پہنچے۔ تخت ہند پر الکن وافادہ بیا تھا' ان سے تفسیر اور اصول وغیرہ کی کتابیں پڑھیں اور علم وضل کے میر عدل مقرر ہوئے۔ شاہ جہان الس زمانے میں نورالدین محمد جہاں گرمتمکن تھا۔مولان محمد فاضل نے اس کے لشکر کے میر عدل مقرر ہوئے۔ شاہ جہان اور ناوشاہ کی طرف سے جو وظیفہ ملتا تھا یا جوقطعہ اراضی حاصل تھا' اس پر قانع ہو گئے۔ در در دیا اور بادشاہ کی طرف سے جو وظیفہ ملتا تھا یا جوقطعہ اراضی حاصل تھا' اس پر قانع ہو گئے۔

درس وندریس ان کا اصل مشغلہ تھا۔ فاضل کبیر اور علامہ عصر تھے۔ کتابوں پر گہری نظرتھی۔علاوطلبا کی کثیر تعداد نے ان سے استفادہ کیا۔ • ۵ • اھر/ ۱۲۳۰ء کولا ہور میں وفات پائی اور اسی شہر میں مدفون ہوئے 🗨۔

#### ۱۳۳۶-مولا نامحرقلی دہلوی

مولانا محد قلی بن رستم نقشبندی کا مولد و مسکن دبلی ہے۔ شخ عبدالباقی (باقی باللہ) کے نامور فرزند شخ عبدالباقی (باقی باللہ) کے نامور فرزند شخ عبدالله ہے۔ شخ صالح اور متورّع عالم دین عبدالله ہے۔ "مراح المشکو ق' ان کی تصنیف ہے جس میں شخ عبدالحق محدث دبلوی کی'' اضعتہ اللمعات' کے فوائد و نوازج کیے گئے ہیں۔ ۱۷۵۳ مراح ۱۲۲۰ مرکوفیت ہوئے ہے۔

فزينة الاصفيان ص ٩٨٩ - نزبهة الخواطرص ٣٨٣ -

<sup>•</sup> باشاه نامهٔ ۲۶ ص ۳۳۰-عمل صالح ، جس ، ص ۲۹۹- مرأة العالم (قلمی) - زنبة الخواطر ، ج ۵ ص ۳۸۸ - فرحت الناظرين (شخصيات) ص ۲۰۶-مآثر الامرا ، ج ا ص ۴۸۳ -

<sup>🐩</sup> جهة النواطر بع ۵ ص ۲۸۶ بحواله اسرارييه

#### ۱۳۵-شنخ محد معصوم سر مندي

حضرت مجددالف ٹانی شخ احمد سربندی مینالی کے سب سے بڑے بیٹے شخ صادق سے جوعالم جوانی ہیں بہ عارضہ طاعون وفات پا گئے سے۔ بہت نیک متی اور عالم دین سے۔ دوسرے بیٹے شخ محمد سعید سخ بو شعبان ٥٠٠٥ الله الله ١٩٥٥ الله الله ١٩٠٥ الله الله ١٩٠١ الله وفات پا گئے۔ان کا مرتب علم وفضل اور مقام زلاد تقوی بہت بلند تھا۔ تیسر نے فرزند شخ محمد معصوم سے جو ااشوال ٢٠٠١ الله ١٩٠١ الله ١٩٠١ الله ١٩٥١ الله ١٩٠١ الله الله والم علی مشابہ سے۔ چوائی علی الله والم الله الله والم الله تصادب الله الله الله الله الله والم الله الله والم الله وا

مجددالف ٹانی نے اپنے اس بیٹے کو تقوی و تدین اور علم وفضل کے مقامات عالیہ پر فائز ہونے کا بشارت دی تھی۔ باپ کی وفات کے بعد مندارشاد پر بیٹھے۔ حج وزیارت کی سعادت حاصل کی اور عرصے تک مدینہ منورہ میں مقیم رہے۔ حج کے بعد واپس ہندوستان آئے اور درس و افادہ میں مشغول ہوگئے۔ عمر مجریہ

خدمت انجام دیتے رہے۔زیادہ ترتفیر بیضادی مشکوۃ 'ہدایۂ عضدی اورتلوئ پڑھاتے تھے۔

شیخ محم معصوم سر ہندی کی مسائل کیفن و ہدایت کا سلسلہ بہت وسیج تھا۔ان کی علمی وروحانی تگ و تاز سے جہالت کے اندھیر بے ختم ہوئے اور علم کی روشن پھیلی بدعات کا زورٹوٹا اور سنت کی راہیں نمایاں ہوئیں۔ کُلُ لاکھ افرادان کے حلقہ بیعت میں داخل ہوئے اور اللہ ورسول (سَنَّ النِّیْمِ) کے احکام کی اتباع کرنے لگے۔ان کے مکتوبات بھی ہیں جو تین مجلدات میں پھیلے ہوئے ہیں اور ان کے والد کے مکتوبات کی طرح تصوف کے اسرارو

لطا ئف اورشر بعت کے احکام واوامر کوشفسمن ہیں۔ شیخ محمد معصوم نے ۹ ررہیج الاول ۹ کو اھر کا گست ۱۹۲۸ء کوسر ہند میں وفات یائی اور وہیں دنن

کے گئے 0۔

#### ۱۳۷-مولانا محرمومن ترندي

مولانا محدموس بن عبدالله حیمی ترندی مشهور خطاط بهت بوے فاضل بهترین شاعر اور فقه واصول کے جیدعالم متھے۔شاہ جہال بادشاہ نے ان کی قابلیت وصلاحیت کی بنا پراینے پوتے شنم اوہ سلیمان بن داراشکوہ

<sup>)</sup> تفصیل کے لیے دیکھیے: زیدۃ المقامات ص۳۱۵ تا۳۶-فرحت الناظرین (شخصیات) ص۵۷۲۵۳)

کامعلم مقرر کیا۔ جب کبرتی کو پہنچ گئے اور ای (۸۰) سال کی عمر ہوگئی تو اورنگ زیب عالم کیر بادشاہ نے ان کا وظیفہ مقرر کر دیا تھا۔ ان کا ایک دیوان شعری بھی ہے۔ اس عالم وفقیہ نے ۱۰۹۰ھ/۱۷۷ء کوعہد عالم کیری میں وفات پائی 🗗۔

### ساا- قاضی محمر مودود جون پوری

قاضی مجمہ مودود بن مجہ حسین جون پوری ، ۱۹۳۵ء کے لگ بھگ پیدا ہوئے اور بچپن ہی میں حصول علم کو مرکز توجہ شہرالیا۔ حصول علم کے بعد صاحب رشید بیش جحر رشید جون پوری سے اخذ طریقت کیا اور ایک خینم کتاب کی صورت میں ان کے ملفوظات بھی جمع کیے ملفوظات کی جمع و تر تیب کا سلسلہ ۱۹۷۵ء کا ایک محترم کتاب کا سلسلہ ۱۹۷۵ء کو شروع کیا تھا ، جو ۱۹۷۵ تھی الثانی ۵ کے ۱۹ اور ۱۹۷۴ء کو بروی کیا۔ جلیل القدر عالم اور مشہور فاضل سے فقہ اصول فقہ اور علوم عربیہ کے باہر ہے۔ اپنے والدشخ محمد حسین جون پوری کی زندگی ہی میں مشہور فاضل سے جون پور کے حکمہ قضا پر متعین ہونے کی درخواست کی گئ کیکن اہی منصب کو قبول کرنے پر باد ثاہ ہوئے۔ اپنی اور میں کی و انتقا قبول کرنے پر بادشاہ کی طرف سے جون پور کے حکمہ قضا پر متعین ہونے کی درخواست کی گئ کیکن اہی منصب کو قبول کرنے پر بادشاہ کی طرف سے جون پور کے حکمہ قضا پر متعین ہونے کی درخواست کی گئ کیکن اہی منصب کو قبول کرنے پر بادشاہ کی طرف سے جون پور کے حکمہ قضا پر قبیل کر یا در شاہ کی جانب سے چیش کردہ منصب قضا قبول کرنے ہوئے ہوئے ہوئے تو دہ مراسم تعظیم ادا نہ کیس جو باوشاہوں کے سامنے ادا کی جون پور میں مال پر جو گئی کے صور چیش ہوئے تو دہ مراسم تعظیم ادا نہ کیس جو باوشاہوں کے سامنے ادا دی کے حدود جون پور میں مال پر جو گئی سے جاتے ہے وہ معاف کر دیے اور بیسب بادشاہ ہند سے با قاعدہ میں تعمیم مودود نے ایک کام میر میں ادام مودون اور خادم مقرر کے اور آخیس معقول مودود نے ایک کام میر کیا کہ مودون اور خادم مقرر کے اور آخیس معقول معتمل دیا گئی اذال کہنے سے من کر دیا۔ لیکن اس ممانعت کی بہلی اذالن کہنے سے من کر دیا۔ لیکن اس ممانعت کی بہلی اذالن کہنے سے من کر دیا۔ لیکن اس ممانعت کی بہلی ادالن کہنے سے من کر دیا۔ لیکن اس ممانون کی بہلی اذالن کہنے سے من کر دیا۔ لیکن اس ممانعت کی بہلی ادان کہنے کے معمول کی معقول وجہ نظر نہیں آئی۔

قاضی مجر مودود جون پوری نے ۲ رشوال ۷۷۰ اھ/۱۰ر مارچ ۱۲۲۸ء کوالد آباد میں وفات پائی ●۔

## ۱۳۸ - مولا نامحرنا فع اكبرآ بادي

مولانا محد نافع اکبرآبادی کے بارے میں اس سے زیادہ پچھ معلوم نہیں ہوسکا کہ انھوں نے اورنگ زیب عالم گیر باوشاہ کے مصاحب وندیم بختاور خال کے لیے فاری زبان میں'' خلاصۃ الخانیہ' کے نام سے ایک کتاب کھی جومسائل فقہید پرمشتل تھی۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے دور کے عالم اور فقیہ تھے ۔

- نربة الخواطرئ ۵ ص ۳۹۰ بحواله مراة العالم-
- نبهة الخواطر ج ۵ ص ۱۳۹۱ ۳۹۰ بحواله تنخ ارشدی -
  - ونهة الخواطرج ۵ص۳۹۳ بحواله مرأة العالم

# وسايشخ محرنعمان بدخش

شخ محمد نعمان بن مشمل الدین بن جلال الدین بن حمید الدین مختفی برخشی کا شار این عبد کے کبار مشائخ نقشبند سیاور جلیل القدر نقبها میں ہوتا تھا۔ ان کے والدشخ مشم الدین بھی فضل وتقویٰ میں یگانت روزگار اور مشاہیر بدخشاں و ماوراء النہر میں سے تھے۔ واوا شیخ جلال الدین اور پر داوا حمید الدین بھی فضل و کمال کے جامع اور علم وادراک میں وحید الدہر تھے۔

یشتر ان کے والد شخ محمد نعمان کی ولادت عام او حفیظہ ویشتہ کو خواب میں ہوئی۔ منقول ہے کہ ان کی ولادت بے پیشتر ان کے والد شخ محمد نعمان نے حضرت امام ابو حفیظہ ویشتہ کو خواب میں دیکھا کہ انھوں نے ان کوایک سعادت مند فرزند کے تولد کی خوش خبری سنائی ہے اور فر مایا کہ حضرت امام کے نام کی مناسبت ہے اس کا نام نعمان رکھا جائے۔ ان ونوں شخ مشمس الدین شخت مائی پریشائیوں میں بیتلا تھے۔ بیٹا پیدا ہوا تو نعمان نام رکھا۔

نعمان رکھا جائے۔ ان ونوں شخ مشمس الدین شخت مائی پریشائیوں میں بیتلا تھے۔ بیٹا پیدا ہوا تو نعمان نام رکھا۔

نعمان نے عمر کی محمزلیں طے کیس تو اپنے علاقے کے فضلائے نام دار کی خدمت میں حاضری دی اور خاصل کیا۔ حصول علم کے بعد عفوان شاب ہی میں شخ عبداللہ بینی سے بیعت ہو گئے۔ اس زمانے میں ماضری دی اور سائل کیا۔ مصول علم فضل زبدوتقوی اور تصوف دطریقت میں بردی شہرت حاصل تھی اور برصغیر میں ہے شارات اس کہ اور موسید میں ماضریوں کا کمال کا سلسلیہ فیض جاری تھا۔ بہت ہے شاکھتین علم وسلوک عرب وعجم کے متعدد مما لک سے یہاں آتے اور غم کمال کا سلسلیہ فیض جاری تھا۔ بہت ہوئے اور خواجہ عبدالباتی (باتی باللہ) نقشبندی کی خدمت میں حاضر ہور ان سے فیض حاصل کیا۔ کافی عرصہ ان کی صوحت و ملازمت میں گزارا۔ ان کی وفات کے بعد شخ احمر میں موسول علی میں موسول کیا۔ کو بیش کے جو خواجہ باتی باللہ ہی کے فیض یا فت سے مجددالف ثانی سے ملم و معرفت ہو باتی باللہ ہی کے فیض یا فت سے مجددالف ثانی سے ملم و معرفت ہوئے کے بھر ۱۹۰۸ء کو اور خواجہ کو ایک روایت کے مطاب تیں ہوت استفادہ کیا۔ مسائن کی کی شرتعداد نے ان سے استفادہ کیا۔ ۱۳۸۸ء کو (ایک روایت کے مطاب ت ۲۰ انے ۱۱۵۰۹ء)

# ۱۲۰۰- شخ محمه باشم د ہلوی

شخ محمہ ہاشم دہلوی' حصرت شخ عبدالحق محدث دہلوی مُیسَنیّ کے بیٹے تھے۔مشہور عالم اور محدث دفقہ ا تھے۔علائے باعمل اور اللہ کے صالح بندوں میں سے تھے۔مولدو منشا دہلی ہے جس کو برصغیر میں مرکز علم کی ہا

تغصیل کے لیے ملاحظہ وزربدۃ المقامات ص ٣٦٦ تا ١٣٠٠- زبية الخواطراح ٥ ص ١٩٩٠-

دیثیت حاصل تھی۔ اپنے والدگرامی شخ عبدالحق محدث دہلوی سے تعلیم حاصل کی اورطویل مدت تک ان سے مسلک رہے۔ یہاں تک کہ حدیث اور فقہ میں ماہر کامل ہوئے۔ ان کے ایک بھائی مفتی نورالحق وہلوی تھے وہ مجی علم عمل میں یگانۂ روز گارتھے۔ فہرس التوالیف میں ان کے مرتبہ علمی کا ذکران الفاظ میں کیا گیا:

جو برطبع او بجودت وسلامت وقوت درعلم خصوصاً بعلم ش<sub>ر</sub>یف حدیث موصوف وممتاز است **0** ۔

# ۲۴۱-خواجه محمد ماشم شمی

خواجہ محمد ہاشم کشمی اورنگ زیب عالم گیر بادشاہ کے استاد تھے۔ ان کا مولدو منشا سرز مین بدخشاں کا ایک قربیہ دیشت نقہ اور ویگر علوم مروجہ میں ایک قربیہ دستی کے ۔ اپنے علاقے کے علائے کرام سے علم حاصل کیا اور حدیث فقہ اور ویگر علوم مروجہ میں مرحبہ بلند کو پہنچے۔ بعد از ال ہندوستان آئے اور بر ہان پور گئے ۔ وہاں شخ محمد نعمان بدخش کا سلسلہ فیض جاری کا اس میں شامل ہو گئے۔ ان سے اخذ طریقت کیا۔ پھر اس ۱۹۲۲ء کوسر ہند گئے وہاں حضرت مجد دالف فانی کا چشمہ علم وطریقت جاری تھا ، عرصے تک ان سے استفاضہ کنال رہے ، سس ۱۹۲۲ء میں ان سے سند مدیث حاصل کی اور تلقین ذکر کی اجازت سے بہرہ ور ہوئے۔ اس کے بعد بر ہان پورکومراجعت فرمائی اور وہاں سکونت اختیار کی۔

خواجہ محمد ہاشم کشمی سے کثیر التعداد حضرات نے استفادہ کیا۔ فاری زبان میں'' زبدۃ المقامات'' کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی جس میں حضرت خواجہ باقی باللہ'ان کے فرزندان گرامی خلفائے عالی مقام شخ عبدالا صدسر ہندی' حضرت مجدوالف ٹانی' ان کی اولا دُان کے خلفا اور فیض یا فتہ حضرات کے حالات بیان کیے ہیں۔ اپنے موضوع میں یوایک دلچسپ اور پُر از معلومات کتاب ہے اور اس دور کے تذکرہ رجال میں حوالے میں۔ اپنے موضوع میں یوایک دلچسپ اور پُر از معلومات کتاب ہے اور اس دور کے تذکرہ رجال میں حوالے کے طور پراس کا نام آتا ہے۔ یہ کتاب مطبع نامی مشی نول کشور واقع کان پور میں باہتمام منشی بھگوان دیال جنوری الم ۱۸۹۰ء میں پہلی مرتبطبع ہوئی۔

# ۱۴۲-میرمحمه ہاشم گیلانی

میرمجمہ ہاشم بن محمد قاسم حینی گیلانی 'شخ ' فاضل اور علامہ تھے۔ کبار علامیں ان کا شار ہوتا تھا۔ انھوں نے متعدد علاسے مختلف علوم کی تحصیل کی۔ علوم حکمیہ مرز اابراہیم ہمدانی اور نصیر الدین حسین شیرازی سے حاصل کے۔ حدیث فقہ اور علوم عربیہ کے لیے شخ محمد عربی محدث 'شخ عبدالرحیم حسانی اور شخ علی نبیرہ علامہ عصام الدین اسفرائن کے سامنے زانوئے شاگردی تہہ کیا۔ بارہ سال مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ میں اقامت گزیں رہے اور وہاں کے مختلف علا وفضلا سے مستفید ہوئے۔ شخ حکیم علی گیلانی سے فنونِ ریاضی اور علم طب کی تحصیل کی۔

ا يا شيخ عبدالحق محدث د بلوي ص ٢٥٦ - تذكر كا يشخ عبدالحق محدث د بلوي ص ٢٥٠ - زبية الخواطري ٥ ص ٣٩٠ -

اس کے بعد احمد آباد میں مقیم ہو گئے اور درس وافادہ کا غلغلہ بلند کیا۔ بیدہ دورتھا جب ہند دستان کے تخت حکومت پرشاہ جہان بادشاہ مشمکن تھا۔ میر محمد ہاشم گیلانی کی شہرت علمی اس کے کانوں میں پیچی تو اس نے ان کواحمد آباد کی صدارت پیش کی ۔عرصے تک اس منصب پر فائز رہے۔ پھر شاہ جہان نے ان کواپنے بیٹے اور نگ زیب عالم میر کامعلم مقرر کردیا۔

کیم محمد ہاشم گیلانی تصنیف و تالیف سے بھی دلچیں رکھتے تھے۔ چنانچہ جس زمانے میں وہ اورنگ زیب کو تعلیم دینے پر مامور تھے اس زمانے میں قشیر بیضاوی پر حاشیہ کھا اور شاہ جہان کے تام معنون کیا۔ تحریراقلید ت کے مقالہ تاسعہ پر بھی حواثی سپر دقلم کیے۔اس عالم وفقیۂ ماہر معقولات ومنقولات اور ممتاز طبیب نے اس (۸۰) سال عمریا کر ۲۱ ۱۱ ماہ/ ۱۲۵۱ء کو اورنگ آباد میں انتقال کیا ۔

# ۱۴۳-شخ محدیجیٰ سر ہندی

شخ محریکی سر ہندی حضرت مجد والف ان کے فرزند تھے۔ ۱۲۱۸ مل ۱۲۱۸ میں پیدا ہوئے اور اپنے دو بھا ئیوں شخ محر سجید اور شخ محر معصوم سے اخذ علم کیا۔ تدقیق و فقاہت کے مرتبے کو پہنچے اور درس وافادہ کا سلسلہ شروع فر مایا۔ علائے ربانی میں سے تھے۔ حضرت خواجہ باقی باللہ کے بیٹے خواجہ عبیداللہ کی صاحب زاد کی سلسلہ شروع فر مایا۔ علائے اور حج وزیارت کی سعادت حاصل کی۔ ۲۲ جمادی الاخری ۱۸۰۰ھ/۳۰ امر بل کے ۱۲۸ میاں کی عمر میں فوت ہوئے۔

ایک روایت کےمطابق سال پیدائش ۲۴۰اھ/۱۷۱۵ء اور سال وفات ۹۲۰۱ھ/۱۲۸۵ء ہے 🗗

#### ۱۴۴۳-مولا نامحمه لیقوب بنانی لا ہور

مولانا ابو یوسف محمد یعقوب بنانی لا ہوری عمیارھویں صدی ہجری کے دیار لا ہور کے مشہور شیخ وعالم اور معروف محدث وفقیہ تھے۔ فنون حکمیہ میں بھی ماہر تھے۔ مولد ومنشالا ہور ہے۔ اپنے عصر کے متاز اساتذہ سے علم حاصل کیا اور علوم دفنون میں مرحبہ کمال کو پہنچ۔ شاہ جہان با دشاہ نے ان کوفوج کے میرعدل کے عہدے پر مامور کیا۔

معقولات ومنقولات کے جامع اور فروع واصول کے ماہر تھے۔ مدرسے شاہ جہانیہ کی مندورس پر فائز تھے۔ بدرسے شاہ جہانیہ کی مندورس پر فائز تھے۔ بیشار اصحاب علم نے ان سے استفادہ کیا۔ حدیث میں درک حاصل تھا۔"الافق المبین فی اخبار

- إدشاه نامذ ج اول ص ١٣٥٥ نزية الخواطر ج ٥٥ ص ١٩٥ بزم تيمورييس ٢١٦ مقالات يوم عالم كير ص ٢٦ مرأة العالم-
- البانع الجنی مشائخ مجدد بیر ص۳۲۷ ۳۲۳ بدید احد ص۳۸ ۸۷۸ نزبیة الخواطر می ۵ مس۳۵ فرحت الناظرین
   (شخصیات) ص۵۸ -

السمقربين" كے طبقہ تامعہ ميں رزق اللہ ان كى فراوانى علم وفضل كا ذكر كرتے ہوئے لكھتے ہيں كہ ميں نے ان كو اثنائے درس ميں ديكھا كہ علامہ عبدالحكيم سيالكوئى پرشد بير تقيد كرتے تھے۔

مولا نا یعقوب بنانی لا ہوری بہت بڑے مصنف اور شارح بھی ہتے۔ان کی تصانیف یہ ہیں: الخیرالجاری شرح صحیح ابخاری المعلم شرح صحیح الا مام مسلم المصفی شرح الموطان شرح تہذیب الکلام شرح حسائی شرح شرعة الا سلام اساس العلوم (علم صرف میں) حاشیہ رضی حاشیہ عضدی اور حاشیہ بیضاوی۔ دری کتابوں کے ان شروح و حواثی اور تعلیقات سے ان کی وسعت علم اور کثر سے مطالعہ کا بتا چاتا ہے۔ کتب درسیہ اور علوم مروجہ میں انہاک کا یہ عالم تھا کہ دور عالم گیری میں نشکر کے میر عدلیہ سے کین درس وافادہ کا سلسلہ بھی منقطع نہیں ہونے دیا ہمیشہ اس میں مشخول رہے۔اس کا انداز و مندرجہ بالاکتب درسید بران کی تعلیقات و شروح سے بہ آسانی ہوجا تا ہے۔

میں مشخول رہے۔اس کا انداز و مندرجہ بالاکتب درسید بران کی تعلیقات و شروح سے بہ آسانی ہوجا تا ہے۔

لا ہور کے اس عظیم عالم و فقیہ اور محدث نے ۹۸ داھ/ ۱۸۸۷ء کو وفات یائی •

#### ۱۴۵-سید محمود سندهی

سید محمود بن عبدالباقی بن محمود بن ابوسعید حینی سبز داری ثم سندهی این عصر کے عالم وفقیہ بتھے اور اللہ کے نیک بندوں اور باعمل علما میں ان کا شار ہوتا تھا۔علم و کمال اور فضل وتقو کی میں بےنظیر بتھے۔ان کے والد شخ مبدالباقی بلاد سندھ کے شیوخ میں سے تھے۔باپ کی وفات کے بعد شخ محمود نے مسند مشخف سنجالی اور ۲۰۱ھ/ ۱۲اء کوانقال کیا ہے۔

# ۱۳۲-شخ محمود گجراتی

شخ محود بن محد حسن عمری چشتی احد آبادی گجراتی ۔ احمد آباد میں پیدا ہوئے وہیں پرورش پائی اور اپنے الدشخ محد حسن عمری سے جوعالم و فاضل بزرگ تھے تعلیم حاصل کی ۔ طویل مدت تک ان کی خدمت ومصاحبت میں رہے ان سے اخذ طریقت بھی کیا 'یہاں تک کہ اپنے علاقے اور عصر کے نقیہ صالح تسلیم کیے گئے۔ والد کی وفات کے بعد مندمشخف کوزینت بخش اور بے شار تشکانِ علوم کومستفید فرمایا۔ ۹ رر تیج ال فی ۲۰۰ او /۵ رنومبر ۱۹۳۰ء کواحد آباد میں فوت ہوئے گے۔

<sup>•</sup> عمل صالح عمل صالح به من ۳۰۱ سما تر عالم كيري ص ۱۲ ۱۲ ۱۲ او انهاس العارفين ص ۱۹۵۸ ۱۹۵۰ برم تيوريه ص ۲۳۳ -فرحت الناظرين ( شخصيات ) ص ۱۲۳ - د نقوش کا بهورنبر ص ۸ ۵ - مزبهة الخواطر که ۵ ص ۳۳۹ ۲۳۰۰ -

تخة الكرام ص ١١١ - نزبة الخواطر ٢٠٥٠ ص ١٩٥ -

<sup>)</sup> نزمة الخواطر'ج ۵ ص ٣٩٧ بحواله محبوب ذي أمنن -

# ١٩٧٧ - شيخ محمود فاروقي جون پوري

میرسید غلام علی آ زاد بلگرای سبحة المرجان میں شخ محمود فاروقی جون پوری کا تعارف کراتے ہوئے

کھتے ہیں:

ولاريب انه لم يظهر بالهند مثل فاروقيين احمد هما في الحقائق و هو مولانا الشيخ احمد السرهندي والثاني في العلوم الحكمة والادبية و هو الملا محمود الجون پوري

(یعنی سرز مین ہند میں دوالی فاروقی النسل شخصیتیں بیداہوئی ہیں کہ کوئی ان کا مقابلہ نہیں کرسکتا۔ ایک شخ احمد سرہندی جو حقائق ومعارف میں فقید الشال تھے دوسرے شخ محمود جون پوری جن کا علوم حکمیہ واد بید میں کوئی حریف نہ تھا۔)

لیکن صاحب نزمیة الخواطرعبدالحی حشی لکھنوی ان میں تیسرے فاروقی النسل ہندی کا اضافہ کرتے ۔ تبعید

ہیں۔فرماتے ہیں:

اقـول و ثـالثهـم الشيـخ ولى الله بن عبدالرحيم العمري الدهلوي فانه كان عديم النظير في الفلسفة الالهية\_

(ان میں تیسرے فاروقی حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ہیں جن کی فلسفۂ الہیات میں کوئی نظیر نہیں ملتی۔)

ان سطور میں اختصار کے ساتھ فارو تی نسل کے جید عالم اور معقولات و منقولات کے وحید العصر فاضل بی فی محمود جون پوری کا تعارف کرایا جاتا ہے۔ شخ محمود ساتھ کے مرکز علم وفضل جون پور میں بیدا ہوئے اور اپنے والد شخ محمد جون پوری کی مگرانی میں تربیت کی منزلیں طے کیں۔ شخ محمد جون پوری اپنی علاقے کے بلند پایہ عالم شے۔ لائق بیٹے نے وری کتابیں انہی سے پڑھیں۔ اس زمانے میں جون پور کی مند تدرلیں پرشخ محمد افضل عثانی جون پوری متمکن سے۔ شخ محمود نے ان کی طرف رجوع کیا اور منطق و حکمت کی مروج و متداول کتابیں ان کے حلقہ درس میں پڑھیں کیہاں تک کہ فضیلت علمی کے مرتبہ علیا کو پنچے اور اپنے امراق من مروج و متداول کتابیں ان کے حلقہ درس میں پڑھیں کیمر میں درسیات از بر ہوچکی تھیں۔ ذکاوت و فطانت مدت و دہر و ذکر اور قوت حفظ و اور اک کا یہ عالم تھا کہ اصناف علوم کے ہرگوشے پرگری نظرتھی۔ صغرتی ہی میں بڑی بڑی علمی مجلس اور ذکری مخفلوں میں جانے گئے تھے۔ وہاں کبار و مشاہیر علما سے ہم کلام ہوتے اہم اور چیجیدہ مسائل پر مجلس ان کے مراج کے استرلال سے حون میں بڑی میں اس کی روائی کلام اور توت استدلال سے جون ان سے مباحث کرتے اور زور استدلال سے سب پر چھا جاتے۔ ان کی روائی کلام اور توت استدلال سے جون ان سے مباحث کرتے اور زور استدلال سے سب پر چھا جاتے۔ ان کی روائی کلام اور توت استدلال سے جون

وارو

پورکے علما و فضلا اور اعیان و اکابر انتہائی متحیر ہوتے۔اس عہد میں علوم حکمیہ اور معارف ادبیہ میں انھیں جوعبور د استحضار تھا'اس میں کوئی ان کا ہم سر نہ تھا۔ یوں تو تمام اصناف علم پرعبور رکھتے تھے' لیکن فلسفہ د حکمت اور منطق و کلام میں تو بالخضوص ماہر کامل تھے' گیار ہویں صدی ہجری کے ہندوستان میں انھیں عالم کبیر اور امام شہیر کی حیثیت حاصل تھی۔فلسفہ و حکمت کی جزئیات کی وضاحت میں مجہد کے مرتبے پرفائز تھے۔

محمد یجی بن محمد امین عباسی الد آبادی و فیات الاعلام میں لکھتے ہیں کہ معانی 'بیان اور فلفہ ومنطق میں ارضِ ہندکا کوئی عالم شخ محمود جون پوری کے مرتبے کوئیس پہنچا۔ ایک مرتبہ ملک میں رصدگاہ تغییر کرنے کا جذبہ دل میں بیدار ہوا' اور اس موضوع پر شاہ جہان بادشاہ سے گفتگو کے لیے اکبر آباد (آگرہ) گئے۔ اس سے بات کی منصوبے کے تمام پہلواس کے سامنے رکھے اور رصدگاہ کی ضرورت و اہمیت کو واضح کیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ بادشاہ کو اس عظیم اور مفید ترین منصوبے کی تعمیل کے لیے آمادہ کر لیا اور رصدگاہ کی تغییر کے مسئلے پر وہ سنجیدگی سے غور کرنے لگا' لیکن اس کے ایک دزیر نے اس منصوبے کی مخالفت کی اور کہا کہ باخ کی مہم در پیش ہے اور اس کے کرنے لگا' لیکن اس کے ایک دزیر نے اس منصوبے کی مخالفت کی اور کہا کہ باخ کی مہم در پیش ہے اور اس کے لیے بہت سے روپے کی ضرورت ہے۔ وزیر کی اس بات سے معاملہ ختم ہوگیا۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ شخ خود جون پوری نے رصدگاہ کے لیے جوز مین تبحویز کی تھی' کہتے ہیں یہ وہ بی زمین تھی جو اس سے قبل بعض حکما اس کام کے لیے منتخب کر بچکے تھے۔

علامہ شخ محمود کوتھیر رصدگاہ کے سلسلے میں اپنی ناکامی اور شاہ جہان بادشاہ کے وزیر کی خالفانہ گفتگو سے بہت مایوی ہوئی۔ وہ واپس جون پورآ گئے اور درس و تدریس میں مشغول ہو گئے۔ بعد از ال شاہ جہان کے بیلے شہادہ شجائے نے ان کی طرف رجوع کیا'وہ انھیں اپنے ساتھ بنگال لے گیا اور ان سے علوم حکمیہ ادر فنون فلفہ کی خصیل کی۔ نواب شاکستہ خال ( یعنی ابوطالب بن ابوالحن اکبرآ بادی) نے ان سے الفرائد المحمود یہ پڑھی' کے مصنف شخ عبد الباقی صدیقی اور خلق کشر نے ان سے الفرائد کشر نے سالہ اور کشر نے سالہ اور کشر نے سالہ اور کاری سے استفادہ کیا۔

شخ محمود جون پوری اور شخ محمہ رشید جون پوری ٔ دونوں شخ محمہ افضل جون پوری کے شاگر دیتھے۔ دونوں ایک ہی شہر کے رہنے دالے تھے اور دونوں کے علم وفضل کی وسعت اور جامعیت سے شخ محمہ افضل بہت خوش تھے ٔ اوران عظیم الشان شاگر دوں کا استاد ہونا ان کے لیے باعث فخر تھا۔ان کا ارشاد ہے:

دقیتے که علامه تفتازانی و جرجانی از عالم رفتہ اند کے اجتماع فاضل به این فضیلت دریک شهرنشان نه

(یعنی جب سے علامہ سعد الدین تفتاز انی (متوفی ۱۳۹۷ه/۱۳۹۱ء) اور سید شریف جرجانی (متوفی ۱۳۱۸ه/۱۳۱۱ء) اس دنیائے فانی سے رخصت ہوئے ہیں ایک شہر میں اس فتم کی نصیلت کے حامل فضلا کا اللہ اور ارد)

شخ مجر انضل کی مرادشخ محمود جون پوری اورشخ محمد رشید جون پوری سے تھی کہ ایک ہی وقت میں دونوں جون پورمیں موجود تھے اور خدمت علم انجام دیتے تھے۔

جس زیانے میں شخ محمود جون پوری بنگال میں مقیم تصاور شنرادہ شجاع کو درس دیتے تھے اس زمانے میں بنگال ہی میں ان کی ملاقات مشہور بزرگ شخ نعت اللہ بن عطاء اللہ فیروز پوری متوفی ۷۲۰ اھ/۱۹۲۲ء نے ہوئی ان کے حلقہ بیعت میں داخل ہوئے اور ۱۰۵۲ ھے ۱۹۳۲ء میں ان سے اخذ طریقت کیا۔

شخ محمود نہایت حاضر جواب تھے لیکن مجھی ایسی بات زبان سے نہ نکا لتے جس سے بعد میں رجوع کرنا

پڑے۔

ميرسيدغلام على آزاد بلكرامي مآثر الكرام ميل لكصة بين:

مدت العمر قولے از وسر برنه زد که از ال رجوع کرده باشد ٔ برگاه سائلے مسئله می پرسید ٔ اگر دل حاضر می بود به جواب می پرداخت ٔ والامی گفت دریں وقت خاطر متوجه جواب نیست -

، برائی ہے۔ اگر طبیعت حاضر ہوتی ، (عمر بھر میں بھی الیمی بات نہیں کی جس ہے رجوع کرنے کی نوبت آئے۔ اگر طبیعت حاضر ہوتی ، سائل کے ہرعلمی سوال کا جواب دیتے۔ورنہ فرماتے کہ اس وقت طبیعت آ ماد کا جواب نہیں ہے۔ )

فی مدور کا جہاں درس وافاد ہے کا سلسلہ جاری تھا' وہاں وہ تصنیف و تالیف کے بھی ماہر سے اور تلم میں بڑا زور تھا۔ علم فلسفہ میں ہمن الباز غدان کی شہرہ آ فاق کتاب ہے اور وہ کتاب ہے جس کی وجہ سے فلسفہ حکمت کے بڑے بڑے مراکز میں اسلامی ہند کی علمی سرگرمیوں کو ممتاز مقام عطا ہوا۔ یہ کتاب درس نظامیہ میں پڑھائی جاتی ہے اور علما وطلبا میں متداول ہے۔ حلقہ اہل علم میں اس سے بے حدا نتنا کیا گیا۔ ملاحسن' مولا نامجمہ بوسف اور مولا ناعبد انحکیم وغیرہ اصحاب حکمت نے اس پرحواش کصے۔ اس کے علاوہ معانی و بیان اور بدلیج میں قاضی عضد الدین ایجی کی کتاب فو اند غیاشیہ پر جو بردی مشہور کتاب ہے' الفرائد کے نام سے شرح قلم بندگی اور اسے الفرائد شرح الفوائد کے نام سے موسوم کیا۔ اس کتاب پرمدوح نے نہا ہے عمدہ تعلیقات وحواش کھے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ شخ محمود فصاحت و بلاغت اور بدلیع و معانی میں کس درجہ بحرر کھتے تھے۔ ایک کتاب شخ محب اللہ الد آبادی کی التبویہ کے جواب میں حرز الا بمان کے نام سے تصنیف کی۔

شیخ محمود جون پوری نے ۹رریج الاول ۲۲ ۱ او ۱۹۲۸ مرفروری ۱۹۵۳ء کو جون پور میں وفات پائی اور وہیں ان کے گئے۔

شیخ موصوف کی وفات کے وقت ان کے استاد شیخ محمر افضل جون پوری زندہ تھے۔انھیں لائق شاگرد کی موت کا پتا چلا تو نہایت حزن و ملال کا اظہار کیا اور اس درجیغم والم میں مبتلا ہوئے کہ چالیس دن تک لب آشنائے تبسم نہیں ہوئے۔ بالآخر چالیس روز بعد 19 رائیج الثانی ۲۲۰اھ/۲۰ مارچ ۱۲۵۲ء کو اپنے اس جلیل القدر شاگر دے جالے۔انا الله وانا الیه راجعون۔ گیارہ پر شروت تھا۔ مختلف مقامات میں فول علائے کرام کے تصنیف و تالیف اور تعلیم و تحقیقی لحاظ سے بے صدر رخیز اور پر شروت تھا۔ مختلف مقامات میں فول علائے کرام کے تصنیف و تالیف اور تعلیم و تدریس کے وسیع سلسلے جاری تھے۔ اس دور میں خاندان مغلیہ کے لیے بعد دیگر ہے تین عظیم الشان حکم الن تخت نشین ہند ہوئے جلال الدین اکبر نورالدین محمہ جہال گیراور شہاب الدین شاہ جہان۔ انھوں نے اس ملک کی بڑی علمی خدمت کی۔ اس کی تہذیب اور ثقافت کوخوب ترقی دی اور برصغیر میں علم و تحقیق کا ایسا جذبہ پیدا کر دیا جس سے اب تک لوگ متنع ہور ہے ہیں۔ جن علائے عالی مقام فضلا کے عظام اور فقہائے تام دار نے اس صدی میں علم و فضل زیر د تقوی اور تصوف و طریقت میں ارتقاو تقدم کی منزلیس طے کیں ان میں مجدد الف ثانی شخ احمر بندی شخ عبد الحق محدث د ہلوی علامہ عبد الحکیم سیالکوٹی 'مولا نا محمد الشامی مولانا محمد الفیل ہوں پوری ' صاحب رشید یہ شخ محمد رشید ہون پوری ' مولانا جان محمد رشید ہون پوری ' مولانا جمال الدین تشمیری ' مولانا جمال لا ہوری ' مولانا کی اللہ وری ' مولانا ہوری ' قاضی اللہ وری ' مولانا میں سندھی ' شخ اساعیل لا ہوری ' ملائی سعد اللہ چنیوٹی لا ہوری ' مولانا ہوری و خیرہ کے اساعیل لا ہوری ' ملائی سعد اللہ چنیوٹی لا ہوری ' قاضی اللہ دری شخ بلال لا ہوری اور مولانا جان محمد لا ہوری و غیرہ کے اساعیل لا ہوری ' مال میں سندھی ' قاضی اللہ دری شخ بلال لا ہوری اور مولانا جان محمد لا ہوری و غیرہ کے اساعیل لا ہوری مثال ہیں۔

علیائے کرام اور فقہائے عظام کے علاوہ اصحاب طریقت اور ارباب تصوف کی بھی بہت بڑی جماعت اس عہد میں برصغیریاک و ہند کے مختلف بلا دوامصار اور قصبات ودیبات میں موجودتھی ●۔

#### ۱۴۸- نینخ محمود سهارن بوری

۵۰ اھ/ کار مارچ اسمااء کوفوت ہوئے ●۔

شخ محود جون پوری کے حالات کے لیے ملاحظہ ہو جمل صالح'ج ۳'ص۳۳۳۔ بخلی نورُج ۴ ص۸۳ تا۵- تاریخ شیراز ہند جون پورُص ۱۸۸ تا ۱۹۰۰ - ما تر الکرام وفتر اول ۱۸۹ تا ۱۹۱ - وفیات الاعلام - قضاء الارب من ذکر علاء المخو و الادب ص ۱۹۸ -تذکرهٔ علائے ہندُ ص ۲۲۱ - حداکق المحقیہ' ص۲۳ ۳۱۳ - ایجد العلوم' ص ۹۰۱ ۴۰۰ و زنبۃ الخواطرُ ج ۵ ص ۳۹۷ تا ۱۳۹ – سبحۃ المرجان ص ۲۳ تا ۲۳ - رودکوژ' ص ۳۳۷ - فرحت الناظرین (شخصیات) ص ۱۳۳ - سردی الناظرین (شخصیات کو المربح ۵ ص ۱۳۵ سام ۱۳۵ –

#### ۱۳۹–مولا نامحی الدین بهاری

کی الدین بہاری شخ محد افسل جون پوری کی الدین بہاری شخ محد افسل جون پوری کی الدین بہاری شخ محد افسل جون پوری کی الدین کے الدین بہاری شخ محد افسل ہون پورٹ سے شیوخ میں سے شیاور طلبا کی جماعت ان کے سامنتھی ۔ افھوں نے مولا نامحی الدین کے اعزاز میں درس بند کرنے کا ادادہ کیا لیکن مولا نانے دوک دیا اور فر مایا کہ ان کی موجودگی میں سلسلۂ درس جاری رکھا جائے ۔ اس کی وجہ یہ محمد انسان نے دوک دیا اور فر مایا کہ ان کی موجودگی میں سلسلۂ درس جاری رکھا جائے ۔ اس کی وجہ یہ محمد انسان سے درس لے محمد انسان سے درس لے محمد رشید میں بیاری شخ محمد رشید کی استعداد علمی سے واقف ہونا چا ہے ہے سے مفال بیا ہی اس بنا پر تھا کہ وزان کے الدین بہاری نے دوران کہ شخ محمد رشید کی شہرت زمانۂ طالب علمی ہی میں اہل علم میں بیٹنی گئی تھی ۔ مولا نامحی الدین بہاری نے دوران درس میں کسی مسئلے میں شخ محمد رشید سے مذاکرہ ومباحث شروع کر دیا ۔ شخ نے ان کواس انداز سے جواب دیا اور درس میں کسی مسئلے میں حصد لیا کہ قریب تھا کہ مولا ناکو خاموش کرا دین مگر شخ محمد افسل نے اپنے لائق شاگر دکو خاموش دیا اور وہ خاموش ہو گئے۔

مولا نامحی الدین بہاری نے ۲۸۰ اھر/ ۱۲۵۸ء کووفات پائی 🗗

مآ ژ الکرام ٔ وفتر اول ص ۱۳٬۳۱ - نزمة الخواطر ٔ چ۵ ص ۱۳۰۱،۰۰۰ -

# ۱۵۰ قاضی مرتضلی بیجا بوری

قاضی مرتفلی بن محود ناتعلی بیجا پوری کالقب رضی الدین تھا۔ اپنے عصر کے نا مور عالم وفقیہ اور شیخ تھے۔
ان کے والد محمود نائعلی بندرگاہ گوا کے قاضی تھے۔ والدکی وفات کے بعد ۹۹۳ ھیلی بید منصب لائل بیٹے کو ملا۔
قاضی ممدوح مصنف بھی تھے فن صنائع و بدائع سے متعلق سلطان ابراہیم عادل شاہ کے عہد ہیں ' محضة الفقیر'' کے نام سے ایک مفید کتاب تصنیف کی۔ بیا کتاب کھے کر بیجا پور کے باوشاہ ابراہیم عادل شاہ کو بطور تحفہ پیش کی باوشاہ نے اسے بہت پند کیا ہے۔

# ا ۱۵ - سيد مصطفيٰ بيجا پوري

سید مصطفیٰ بن ہاشم بن برہان الدین علوی مجراتی بیجا پوری کا مولد و منشا بیجا پور ہے۔ ان کے والدسید ہاشم بیجا پوری عالم و فاضل بزرگ تھے بیٹے نے انہی سے اخذ علم اور کسب طریقت کیا۔ طویل عرصے تک ان کی مصاحبت میں رہے علائے ربانی اور فضلائے مشاہیر میں گردانے گئے۔ والد کے بعد مند مشیخت کے وارث بنے۔ عوام وخواص میں مقبول اور حسن اخلاق میں مشہور تھے۔ ۵ کا اح/۱۲۱۰ء کے لگ بھگ بیجا پور میں فوت ہوئے گے۔

# ۱۵۲- شیخ مصطفیٰ عثمانی برونوی

شخ مصطفیٰ عثانی برونوی کانسب نامہ یہ ہے: مصطفیٰ بن عبدالحمید بن بن راجو بن سعدی بن عارف بن عبدالواسع بن بختی بن بختی بن عبدالملک بن منتھن بن نصیرالدین بن بخش \_\_ شخ مصطفیٰ عثانی برونوی کولوگ شخ رومی عثانی برونوی کے لقب سے بکارتے تھے۔ شخ سری بن مفلس تقطی عثانی کی اولاد سے تھے بومشہور ولی شخ رومی عثانی بردنوی کے لقب سے بکارتے تھے۔ شخ سری بن مفلس تقطی عثانی کی اولاد سے تھے اور صاحب رشید یہ اور تقی بزرگ تھے اور صاحب رشید یہ شخ محمد رشید بیا گار بزرگ تھے اور صاحب رشید یہ شخ محمد رشید عثانی جون بوری (متونی و رمضان ۱۹۸۳ او / ۱۹۸۵ دیمبر ۱۹۲۷ء) کے والد تھے۔ بید دراصل '' سکلائی'' کی باشند سے تھے جو علاقہ اود ھیں اعمال ایسٹی میں ایک قرید تھا۔ شخ مصطفیٰ نے موضع سکلائی میں نشوونما پائی اور شخ محمد بن نظام الدین عثانی المیٹھوی (متونی ۲۱ ردی القعدہ ۱۱۰ اور کے ۲۲ راپریل ۱۹۰۳ء) سے بیعت اور شخ محمد بن نظام الدین عثانی المیٹھوی (متونی ہور جانے کی اجازت مرحمت فرمائی اور وہ جون بور جلے گئے۔ جون پور نظام الدین عثانی المیٹھوی نے جون بور جانے کی اجازت مرحمت فرمائی اور وہ جون بور جلے گئے۔ جون پور خانی بی مرحمت فرمائی اور وہ جون بور جلے گئے۔ جون پور خانی بور جانے کی اجازت مرحمت فرمائی اور وہ جون بور جلے گئے۔ جون پور خانی بور جانے کی اجازت مرحمت فرمائی اور وہ جون بور جلے گئے۔ جون پور

ا تاريخ النوائط ص٥٠٠٥ - نزمة الخواطر ج٥ ص٠٠ ٥٠٠ -

٠ الخواطر ؛ ج ٥ ص ٢ ، ٢٠ بحواله محبوب ذي المنن -

علائے عظام کا مرکز تھا اور مختلف علا و مشائخ کے درس و تدریس اور تصوف و طریقت کے سلسلے جاری تھے نیخ مصطفیٰ بھی ان سے منسلک ہو گئے۔ وہاں کے اساتذہ سے علم حاصل کیا اور شخ قیام الدین بن قطب الدین جون پوری سے خرقہ طریقت عطا ہوا۔ پھر المیٹھی کا قصد کیا اور کافی عرصہ وہاں مقیم رہے۔ المیٹھی سے موضع برونہ منتقل ہو گئے جواس زمانے میں اعمال جون پور میں ایک گاؤں تھا۔ برونہ کے نامور بزرگ شخ نورالدین بن عبدالقادر صدیقی برونوی کی صاحب زادی سے شادی کی اور اللہ نے اس سے اوالا وعظا کی۔ پھر ایک وقت آیا کہ اہل وعمال کو برونہ میں چھوڑ ااور خود علاقہ بنگال کے ایک شہر 'نرینہ' جلے گئے وہاں اقامت اختیار کر لی مدنی کی میاحب کی میں بہتے ہوئے کے وہاں اقامت اختیار کر لی مدنی بھی وہی ہے۔ ان کے بیٹے شخ محمد رشید جون پوری نے جو سرز مین برصغیر کے بہت بڑے عالم اور صاحب تصانیف مشہور تھے اپنے نانا شخ نورالدین برونوی کے ہاں تربیت حاصل کی اور ابتدائی کتا ہیں (بعض انہا کی تھی نہوں کے حالات میں بیان کیا جا چکا ہے) انہی سے پڑھیں (بعض انہا کی بھی جسی کہ شخ محمد رشید جون پوری کے حالات میں بیان کیا جا چکا ہے) انہی سے پڑھیں نے مصطفیٰ عثانی برونوی کئے اور متوکل علی اللہ تھے۔ مشعبہات سے دامن کشاں رہتے تھے۔ انھوں نے ۱۲۰ دی الحب الا کے ایک والے کی انہی سے پڑھیں نے دور کی اللہ کی انہی ہوں کے انہی سے پڑھیں ۔ انہی کے دور کی سے ان کر ایک انہیں اللہ تھے۔ مشعبہات سے دامن کشاں رہتے تھے۔ انھوں نے ۲۰ دور کی انہی انہی کے انہی سے بڑھیں وفات یائی گ

### ۱۵۳-خواجه عین الدین تشمیری

خواجہ معین الدین نقشبندی کشمیری کا سلسله نسب ہے جمعین الدین بن خاوند محمود بن ضیاء الدین بن میر محمد بن تاج الدین بن علا الدین عطار بخاری نقشبندی شمیری۔خواجہ معین الدین کشمیری نظر کشمیر کے ممتاز بزرگ حضرت خواجہ خاوند محمود (متونی ۱۲ رشعبان ۱۵۰ اله/۱۲۲ اکتوبر ۱۲۴۲ء) کے فرزند تھے۔خواجہ خاوند محمود کبار مشائخ نقشبند ہی میں سے تھے۔ ماوراء النہ اور اس کے گردونواح میں بڑے اثر ورسوخ کے مالک تھاور ان کے ارادت مند دور تک پھیلے ہوئے تھے۔شاہ جہان بادشاہ کے عہد میں کابل سے ہندوستان آئے اور شمیر میں سکونت اختیار کی جائی مرتبہ لاہور و بلی اور آگرہ گئے ملوک وامرائے سلطنت سے ملے اور اپنے تدین کی وجہ سان کے نزدیک انتہائی عزت واکرام کے ستحق قرار پائے۔شمیر میں ترویج اسلام کی اور ہزاروں لوگ ان کے صلفہ ارادت میں داخل ہوئے ۔

خواجہ معین الدین کشمیری' انہی خواجہ خاوند محمود کے بیٹے تھے'جن کا شار مشائخ نقشبند بیاور فقہائے کشمیر میں ہوتا تھا۔ ان کا مولد ومنشا کشمیر ہے۔ گھر میں علم کے چشمے بہدر ہے تھے۔ اپنے والدگرا می خواجہ خاوند محمود سے ابتدائی درس کتابیں پڑھیں اور فقہ کی پچھ تعلیم حاصل کی۔ مزید حصول علم کی غرض سے دہلی گئے' وہاں شخ عبدالحق

<sup>🛭</sup> نزمة الخواطرج ۵ص ۲۰۰۸\_

عمل صالح'ج ۳٬ ص ۲۸۴ - نیز ملا حظه بو تاریخ تشمیراغظی ٔ ص ۱۳۸ تا ۱۳۰ -

محدث دہلوئی کی تدریسی سرگرمیاں جاری تھیں' ان کے حلقہ ورس میں وافل ہوئے اور کافی عرصہ وہاں رہ کر عدیث وفقہ کی کرا ہیں بڑھیں' یہاں تک کہ اسپنے عہد کے جید عالم اور نامور فقیہ گروانے گئے۔ بعد از ال کشمیر والی آئے اور مسند شیخت کو زینت بخشی علم وضل کی فراوانی کا بیا عالم تھا کہ اس عہد کے بڑے بوے کشمیری اصحاب علم اور ارباب طریقت ان کی خدمت میں آئے اور استفاوہ کرتے ۔ ان علائے کرام میں ملامحہ طاہر اصحاب علم اور ارباب طریقت ان کی خدمت میں آئے اور استفاوہ کرتے ۔ ان علائے کرام میں ملامحہ طاہر کشمیری خلف مولانا حیدر کشمیری' علامہ ابوالفتح کلؤ ملا یوسف مدری' مفتی محمد طاہر' مولانا عبد الغنی اور مولانا مفتی شخ احمد وغیرہ شامل ہیں۔ یہ وہ حضرات علائے عظام سے جوعلوم شریعت کے ماہر اور مبلغ سے اور احکام شرعیہ میں خواجہ ممدوح علائے خواجہ معدوح علائے خواجہ معدوح علائے مشمیرے مرکز و مرجع سے ۔ خطہ کشمیر کے ارکان وولت' ارباب حکومت اور خواص وعوام سب اس سلسلے میں ان سے رجوع کرتے تھے۔ خطہ کشمیر کے ارکان وولت' ارباب حکومت اور خواص وعوام سب اس سلسلے میں ان سے رجوع کرتے تھے۔

خواجہ معین الدین تشمیری نے تشمیری مسلمانوں میں اتباع شریعت اور ترویج سنت کا جذبہ پیدا کیا۔
بدعات کوشتم کرنے اور خلاف شرع رسوم کومٹانے میں بے حدکوششیں کیں۔ وہ زاہد وعابد اور متقی ومتو ترع عالم و
لقیہ تھے۔مصنف بھی تھ فقاد کی نقشبندیہ اور کنز السعادات مسائل فقہ میں ان کی تصانف ہیں۔ اس کے علاوہ
فاری زبان میں سیروسلوک سے متعلق ایک رسالہ' رضوانی'' کھا۔ مرا ۃ القلوب سید خیر البشر اور مرا ۃ طیبہ بھی
ان کی تصانف میں شامل ہیں۔سعیدیہ لا بمریری ٹو تک میں ان کی دو ضخیم تفسیریں بھی ہیں۔ ایک زبدۃ التفاسیر
عربی میں اور دوسری شرح القرآن فاری میں۔!

خواجہ ممدوح نے ماہ محرم ۱۰۸۵ھ/اپریل ۱۲۷۴ء میں کشمیری میں وفات پائی 🗨

### ۱۵۴ - شیخ منوّر لا ہوری

شیخ منور بن عبدالحمید بن عبدالشکور بن سلیمان بن اسرائیل لا ہوری علوم عقلیہ ونقلیہ کے ماہر ہے۔ شیخ سعداللہ بن ابراہیم لا ہوری ان کے خالو تھے جواپنے وقت کے جید عالم اور متقی بزرگ تھے انہی سے اخذ علم کیا اور مرتبہ عالی کو پہنچ ۔ قوت حفظ واوراک نہایت تیز تھی ۔ تقریباً بیس سال کی عمر میں علوم متداولہ کی تخصیل سے فارغ ہوگئے تھے ۔ قرات و تجوید پر عبور رکھتے تھے اور قرات سبعہ کے عالم تھے مس صورت اور حسن سیرت کے فارغ ہوگئے تھے ۔ قرات و تجوید پر عبور رکھتے تھے اور قرات سبعہ کے عالم تھے مس صورت اور حسن سیرت کے زیور سے آ راستہ تھے ۔ مخل با وشاہ جلال الدین اکبران کی فراوانی علم وفضل سے بہت متاثر تھا ، ۹۸۵ ھے ایما و فضلا میں اس نے ان کو مالوہ کے منصب صدارت پر مامور کیا۔ جب وہ مالوہ کے شہر سارنگ پور پہنچ تو وہاں علما و فضلا

<sup>•</sup> تاریخ تشمیراعظیٰ ص۱۲۷ تا ۱۲۹ - تذکرهٔ علیائے ہند' ص۲۲۹ - حدائق المحفیہ ص ۲۳۱ - نزبیۃ الخواطر' ج ۵ ص ۲ میں -\*\*\*\*\* - دودکوژ' ص ۱۳۰ - ماہنامہ ' معارف' 'اعظم گڑھ - مارچ ۱۹۲۷ء -

اور اصحاب طریقت وسلوک کی ایک جماعت موجود تھی اُنھوں نے جوش اور مسرت سے اُنھیں خوش آ مدید کہااور پری تکریم سے پیش آئے ۔ دس سال سارنگ پور میں قیام رہا۔ منصب صدارت کے ساتھ ساتھ وہاں غلغلہ تدریس بھی بلند کیے رکھا۔ اس اثنا میں بےشار شائفتین علم وعرفان نے ان سے استفادہ کیا اور شہرت علمی پورے ملک میں پھیل گئی۔

شیخ منورارض لا ہور کے وہ عالم کبیر ہیں' جن کا ذہن رسا' تغییر' حدیث' فقہ' منطق و حکمت اور تمام علوم مروجہ کا احاطہ کیے ہوئے تھا۔ اکبر کے سلسلۂ ملازمت میں منسلک ہونے سے پہلے چوالیس سال اقلیم علم میں سیاحت کنال رہے اور درس و تدریس کو بنیادی مشغلہ قرار دیے رکھا۔

امیر فتح الله شیرازی (متوفی ۱۹۵ه ه/۱۵۹ه) ان کے علم وفضل کے بہت مداح تھے۔ یہ شیرازی پیدا ہوئے تھے۔ مسلکا شیعہ تھے اور علوم حکمیہ کے بتیح یا پور کے بادشاہ علی عادل شاہ کی دعوت پر ہندوستان آئے اور اس کے پاس یجا پور میں قیام پذیر ہوئے۔ اس کے قل کے بعد ۱۹۹ه ه/۱۵۸۵ء میں آگرہ گئے اور جلال الدین اکبر بادشاہ سے ملاقات ہوئی۔ اکبر نے ان کی بڑی پذیرائی کی۔ ۹۹۳ ه/۱۵۸۵ء میں منصب صدارت عطاکیا اور امین الملک کے خطاب سے سرفراز فر مایا۔ پھر عضدالدولہ کا خطاب دیا۔ بعدازال عضدالملک کے لقب سے نوازا اور دیوان وزارت میں داخل کیا۔ اپنے دور کے فول علا اور مشاہیر حمل میں سے عضدالملک کے لقب سے نوازا اور دیوان وزارت میں داخل کیا۔ اپنے دور کے فول علا اور مشاہیر حمل میں سے عصدالملک کے لقب سے نوازا اور دیوان وزارت میں داخل کیا۔ اپنے دور کے فول علا اور مشاہیر حمل میں سے حکمت کے موضوع پرشخ منور سے گفتگو ہوئی تو بہت سے فکری عقدے عل ہوئے اور متعدد علمی گوشوں سے حکمت کے موضوع پرشخ منور سے گفتگو ہوئی تو بہت سے فکری عقدے عل ہوئے اور متعدد علمی گوشوں سے بیا سے۔ نوش ہو کرشیراز کے اس عظیم عالم نے فرمایا ' سیر ہند کرتے ہوئے مدت گزرگئ اس طویل عرصے میں آئے پہلاموقع ہے کہ شیراز کی مہک علمی د ماغ آرز ومند میں پنچی۔ ''

عیم شمس الدین علی گیلانی اکبری عنایات شاہی سے عیم الملک کے خطاب سے سرفراز سے اور مولانا شاہ محد شاہ آبادی سے نبست تلمذر کھتے تھے۔ان کے بارے میں شخ منورلا ہوری کے بیٹے شخ کیر کابیان ہے کہ ایک روز بادشاہ کے حضور عرض گزار ہوئے کہ تغییر بیضاہ کی اور دیگر منتہی کتابوں پر ان کے استاد مولانا شاہ محد شاہ آبادی نے ایسے اعتراضات کیے ہیں کہ علائے وقت ان کا جواب دیئے سے قاصر ہیں اور شاہ آبادی عالم اس باب میں سب پر غالب ہیں۔ عیم گیلانی نے شہنشاہ کو اس بات پر آ مادہ کیا کہ علما کی مجل منعقد کر کے ان کے اعتراضات وایرادات سے متعلق گفتگو کی جائے۔ چنا نچھا کبر نے جو پہلے ہی اس قسم کی مجالس کے انعقاد کا متنی ربتا تھا' اس کا انتظام کیا اور مجلس علم میں موصوف نے مولانا شاہ آبادی کا اعتراض پیش کیا۔ قاضی صدرالدین ربیعہ کے منور نے اس انداز سے اس آبیہ کریمہ کی وضاحت کی اور اس اسلوب سے لا موری خالب مقرر ہوئے۔ شیخ منور نے اس انداز سے اس آبیہ کریمہ کی وضاحت کی اور اس اسلوب سے اعتراض کا جواب دیا کہ حاضرین مجلس جیران رہ گئے۔ قاضی صدرالدین نے شخ کو داد دیتے ہوئے کہا کہ شخ

مقدفانے میں مصنف کے یاس روگئ تھی۔

منور نے قاضی ناصر الدین بیضاوی کی عبارت کی اس حسن وخوبی سے وضاحت کی ہے اور اس عمر گی سے اعتراض کا جواب دیا ہے کہ اگرخود بیضاوی موجود ہوتے توشخ کی نگاہ دور بین کی تحسین فرماتے۔

دل سال کے بعد ۹۹۵ میں اکبر نے شخ منورکوسارنگ بور (مالوہ) کے عہدہ صدارت سے معزول کیا اوران کی جگہ عضدالدولہ میر فنح اللہ شیرازی کوصدرمقرر کر کے بھیجا۔ میرشیرازی وہاں پہنچ تو شخ منور سے بعض علمی نکات پر بحث شروع ہوئی۔ شخ منور نے مقدمہ طوالع کی شرح ان کو دکھائی جس کی عبارت بولی مشکل اورا بھی ہوئی تھی۔ میر فنح اللہ نے جواب کے لیے ایک دن کی مہلت مانگی۔ دوسرے دن بجر گفتگو بڑی مشکل اورا بھی ہوئی تھی۔ میر فنح اللہ نے جواب کے لیے ایک دن کی مہلت مانگی۔ دوسرے دن بجر گفتگو شروع ہوئی تو فرمایا میں نے اس پر پھے ممودہ تیار کیا ہے جس سے مسئلہ زیر بحث کی عقدہ کشائی ہوتی ہے۔ کس فنم کو میرے ساتھ ہوئی جو اب لیے واپس آگیا۔

در تین منزل تک ان کے ساتھ گیا اور بغیر جواب لیے واپس آگیا۔

بہر حال شخ منور لا ہوری بہت بڑے عالم اور فقیہ تھے۔ا کبرنے 998 ھ/ ۱۵۸۷ء میں ان کو سارنگ پوری صدارت سے معزول کر کے قلعہ گوالیار میں محبوس کر دیا' پانچ سال قید و بند میں مبتلا رہے۔اس اثنا میں أفول نے برانسنیفی کام کیا۔ چنانچہ "الدر والنطیع فی ترتیب الای وسود القران الکریع" کے نام مع رآن كى تفير كهي - قاضى شهاب الدين دولت آبادى كى تفيير قرآن حكيم" البحرالمواج" كوجو فارسى زبان مِي ہے عربی میں منتقل کیا۔ایک کتاب''حداشق البیان شرح علیٰ بدیع البیان " سپردہ کم کی۔ شرح لوالع لهى أبوهرى كقسيده برده كى شرح قلم بندكى - ايك رساله" السحسق المصويح في اثبات عدم نبول التوبة الساب النبي ﷺ تحريركيا- بيرسالدانهول في مخدوم الملك شيخ عبدالله سلطان بورى ك جواب میں لکھا تھا۔عبدالله سلطان بوری نے ایک رسالے میں رسول الله تائی پرسب وشتم کرنے والوں کی نبرلیت توبه کا اثبات کیا ہے۔ قاضی شہاب الدین دولت آ بادی کی'' الارشاد'' کی شرح بھی لکھی' نیز شخ حسن مغانی لا ہوری (متوفی ۹۲۰ ھ/۱۲۲۳ء) کی حدیث کی مشہور کتاب''مشارق الانوار'' کی شرح سپر دقلم فرمائی۔ شخ منوریانج برس قلعہ گوالیار میں قیدر ہے۔اس مدت میں انھوں نے اپنی تغییر "اللدر والنظیم فی نرنيب الاى سور القران الكريم" اورقاض شهاب الدين دولت آبادى (متوفى ٢٥رجب ٥٩ مرا ٧٤ اكتوبر ١٣٢٥ء) كى تفسير' البحرالمواج' كوعر بي كے قالب ميں ڈھال ليا تھا اور دونوں تفسيروں كامسودہ مكمل کرلیا تھا۔ اب وہ نظر ٹانی اور تھیج کرنا جا ہے تھے کہ فرماں روائے ہند جلال الدین اکبر کے غیظ وغضب کا پارہ ادر چڑھ گیا اور وہ تمام کتابیں جوجیل میں ککھی تھیں اور کم وہیش ڈیڑھ ہزار اجزا پرمشمل تھیں' ایک ایک ورق کر کے چین لی گئیں اور کتب خانہ شاہی میں جمع کر دی گئیں۔افسوس ہے وہ سب کتابیں ضائع ہو گئیں' صرف ایک كَابْ تَغْيرِقْراً ن "الدردالنظيم في ترتيب الاي و سورالقران الكريم "محفوظ رهكئ جوكى طرح اس انتا میں بادشاہ کا عصہ اور بڑھا تو تھم صادر ہوا کہ شخ منور کو قلعہ گوالیار سے دارالحکومت آگرہ میں لایا جائے اس تھم کی تقییل کی گئی اور زندگی کے جو چندروز باتی رہ گئے تھے نہایت تنگی اور تاریکی میں بسر کے۔ بالآ خراار ذی القعدہ ۱۱۰اھ (۱۱۰ساراپریل ۱۲۰ساء) کو اس عالم کون وفساد سے ہمیشہ کے لیے رخصت ہو گئے۔ موت کے بعد مرکز علم وتحقیق لا ہور کے اس جلیل القدر عالم وفقیہ اور مفسر و محدث کو غربا اور فقر اسے قبرستان میں دفن کر دیا گیا۔ بعد از ال ماہ محرم ۱۰۱ھ/مئی ۱۰۲ء میں ان کے فرزندان گرامی کی مناسب تدبیر سے دفع المرتبت باپ کی میت کو خاک آگرہ سے زکال کرلا ہور لے آئے اور ایٹ آبائی قبرستان میں دفن کیا گ

بیمعلوم نہیں ہوسکا کہ بادشاہ کی ناراضی کی اصل وجہ کیاتھی۔ دُس ساُں مالوہ کی صدارت پر مامور رہے۔ اس عرصے میں بادشاہ ان سے خوش رہا۔ ۹۹۵ھ/۱۵۸ء میں میر فتح اللہ شیرازی کواس منصب پر مامور کیا۔ ان سے شخ کی علمی بحثیں رہیں' وہ شخ کی رفعت علمی سے بہت متاثر تھے۔ اب بیہ کہنا مشکل ہے کہ ناراضی کیا۔ ان سے شخ کی علمی بحثیں رہیں' وہ شخ کی رفعت علمی سے بہت متاثر تھے۔ اب بیہ کہنا مشکل ہے کہ ناراضی کی بنیاد کیاشی تھی۔ ہوسکتا ہے' اکبر کی تبدیلی کہ نہب سے انھیں اختلاف ہوؤہ ہاس پر نکتہ چینی کرتے ہوں اور دربار کے کمن شخص نے ان کے خلاف اکبر کے کان بھر دیے ہوں۔ بہر کیف وجہ ناراضی پر دہ راز میں ہے۔

### ۱۵۵- یشخ مودود کالپوی

شیخ مودود بن اولیا بن سراج حنفی کالپوئ علم ومشیخت کی گود میں پلے بڑھے اورا پنے والدگرای شیخ اولیا کے ساتھ سعادت جج حاصل کی۔شیخ علی متفی کے خلیفہ شیخ عبدالوہاب بن ولی اللہ متفی برہان پوری سے حدیث کا درس لیا۔عرصے تک ان کی خدمت میں رہے اور حدیث کے ماہر علما میں ثار ہوئے ہے۔

#### ۱۵۲-سید میران بیجا پوری

سید میران بن اسداللہ بن عبداللہ بن وجیدالدین علوی بیجا پوری کا مولد ومنشا مجرات ہے۔ مجرات کے علام سید میران بن اسداللہ بن عبداللہ بن وجیدالدین علوی بیجا پوری ممتاز ہے حصول علم کے بعد مجرات سے بیجا پور چلے ملے تھے۔اس زمانے میں وہاں کا حکمران ابراہیم عادل شاہ تھا۔ بیجا پور میں درس و افادہ کا سلسلہ شروع کیا اورائ عظیم کار خیر میں عمرصرف کردی۔

جمادی الا ولیٰ ۵۵۰اھ/ جولائی ۱۹۴۵ء کو بیجا پوریس وفات پائی اور وہیں دفن ہوئے ●

اذ كارابرار (ترجمه گلزارابرار) ص ۳۲۸ بضمن یا دشخ اولیا-نزیمة الخواطریج ۵ ص ۱۹۲۳ -

نزبة الخواطر ع۵ ص ۱۵۵

#### \_\_\_\_<u>\_\_\_</u>\_\_\_

# ۱۵۷- شخ ناصرالدین شخ پوری

شخ ناصرالدین شخ پوری عالم وفقیہ سے اور خواجہ کلاں بن نصیر الدین جھونسوی الد آبادی کے سلسلۂ طریقت سے تعلق رکھتے سے۔ شخ تاج الدین جھونسوی سے اخذ علم دمعرفت کیا اور طویل مدت تک ان سے ملک رہے تا آئکہ مرتبہ شخت کو کہنچ۔ شخ طیب بن معین بناری سے بھی شرف اجازہ حاصل کیا۔ جمعتہ المبارک کے دن غرہ رہے الاول ۲۸ مار کر مبر ۱۹۵۷ء کوفوت ہوئے ۔

# ۱۵۸ - قاضی نصیرالدین بر ہان پوری

تاضی نصیرالدین بن قاضی سراج محمد بر بان پوری شخ دعالم اور محدث و فقیه ہے۔ حدیث و فقہ اور علوم عربیہ بیں اس درجہ عبور رکھتے تھے کہ اس دور میں کوئی ان کا ہم سر نہ تھا۔ حدیث و رجال پر پوری نظر تھی۔ متبع کتاب و سنت اور پابندا دکام شرعیہ تھے۔ حصول علم اپنے والدگرامی قاضی سراج محمد (متوفی ۳ شعبان ۱۰۱۰ھ/ کار جنوری ۱۲۰۲ء) ہے بھی تحصیل کار جنوری ۱۲۰۲ء) ہے بھی تحصیل کی۔ طویل عرصہ ان کی خدمت میں گوارا اور بہت مستفید ہوئے محتی کہ اپنے تمام معاصرین سے سبقت لے گئے۔ بحث دمناظرہ میں تیز سے اور علمی و تحقیقی مباحث میں درک کا بیام تھا کہ ایک مرتبہ جب کہ صرف اٹھارہ برس کی عمرتی کا اللہ شیرازی (متوفی ۱۲۰۸مضان ۱۲۸۸ھ/ اور دلائل کے زور سے اٹھیں خاموش کرادیا۔

قاضی نصیرالدین بربان پوری ان علائے کرام میں سے تھے جو حدیث کو قیاس مجتبد پرتر ججے دیے تھے اورار شادر سول اللہ ساتھ کے مقابلے میں قول امام کو ہرگز نہ مانتے تھے۔ وہ صاف لفظوں میں کہا کرتے تھے کہ اگرایک طرف رسول اللہ ساتھ کا ارشاد گرامی ہواور دوسری طرف امام ابوطنیفہ کا قول ہوتو ترجیح بہر حال فرمان رسول اللہ ساتھ کو حاصل ہوگ امام ابوطنیفہ کا قول حدیث کے مقابلے میں ردکر دیا جائے گا۔ وہ ہرصورت میں اپنے اس موقف پر قائم رہتے اورکس کی کوئی پردانہ کرتے۔ یہ بھی فرمایا کرتے کہ حدیث "علماء امتی کانبیاء بنی اسر ائیل" موضوع ہے۔ ان کے سرشے علم اللہ بیجا پوری (متونی اا ذی الحج ہیں ۱۲۱رو مہر ۱۲۱۵ء) اس اللہ میں انتہائی سخت اوران کے خالف شے۔ ایپ داماد قاضی نصیرالدین کی یہ بات بالکل نہ مانتے سے کیکن قاضی نصیرالدین کی یہ بات بالکل نہ مانتے سے کیکن قاضی نصیرالدین کی یہ بات بالکل نہ مانتے سے کیکن قاضی نصیرالدین کی یہ بات بالکل نہ مانتے ہے کوئی قاضی نصیرالدین کی یہ بات بالکل نہ مانتے ہے کوئی تا قاضی نصیرالدین کی یہ بات بالکل نہ مانتے ہے کوئی تا قونی نصیرالدین کی مرتبہ کے کہ ان کے سامنے اس قسم کی باتیں کرتے رہتے۔ ایک مرتبہ خون علم اللہ بیجا پوری نے قول

أبهة النواطر ع 6 ص ١٩١٧ - بخواله تمنح ارشدي -

فقهائے مند (جلد چہارم)

امام ابوصنیفہ سے استدلال کیا تو قاضی نصیرالدین نے مخالفت کی اور اس کے مقابلے میں حدیث پیش فرمائی۔ شخطم اللہ نف مائی۔ شخطم اللہ نہ و تا رجل" (امام ابوصنیفہ بھی انسان ہیں اور میں علم اللہ نہ مائی مدوح نے کہددیا کہ "ہو یا کہ جت ہے وہ حدیث رسول ہے نہ کہ قول امام جس میں اسکان خطا موجود ہے۔ اس پرشنے علم اللہ نے غصے میں آکر تلوار تھینج کی اور اپنے واماد قاضی نصیرالدین کوتل کرنے امکان خطا موجود ہے۔ اس پرشنے علم اللہ نے بھاگ کر جان بچائی۔ شنخ نے ان پر کفر کا فتو کی لگا دیا اور تھم دیا کہ افتوس کی اور اس کے بیچھے دوڑے ۔ لیکن قاضی نے بھاگ کر جان بچائی۔ شنخ نے ان پر کفر کا فتو کی لگا دیا اور تھم دیا کہ مضرطل کر لیا تمام علیا نہ ان پر کفر کا فتو کی لگا دیا اور تھم دیا کہ مضرطل کر لیا تمام علیا نے ان پر کفر کا فتو کی لگا دیا اور تھم دیا

کہ انھیں آگ میں جلا دیا جائے۔ ساتھ ہی علاکا مصرطلب کرلیا کتمام علانے ان کے فتوے پر تقدیق کی مہریں شبت کردیں۔ البتہ دوجلیل القدر عالموں شیخ محمہ بن فضل اللہ بر ہان پوری (متو فی ۲ ررمضان ۲۰۱۱م جولائی شبت کردیں۔ البتہ دوجلیل القدر عالموں شیخ محمہ بن فضل اللہ بر ہان پوری (متو فی ۲ رمتو فی ۱۰۲۳ میل اللہ ۱۰۲۳ میل کے اس کی تقویب وتقدیق مہریں گی۔ مہریں گی۔ اس موقع پر عبدالرحیم خان خاناں نے ان کی المداد کی معاملہ جب بہت نازک صورت اختیار کر گیا تو

اور حجاز جانے کے لیے سفرخرچ عطا کیا۔ قاضی نصیرالدین پانچ سال مکہ مکر مداور مدینہ منورہ میں مقیم رہے۔ قاضی نصیرالدین برہان پوری حجاز سے واپس آ رہے تھے کہ ان کا جہاز فرنگیوں کے قبضے میں آگیا۔ فرنگیوں سے قاضی ممدوح کی گفتگو ہوئی تو وہ ان کی فہم وفراست اور کمالات علمی سے اتنا متاثر ہوئے کہ انھیں

ریوں کے میں سوری کی سوری کو دوہ ہوں و دوہ ہوں کی جزائم سے اور ممالات کی ہے ای سیام ہوتے ہوا یں اسیخ بادشاہ کے پاس کے گئے۔ در بار میں پنچے تو قاضی موصوف نے فرگی بادشاہ کے پاس اسلوب آ داب مروج ہیں دہ کہ آ پ سلام و آ داب کیوں بجانہیں لائے ؟ فرمایا بادشاہ کے لیے جوتمھارے ہاں اسلوب آ داب مروج ہیں دہ

اسلام میں نہیں ہیں۔ پچھ عرصہ وہاں محصور رہے۔اس کے بعد رہا کر دیے گئے اور ۲۲۰ اھ/ ۱۹۱۵ء میں ابراہیم عادل شاہ کی سلطنت میں بندرگاہ واکل میں داخل ہوئے۔ ابراہیم عادل شاہ کو اپنے ملک میں ان کی آمد کی اطلاع ملی تو تین میل آ گے بڑھ کر استقبال کیا اور انتہائی اعز از کے ساتھ اپنے دار انکومت میں لایا۔

می ایر اور بیجا پور میں سلطان ابراہیم کے باس قام کا نا طاقہ حکیم ہام کر معرفحکیم خشھا کہ ایس کی شد میں بھیران ہا کی کی سال

عادل شاہ کے پاس قیام کا پتا چلاتو تھیم ہمام کے بیٹے تھیم خوشحال کوان کی خدمت میں بھیجا اور تا کیدگی کہ ہر حال میں آگرہ کے کشکرگاہ میں لے کرآئیس۔قاضی نصیرالدین کواس کاعلم ہوا تو وہ بچا پورسے ہر ہان پور چلے گئے اور اپنے گھر میں گوشنشین ہوکر بیٹھ گئے۔انھوں نے فیصلہ کرلیا تھا کہ گھرسے باہر نہیں ٹکلیں گے۔اس اثنا میں شنم ادہ شاہ جہان آگرہ سے دکن جاتے ہوئے ہر ہان پور پہنچا تو قاضی ممدوح کو یا دفر مایا۔ قاضی صاحب نے پہلے تو

شنرادے کے پاس جانے سے انکار کیا الیکن بعد میں لوگوں کے کہنے سے چلے گئے۔ مگر آ داب بادشاہت بجا

نہیں لائے۔شنرادے نے بھی اس کی پروانہیں کی۔ بڑی عزت سے پیش آیا اور کہا کہ ہم آپ سے ملاقات کے بہت مشاق تھے۔ قاضی مدوح نے بہت مشاق تھے۔ قاضی مدوح نے جواب دیا' اب مجھ میں وہ کیفیت باتی نہیں رہی۔ قاضی کے اس جواب سے اگر چہ مجلس میں پھھ تکدر کے آثار پیدا ہوئے' کیکن بادشاہ نے اس کواہمیت نہدی اور معالمہ وہیں ختم ہوگیا۔

شنرادہ شاہ جہان نے قاضی نصیرالدین سے عرض کیا گہاں کے والد جہاں گیر بادشاہ ان سے ملاقات کے بہت خواہاں ہیں 'وہ ہر حال میں آگرہ تشریف لے جا کیں۔ بڑے اصرار کے بعد وہ آگرہ کو روانہ ہوئے۔ ابھی دربارشاہی میں نہیں پہنچے تھے کہ بادشاہ کی سواری باغ سے محل کی طرف جارہی تھی۔ قاضی نصیرالدین نے سلام کرنا چاہا تھا کہ بادشاہ کی نظران پر پڑگئی۔ وہ دوڑ کرآیا اور ان کا ہاتھ پکڑ کر بغل میں لے لیا۔ پچھروز آگرہ میں رہے۔اس کے بعدا پے شہر برہان پور چلے گئے اور گوشنشین کی زندگی اختیار کرلی۔

قاضی نصیرالدین کا حلقہ تلمذ بڑاوسیع تھا۔جن علمانے ان سے کسب علم کیا' ان میں فراو کی عالم کیری کے مرتبین کے سربراہ اور اورنگ زیب عالم کیر کے استادیشخ نظام الدین بربان پوری بھی شامل ہیں' جو بڑے عالم و فتیہ تھے۔

قاضی نصیرالدین بر ہان بوری نے ۳۱۰ اھ/۱۹۲۷ء کووفات یا بی 🗨

# ١٥٩- شيخ نظام الدين تقانيسري

شُنْ نظام الدین بن عبدالشکور عمری بلخی تھائیسری عالم وفقیہ اور زاہد و عابد سے مشاکن چشتیہ میں سے سے علم وقتیہ اور زاہد و عابد سے مشاکن چشتیہ میں سے سے علم وعمل کے جامع اور ریاضت و مجاہدہ کے دلدادہ سے شخ جلال الدین عمری تھائیسری (متو فی ۹۸۹ھ/۱۵۹۹ء) سے اخذ علم کیا جو ان کے چچا اور سسر سے ان کے بعد مسند مشیخت پر فائز ہوئے ۔ 200ء ہو کو سفر حج پر روانہ ہوئے۔ دوران سفر میں بر ہان پور پہنچ تو شخ عینی سندھی نے اعیان واکابر کے ساتھ بر ہند پا ان کا استقبال کیا۔ پھے مرصہ برہان پور میں تھہرایا اور مستفید ہوئے۔ ۲۰۰۰ھ کو واپس ہندوستان آئے واپسی پر بیجا پور سے گز رہے تو دہاں کے بادشاہ ابراہیم عادل شاہ سے ملاقات ہوئی۔ وہ ان کے علم وفضل سے بہت متاثر ہوا' اور بے صد احرام سے پیش آیا۔ بعدازاں اپنے وطن تھائیسر گئے اور درس وافادہ کی مسند آر راستہ کی۔

جب شنرادہ خسرونے اپنے باپ جہاں گیر بادشاہ کے خلاف بعنادت کی اور برسر پریکار ہوا تو وہ تھا ٹیسر سے گزرتے ہوئے شخ نظام الدین سے بھی ملا'جس کی وجہ سے جہاں گیرکے دل میں شخ کے متعلق اپنی مخالفت کا

شبہ پیدا ہوا اور اس کا دل غصے سے تجرگیا' چنانچہ اس نے ہندوستان سے ان کی جلاوطنی کا تھم صادر کیا اور وہ ہُنَّ چلے گئے' بلنج میں مدت مدید تک درس وافادہ میں مصروف رہے۔ اس اثنا میں علما ومشاکخ کی کثیر تعداو نے ان سے استفادہ کیا۔خود واکی بلنج سلطان امام قلی از بک ان کے صلقہ ارادت میں شامل ہوگیا۔ وہ ہفتے میں ایک مرتبہ ان کی خدمت میں آتا اور فیض حاصل کرتا۔

شخ نظام الدین تھائیسری مصنف اور شارح بھی تھے۔غزالی کی شرح سوائح 'عراتی کی شرح لمعات رسالہ حقیقہ نظام الدین تھائیسری مصنف ہیں۔ تفسیر نظامی کے نام سے قرآن مجید کی تفسیر نکھی۔ اس عالم وفقیہ نے ۲۱ر شوال ۱۰۲۳ھ/ ۸رنومبر ۱۲۱۵ءکو (ایک روایت کے مطابق ۲۱ مالے ۱۲۱۵ءکو ) بلخ میں انتقال کیا ہے۔

#### ١٦٠-سيدنظام الدين سندهي

سید نظام الدین بن نور محد بن شکر الله بن ظهیر الدین بن شکر الله مین طعنصوی سندهی فقه واصول کے نامور علما میں سے نتھے۔ بدوہ بزرگ ہیں جو دہلی گئے اور فرآوی عالم کیری کی قد وین میں بھر پور حصہ لیا۔ قدوین فرق کے اور فراست فرق کے بعد سلطان اور نگ زیب عالم کیر سے فوجی منصب کے طالب ہوئے۔ مگر بادشاہ نے یہ ورخواست قبول نہ کی کیوں کہ وہ علما کوفوجی خدمات پر مامور نہ کرتا تھا۔ اس کے بدلے میں اور نگ زیب عالم کیر نے ان کا سالانہ وظیفہ مقرر کردیا کیکن وہ اس وظیفے پرخوش نہ تنے اور تا دم وفات دار الحکومت ہی میں رہے۔

تذکرہ علائے ہندگی ہوایت کے مطابق سیدنظام الدین صفحوی علم فقہ اور دیگرعلوم میں عالم اجل اور ماہم جا ہور فقہ کے اور فقاوی عالم کیری کی تدوین میں شامل ہو کر فقہ کے بہت سے مشکل اور پیچیدہ مسائل کی عقدہ کشائی کی۔

سید شخ نظام الدین شمصوی ٔ سندھ کے ایک بلند پاپیلمی خانواد ہے سے تعلق رکھتے تھے ان کے آباد اجداد شیراز کے رہنے والے تھے جھول نے بعد کو ہرات میں سکونت اختیار کر کی تھی۔اس خاندان کے ایک بزرگ قاض شکر اللّد تھے جو حدیث فقہ ٔ اصول اورعلوم عربیہ کے جیدعلما میں سے تھے اور تذین وا تقاسے بہرہ ور۔

قاضی شکر اللہ ۹۰ ما ۱۵۰۱ء میں ہرات سے قدھار نتقل ہوئے۔ اکیس سال وہاں مقیم رہنے کے بعد اس اللہ ۱۵۰۱ء میں ہرات سے قدھار نتقل ہوئے۔ اکیس سال وہاں مقیم رہنے کے بعد احداد ۱۵۲۱ء میں سندھ کے شہر تھے۔ میں تشریف لائے۔ اس زمانے میں سندھ کا حکر ان شاہ بیک تھا اللہ نے ان کی خداداد صلاحتی اور حسن سیرت سے متاثر ہو کر آخیس تھے۔ کی مسند قضا پر مامور کر دیا۔ اس منصب کی ذمدداریوں کو انھوں نے نہایت وقار واحتر ام اور دید بدوطنطنہ کے ساتھ انجام ویا۔ اس کا اندازہ اس واقعہ سے ہو مسکنا ہے کہ شاہ بیگ کے بعدائ کا بیٹا شاہ حسن تخت سندھ کا وارث بنا تو اس نے بعض تاجروں سے چند گھوڑے سندھ کا وارث بنا تو اس نے بعض تاجروں سے چند گھوڑے کے تذکر وَ علائے ہند ص ۲۸۸٬۲۳۱ حدائق الحقیہ ص ۲۰۰۱، ۲۰۰۰ خزینہ الاصفیا میں ۲۲۱۳ و نربہ الخواطر بی تا

ישרוחי פות - של שב הוצא לויטעונוים בוישופים מסיד מפח-

خریدے اور ان کی قیمت ادا کرنے میں عمداً تسائل اور تا خیر سے کام لیا۔ تا جروں نے ناامید ہو کر قاضی شکر اللہ سے رجوع کیا اور ان کی عدالت میں بادشاہ کے خلاف مدعی بن کر حاضر ہوئے۔ قاضی موصوف نے مدعی علیہ بادشاہ کو عدالت میں طلب کیا۔ بادشاہ واضی کی عدالت میں حاضر ہوا تو اسے مدعی تا جروں کے ساتھ کھڑا ہونے کا حکم دیا گیا۔ دعویٰ چیش ہوا 'قاضی کے سوال پر مدعی علیہ بادشاہ نے تا جروں کے موقف کی تقدین کی اور قیمت ادا نہ کرنے کا اقرار کیا۔ قاضی نے تا جروں کے حق میں فیصلہ دیا اور سلطان نے تا جروں کو قیمت ادا کردی۔

فیصلے کے بعد قاضی شکر اللہ اپنی جگہ سے اٹھے۔ قاعدے کے مطابق آ داب سلطانی ہجا لائے اور بادشاہ کو اپنے پاس بھایا۔ اب بادشاہ نے تلوار نکالی جو اس نے قبا میں چھپار کھی تھی اور اسے قاضی کے سامنے رکھتے ہوئے کہا:'' یہ تلوار میں نے آپ کے لیے رکھی تھی' اگر آپ تھجے فیصلہ نہ کرتے اور میر سے لحاظ و آ داب میں اپنے مقام ومنصب کا خیال نہ رکھتے تو اس تلوار سے آپ کی گردن اڑا دیتا۔'' اس کے بعد بادشاہ اس فیصلے پر اظہار مسرت کرتے ہوئے عدائت سے باہر نکل گیا۔

اس نے تا جروں کو صرف اس بنا پر قیت ادا کرنے میں تا خیر کی تھی کہ وہ قاضی شکر اللہ کو اپنے بارے میں آ زمانا چاہتا تھا اور اسے بیمعلوم کرنامقصود تھا کہ قاضی صحیح فیصلہ کرتا ہے بیانہیں۔ اس واقعہ سے پچھ عرصہ بعد قاضی شکر اللہ منصب قضا سے الگ ہو گئے اور لوگوں سے منقطع ہوکر گوشنشنی اختیار کرلی۔

تحفتہ الکرام میں تاریخ طاہری کے حوالے سے بیسارا واقعہ بیان کر کے کھھا ہے کہ قاضی شکر اللہ نے بھی بادشاہ کی بات س کر سند کے بنچ سے بر ہنہ تلوار زکالی اور اسے دکھائی اور کہا: '' میں نے بیارا وہ کر رکھا تھا کہ مبادابادشاہ خلاف شرع قدم اٹھائے اور کوئی شخص اس کوٹو کنے کی جرات نہ کرے اگر بیصورت حال بیدا ہوئی تو میں خوداس تلوار سے سیاست شرع بجالاؤں گا۔''

قاضی سیدشکر الله کی نسبت سے میرسید نظام الدین کا خاندان تفتیصہ میں ساوات شکر اللہی کے نام سے موسوم ہوا۔اس خانوادہ کے تقریباً تمام افرادعلم وفضل اور مرتبہ دینی کی وجہ سے یگانی ُروز گار ہیں۔اب بھی ان کا خاندان اپنے قدیم محلے میں آباد ہے •

# ۱۲۱ - شیخ نظام الدین بر بان پوری

شخ نظام الدین بر ہان پوری اکا برعلائے حفیہ اور مشہور فقہائے ہند میں سے تھے۔ان کاشاران خوش بخت الل علم میں ہوتا ہے جوعلوم میں متبحر کامل سے اور جضوں نے تحریر مسائل نقل احکام اور محاس فتویل نولی بخت الل علم میں ہوتا ہے جوعلوم میں متبحر کامل سے اور جضوں نے تحریر مسائل نقل احکام اور محاس فتویل نولی میں ۱۳۸۰ میں معالم ۱۳۵۰ میں معامل میں معامل میں معامل میں معامل میں معامل میں کے دو نہذا نواطر ج ۵ ص ۱۳۵ میں معامل میں کے دو معلم کے دو معلم میں معامل میں کہ معامل میں کے دو معلم کے دو معلم میں معامل میں کے دو معلم میں معامل میں کا معامل میں کا معامل میں کا معامل میں کے دو معلم میں معامل میں کا معامل میں کا معامل میں کا معامل میں کا معامل کے دو معلم میں کا معامل میں کا معامل میں کے دو معلم میں کا معامل کے دو معامل کے دو معلم میں کا معامل کے دو معلم کے دو معامل کے دو معلم کے دو معامل کے دو معلم کے دو معامل کے

میں خاص طور سے نام پیدا کیا۔ان کو قاضی نصیرالدین محدث برہان پوری سے شرف بلمذ حاصل تھا۔ جس زمانے میں عالم گیراپ والدشاہ جہان بادشاہ کی طرف سے بلا ددکن میں دالی کی حیثیت سے متعین تھا'اس زمانے میں اس نے شخ نظام الدین کواپنے ساتھ دابستہ کرکے اپنے خاص تدیموں اور مشیردں میں شامل کرلیا تھا۔ بعدازاں جب دہ بادشاہ بنا اور ہنددستان کی عنان حکومت ہاتھ میں لی تو فقاد کی عالم گیری (فقاد کی ہندیہ) کی تدوین و جب دہ بادشاہ بنا اور ہنددستان کی عنان حکومت ہاتھ میں لی تو فقاد کی عالم گیری (فقاد کی ہندیہ) کی تدوین و ترجیب کا سلسلہ شروع ہوا۔ اس نے دیگر فقہائے حنفیہ کی خدمات حاصل کر کے اس کا اہتمام شخ نظام الدین کے سپر دکر دیا۔اوران فقہا میں سے چار کواس طرح ان کے نائیب مقرر کیا کہ فقادے کے چار جھے کر کے ان چارفتہ میں تقسیم کر دیے' ان میں سے ایک قاضی محمد حسین جون پوری محتسب و دوسرے سیملی اکبر سعد اللہ خانی' تیسرے میں تقسیم کر دیے' ان میں سے ایک قاضی محمد حسین جون پوری محتسب و دوسرے سیملی اکبر سعد اللہ خانی' تیسرے میں تقسیم کر دیے' ان میں سے ایک قاضی محمد حسین جون پوری محتسب و دوسرے سیملی اکبر سعد اللہ خانی' تیسرے شخ حامد جون پوری اور چو سے مفتی محمد اکرم لا ہوری ہتھ۔

شخ نظام الدین برہان پوری نے اس خدمت جلیلہ کی انجام دہی کے لیے اپنی تمام مسائل وقف کر دیں کیہاں تک کداس ضخیم ومبسوط فقاو کی کو دوسال کی مختصر مدت میں مرتب کر دیا۔اس کے منتیج میں عالم گیرنے ان کے منصب میں بڑا اضافہ کیا ادر ان تمام تکلفات شاہی اور مروجہ درباری تسلیمات سے جو بادشاہ کے ہاں حاضری کے دفت ضردری تھیں ادرجنصیں کورنش ہے تعبیر کیا جاتا تھا' انھیں مشٹی قرار دے دیا۔

عالم گیر کے نزدیک شخ نظام الدین برہان پوری علمی اعتبارے اس قدراد نچا مرتبدر کھتے تھے کہ وہ ان سے ہفتے میں تین دن امام غزالی کی احیاءعلوم الدین اور فقادی عالم گیری اور بعض کتب سلوک مے متعلق ندا کر ہ کرتا۔

شخ نظام الدین پورے جالیس سال عالم گیرسے وابستہ رہے اور اسی (۸۰) سال سے زائد عمر
پائی۔ ۹۲-۱ اس ۱۲۸۱ء میں فوت ہوئے۔ ان کے ایک بیٹے عبداللہ تھے جنھوں نے اپنے باپ (شخ نظام الدین بربان پوری) سے اخذ علم کیا اور اپنے عصر میں بری فضیلت و تحریم کے متحق قراریائے ہے۔

#### ۱۶۲-سیدنعمت الله فیروز بوری

بیعت اورخودان کے زہد وتقویٰ کی بنا پرلوگوں میں انھیں بے حدمقبولیت اورشہرت حاصل ہوگئی تھی۔ پھر جب شجاع شکست کھا گیا اور ہندوستان کے دور دراز علاقوں میں بھاگ گیا تو زمامِ سلطنت ہاتھ میں لینے کے بعد اورنگ زیب عالم گیر بادشاہ نے انھیں پانچ ہزار رویے نقد مرحمت فرمائے۔

شیخ نعمت الله فیروز پوری متعدد کتابوں کے مصنف تھے جن میں قرآن مجید کی ایک تفییر ہے جوتفییر جلالین کے انداز میں ہے۔ یہ تفییر صرف چھے مہینے کی مختصر مدت میں کلھی اور • ۷-۱۱۵ اور ۱۹۲۰ء میں کمل کی۔ ایک ترجمہ قرآن ہے جو جہاں گیرکے لیے ککھا اور اس کی طرف منسوب کیا۔ اس کا نام'' تفییر جہاں گیری''ہے۔ اس ہندی عالم دین نے ۱۰۵۲ مے/۱۹۲۲ء کو وفات یائی ہے۔

# ۱۶۳-مفتی نورالحق د ہلو ہی

مفتی نورالحق دہلوئ حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ کے فرزند کبیر سے۔
۹۸۳ هے ۱۵۷۵ءکود ہلی میں پیدا ہوئے تعلیم و تربیت عظیم المرتبت باپ ہی کی آغوش میں پائی۔شخ وامام عالم و
عامل اور محدث و فقیہ سے۔ کبار و مشاہیر مشائخ ہند میں سے سے علم حدیث اور دیگر علوم باپ ہی سے حاصل
کے۔شخ محدث کی زندگی ہی میں اکبرآ باد (آگرہ) کے منصب قضا پر فائز ہوگئے سے۔ بات یہ ہے کہ شاہ جہان
زمانہ شنرادگی سے ان کی فضیلت علمی اور استعداد و قابلیت سے آگاہ اور اس کا معتر ف تھا۔ تحت نشین ہوا تو انتہائی
اصرار سے یہ خدمت ان کے سپر دکی' اور حقیقت یہ ہے کہ انھوں نے یہ خدمت نہایت دیانت وخو بی سے انجام
دی۔ میرسید غلام علی آزاد بلگرامی لکھتے ہیں:

حق این منصب نازک نوعے کہ باید بہ تقدیم رساند

(حق سيه م كداس نازك منصب كى ذمه داريوں كوانھوں نے خوب نباہا۔)

مفتی نورالحق زیادہ عرصہ اس منصب شاہی سے وابستے نہیں رہے۔انھوں نے زندگی کا بہت بڑا حصہ باپ کی جگہ مند درس پر ہی گزارا۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی کی وفات کے بعد منصب قضاسے دست کش ہو گئے تھے اور زمام تذریس ہاتھ میں لے لی تھی۔اس سلسلے میں عمل صالح کے الفاظ ہیں:

پس از رحلت آل جناب 'نورالحق خلف الصدقش كه درعلم وفضل شهرهٔ آفاق بود مدت مديد صدر آرائ مدرسداستفاوه گشته \_

(شیخ محدث کی وفات کی بعدان کے خلف الصدق مفتی نورالحق' جوعلم وفضل میں شہرہ آ فاق تھے طویل مدت تک مندورس پر فائز رہ کرلوگوں کومستفید فرماتے رہے۔)

شخ محدث کواپنے اس عظیم فرزند سے انتہائی محبت تھی اوروہ مختلف مجالس اورخطوط میں اس کا اکثر

• ننبة الخواطر ج٥٠ ص ٣٢٣ ٣٢٣ - فرحت الناظرين (شخصيات) ص ٢٧ تا ١٨٨ - سمنج ارشدى - مرأة العالم -

اظہار بھی کرتے تھے وہ اٹھیں اپنے '' وجود ٹانی'' سے تعبیر کرتے اور ان کے علم ونضل کے مداح تھے۔ مفتی نورالحق کوتصنیف و تالیف سے بہت دلچین تھی۔مندرجہ ذیل کتابیں ان کی تصانیف میں شامل ہیں۔

تیسیر القاری شرح سیح ابخاری: بیشرح فاری میں کھی اور اورنگ زیب عالم گیر کے نام سے منسوب کی۔ ۱۲۹۸ میں مطبع علوی محمد علی حسن خال ککھنؤ سے شائع ہوتی تھی۔ شرح شائل ترندی تفسیر سورة الفاتخ عاشیہ علی شرح الجامی شرح عضدی شرح مطالع الانواز شرح ہدایت الحکمت شرح قران السعدین رسالہ

در بیان رویا' محی القلوب' زیدۃ التواریخ۔ابِک رسالہ تشہد میں انگشتِ شہادت اٹھیانے کے بِارے میں لکھا۔

فرحت الناظرين ميں ہے كہ شيخ نور الحق وبلوى نے صحیح بخارى كى كمل شرح لُلھى اور اُحادیث كى مشكلات اور پیچید گيوں كوحل كيا۔ امام ابوحنيف كے مذہب (حنفى )كى تقویت كے ليے انھوں نے بہت كوشش اور جدو جہدكى اور اس مذہب كى مخالف احادیث كي مستحسن تاويلات فرمائيں۔

مفتی نورالحق شاعر بھی تھے اور مشرقی تخلص کرتے تھے۔ فرحت الناظرین کی روایت کے مطابق انھوں نے تخفۃ العراقین کے نام ہے ایک مثنوی لکھی تھی۔ اور ایک دیوان بھی تھا جو پانچ ہزار اشعار پرمشتل تھا۔ یہ مثنوی اور دیوان اب دست پاپنہیں ہیں۔

اس جلیل القدر ہندی عالم وفقیہ اور شخ ومحدث نے ۹ رشوال ۱۰۷۳ھ/ کرمئی ۱۲۲۳ء کونوے (۹۰) سال کی عمر پاکر داعی اجل کولیک کہا اور دبلی میں اپنے باپ کے احاطہ قبرستان میں فن ہوئے 🗗۔

# ۱۶۴- شیخ نورمجرسهارن بوری

شخ نورمحد بن محمود انصاری سہارن پوری سہارن پور میں پیدا ہوئے اور وہیں نشو ونما پائی۔ شخ عزیز اللہ بن رکن الدین گنگوہی سے علم فقہ کی تخصیل کی۔ عالم وفقیدا ورصالح بزرگ تھے۔ ۱۲۸ر بھے الاول ۱۹ ۱۱ھ/۱۰ ایریل • ۱۲۸ء کوان کا انتقال ہوا **ہ**ے۔

#### ۱۲۵-شخ نورمحر جون يوري

عمل صالح وجس م ٢٩٦ - مآثر الكرام دفتر اول ص ١٨٩ ١٨٨ - فرحت الناظرين (شخصيات) ص ١٨ تا ١٥ - حدائق المحقيه ص ١٨٨ - سبحة المرجان ص ٥٣ - ابجد العلوم ص ١٠٠ - فزيمة الاصفيا ص ٩٨٩ - تذكرة علائ من ٥٣٠٠ -التحاف، النبل ص ٢٦٨ على ١٠٠ - حيات شخ عبدالحق محدث و بلوئ ص ٢٥١ تا ٢٦١ - تذكرة شخ عبدالحق محدث و بلوئ من السبا تا ٣١٣٠ - قضاء الارب من ذكر علاء النحو والادب ص ١٩٨ -

) نزمة الخواطرزج ۵ ص ۴۲۸ بحواله مرأة جهال نما-

۱۹۲۵ء کو پیدا ہوئے سن رشد کو پنچے تو اپنے والدگرای شخ نصیرالدین انصاری جون پوری (متونی ۴ جمادی الاخری ۲۷۰هه/۱۹۹ دیمبر ۱۵۲۷ء) اور دیگر علا ہے اخذ علم کیا۔ تا آئکہ بلند علمی مرتبے کو پہنچے اور قر اُت و تجوید میں کمال حاصل کیا۔ فقہ میں بھی مہارت پیدا کی اور جون پور میں زاویہ شخ بدلیج الدین کی مسجد میں خطابت پر مامور ہوئے۔ شخ نور محمد کا خطابت وسلوک کے علاوہ درس و تدریس کا سلسلہ بھی جاری تھا۔ صاحب رشید میرشخ محمد رشید عثانی جون پوری نے ان سے کافیہ کے پھسبق پڑھے تھے۔

شیخ نورمحرتقریا پیاس سال کی عمریا کر۲۹ رز جب ۵۹۰اه/۲۹ رجولا کی ۱۲۲۹ء کوراہی ملک بقا ہوئے 🗣

### ۲۲۱-شخ نورمجر پٹنی

شيخ نورمحمد حنى نقشبندى پٹنى عالم وفقيدا ورصاحب فضل وصلاح تتھ۔

وقت کے معروف اساتذہ سے اخذعکم کیا۔ کشورِ ہند کے متعدد خدا دوست حضرات سے ملے اور بلند مرتبت مشاکُخ امجاد سے مستفیض ہوئے۔ بعد میں حضرت مجدد الف ٹانی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور طویل مدت تک ان سے منسلک رہے اور اذکار واشغال اور تصوف ومعرفت کے مرتبہ کبلند کو پنچے۔ حضرت مجدد نے الز، کوا بہا خلیفہ مقرر کیا اور واپس وطن جانے کی اجازت فر مائی۔ انھوں نے دریائے گڑگا کے کنارے سکونت اختیار کے لی تھی اور وہاں ایک مسجد تعمیر کرلی تھی۔ ان سے بہت سے اہم لوگوں نے استفاضہ کیا **ہ**۔

## ١٦٤-مفتى وجيه الدين گوياموي

مفتی وجیہ الدین بن عیسی بن آ دم بن محمرصدیقی گو پا موی شیخ جعفر بن نظام الدین عثانی استھوی کی اولاد سے تھے۔ ممتاز عالم تیز ذبن اور صاف دل بزرگ تھے۔ تقریر نہایت عمدہ کرتے تھے۔ علم معانی و بیان میں اپنے دور کے عدیم المثال عالم تھے۔ ولادت یک شنبہ کے روز ۲ ررجب ۲۰۰۵ مار وری ۱۹۵۵ء کو اود صل میں اپنے دور کے عدیم المثال عالم تھے۔ ولادت یک شنبہ کے روز ۲ ررجب ۲۰۰۵ مار کر وری ۱۹۵۵ء کو اود صل کے مشہور مرکز علم گو پامو میں ہوئی۔ اپنے جدامجد شخ جعفر اور دیگر علائے عصر سے تعلیم حاصل کی۔ علم وحقیت کی گوریس پرورش پائی اور تصوف وطریقت کے ماحول میں تربیت کی منزلیس طے کیس۔ ان کے والد مفتی عیسی بن گوریس پرورش پائی اور تصوف وطریقت کے ماحول میں تربیت کی منزلیس طے کیس۔ ان کے والد مفتی عیسی بن آ دم گوری مند افتا پر فائز تھے اور دور جہاں گیری کے نامور عالم تھے۔ دالد کی وفات کے بعد بیمند افتا ان کے حصے میں آئی۔ ان کے دادا شخ آ دم بن محمصدیق گو پاموی (متونی ۱۰۰۱ه/۱۹۵۳) بھی گو پامو کے مفتی تھے اور ان کی وفات کے بعد ان

مجلی نور ۲۰ م ۲۰ - تاریخ شیراز بهند جون پور م ۲۳۷۷۳۷- نزیمة الخواطرح ۵ ص ۳۲۸

د بدة القامات عن الاستهام - مزية الخواطر ع ۵ ص ۱۳۹ -

کے بیچے شخصی اس منصب پرمتعین ہوئے۔

مفتی وجیدالدین صدیقی گوپاموی کی وسعت فکر ونظراورعلم فقد میں عبور کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ دہ فآویٰ عالم گیری کے مرتبین کی جماعت میں شامل تھے۔انھوں نے فآویٰ عالم گیری کے چوتھے ھے ک یجیل کی۔ بیاہم خدمتِ علمی انجام دینے کے لیے دس فقہائے کرام ان کے زیر گرانی کام کرتے تھے۔

مفتی وجیدالدین نے اشاعت علم کی غرض ہے اپنے وطن کو پامکو میں سلسلۂ ورس شروع کر رکھا تھا' جس میں دور دراز سے شائقین علم استفادے کے لیے آتے تھے۔جن حضرات نے ان کے سامنے زانوئے تلمذ تہدکیا' ان میں شخ محد آفاق لکھنوی (متوفی ۲۲ ررئیج الثانی ۸۹ اھ/سرجون ۱۹۷۸ء) قاضی عصمت اللہ بن عبدالقادر فاروقی اور دیگر بے شاراہل علم شامل ہیں۔

فقادی عالم میری کی تدوین و تالیف میں شرکت کے علاوہ مفتی ممدوح نے اور بھی کئی تصنیفی کام کیے مثلًا حصن حصین کی شرح نے اور بھی کئی تصنیفی کام کیے مثلًا حصن حصین کی شرح نے خیالی اور مطول پر حواثی و تعلیقات نصوف وسلوک ہے متعلق رسائل صلقۂ اہل علم میں مشہور ہیں \_\_\_ علم معانی اور علم بیان میں خصوصاً درک حاصل تھا۔اس کی شہادت میں فرحت الناظرین کے بیافاظ قابل ذکر ہیں:

خصوصاً درعكم معانى دبيان عديم الشال عصر بود ..

(علم معانی اور بیان میں بالخصوص اپنے وقت کے بےمثال عالم تھے۔)

فآوی عالم گیری کی ترتیب و تدوین میں انھول نے جو محنت کی اس کا ثبوت' معارف' (اعظم گڑھ) کی مندرجہ ذیل عبارت سے ال سکتا ہے۔ مرقوم ہے:

''زخشری کی قسطاس'' کا ایک قلمی نسخه خدا بخش خال لائبریری (پیشنه) کا لکھا ہوا موجود ہے۔اس پرشخ وجیہ الدین کے ہاتھ کی لکھی ہوئی عبارت ہے۔ کا تب اِس عبارت کونقل کرنے کے بعد لکھتا ہے:

"عبارت منقول از دستخط مولانا وجیدالدین رئیس علمائے فاوی عالم گیری"

عبارت کا بیرآ خری مکٹرا واضح کرتا ہے کہ فناوی عالم گیری کی تالیف میں مفتی وجیہ الدین گو پا موی کا بہت بڑا حصہ تھاا دروہ اس میں کوئی متاز حیثیت رکھتے تھے اگر چہاس کی نوعیت کچھ بھی ہو۔

یہ بزرگ خاندانی لحاظ سے صاحب افتا تھے۔ان کے والدیشخ عیسی بھی مفتی تھے جواپنے والد مفتی آ دم کی وفات کے بعد مندافقا پر فائز ہوئے تھے۔ کچھ دن داراشکوہ کے مقربین میں بھی شامل رہے۔جلوس عالم سیری کے نویں سال عالم میر کے حضور پہنچے اور منصب سے سرفراز ہوئے۔ ۱۸ جمادی الاخری ۱۸۳ اھ/ ۱۸ رخمبر ۱۲۷۲ء کو دبلی میں وفات پائی اوراپنے اصل وطن کو پامومیس دفن کیے گئے ہے۔

فرحت الناظرين ص٨٥- فرحت الناظرين (شخصيات) ص١٣١١ ١٣٣٢- نزبهة الخواطر ع٥٠ ص١٣٣٠ ١٣٦٠ "معارف" (اعظم گره) د تمبر ١٩٣٧ء

# ۱۲۸-سید مدایت الله حسنی نصیر آبادی

سید ہدایت اللہ بن اسحاق بن معظم بن احمد بن محمود بن علامیٹی نصیر آبادی۔نصیر آباد بیس پیدا ہوئے اور اپنے بڑے بھائی سیداحمد بن اسحاق حینی نصیر آبادی (متوفی ۱۰۸۸ھ/۱۷۷۵ء) سے اخذ علم کیا۔ طویل عرصہ ان کی خدمت میں رہے کیہاں تک کہ فقہ واصول اور علّوم عربیہ میں ماہر کامل ہوئے۔

سید ہدایت اللہ نصیر آبادی 'سید قطب الدین محمد بن احمد سنی مدنی کی اولا دسے تھے اور اپنے وقت کے عالم و فاضل بزرگ تھے۔ صاحب نزمت الخواطر علامہ سیدعبدالحی حنی لکھنے ہیں کہ میرا (سیدعبدالحی حنی) کا سلسلۂ نسب سات واسطوں سے سید ہدایت اللہ تک پہنچتا ہے۔ انھوں نے سید ہدایت اللہ کے ہاتھ کا لکھا ہوا ایک قلمی رسالہ بھی و یکھا ہے جو خراج کے موضوع سے متعلق تھا ہ

#### \_\_\_\_3\_\_\_

# ١٦٩- شيخ پاسين بنارسي

شیخ یاسین کاسلسایہ نسب سے ہے: یاسین بن احمد بن محمد بن عبدالرجیم بن اوحد الدین صدیقی جون پوری میں بندان ۲۲ اور الا ۱۹۲۱ء کو نواح بنارس کے ایک گاؤں ' منڈ واڈیے' میں پیدا ہوئے اور شیخ طیب بن معین بناری (متوفی ۸ رشوال ۱۹۲۲ء) کر ابریل ۱۹۳۳ء) کی مبدعلم وتصوف میں تربیت پائی۔ صرف' نحو (ارشاد تک ) اور فقہ ( کنزیک ) ان سے کتابیں پڑھیں۔ پھرجون پور پلے گئے۔ وہاں سات یا آٹھ سال مقیم رہے۔ اس عرصے میں جون پور کے دواعاظم رجال \_\_\_ شیخ محمد انصل جون پوری (متوفی ۱۹۸۵ء) الا ۱۹۲۰اء/۲۰ ماری ۱۹۷۵ء) اور شیخ محمد انصل جون پوری (متوفی الروی الا ۱۹۵۰ء) اور شیخ محمد رشید جون پوری سے سند حدیث بھی حاصل کی۔ شیخ محمد رشید جون پوری سے سند حدیث بھی حاصل کی۔ شیخ محمد رشید جون پوری سے سند حدیث بھی حاصل کی۔ شیخ محمد رشید جون پوری سے سند حدیث بھی حاصل کی۔ شیخ محمد رشید جون پوری سے سند حدیث بھی حدیث کی سند لی جی عبد التی اختیار کی اور ذکر و تنقین کا درس لیا۔ شیخ رادی (متوفی ساک الم الم الم الله الله کی الم دولت کے عالم دفقیہ ہوئے۔ رادی (متوفی ساک الم الله کی الله کور و الله کی الله کی الله کی الله کی حصول علم میں طیب نے ۱۹۰۰ء میں آئیس و شیقہ خلافت کلا کی کی اور ان سے وابستگی اختیار کی اور و اس کر بھی حصول علم میں طیب نے ۱۹۰۰ء میں آئیس و شیقہ خلافت کلا کی دیا اور موضع '' کور و'' جانے کو کہا۔ کور و جاکر بھی حصول علم میں طیب نے ۱۹۰۰ء میں آئیس و شیقہ خلافت کلا کی دور الله کی دور کی الله کی دور کی دور کی الله کی دور 
<sup>• :</sup> به الخواطر ج۵ ص ۳۳۳-

مشغول رہے وہاں شخ جمال ادلیا گوردی (متونی ۲۹رمضان ۱۰۴ه/ برفروری ۱۹۳۸ء) سے ہدائیہ کے کچھ حصے ادرتغیر بہنادی کا درس لیا۔ پھرمنڈ واڑیہ کومعاودت فرمائی لیکن ان کے شخ ادراستادشخ طیب وہاں پہنچنے سے پہلے دفات پاچکے تھے۔ تمام عمرافادہ دعبادت میں صرف کردی ادر بے ثنار مشائخ وعلا کومستفید فرمایا •

# ا-مولانا ينتيم الله احرنگري

مولانا پیتیم اللہ بن جمال بن حسین حنی حیثی قاوری احد گری۔ شیخ عبدالوہاب بن شیخ عبدالقاور جیلانی
کی اولا و سے تھے۔ مقام ولا دت اعمال احد گر کا ایک گاؤں'' پتری'' ہے تربیت بھی وہیں پائی' کبار اساتذہ
سے علم حاصل کیا اور عالم وفقیہ ہوئے۔ ان کے والد بھی عالم وین تھے اور درس و تدریس میں مشغول رہتے تھے۔
حصول علم کے بعد مولانا پیتیم اللہ نے بھی باپ کی جگہ یہی سلسلہ شروع کیا۔''گزار ابراز'' کے مصنف شیخ محمہ بن
حسن غوثی ۱۹۰۱ھ/1900ء میں احمد آباد میں ان سے ملے تھے۔ اس کے پانچ سال بعد ۱۹۰۸ھ یا ۱۹۰۹ھ ا

#### ا کا – میرسیدیچیٰ بلگرامی

میرسید یجی بن عبدالواحد بن ابراہیم بن قطب الدین حینی بلگرامی کی ولاوت ۲رزی القعدہ ۹۸۵ھ الارجنوری ۱۵۷۸ء کو ہوئی اورعلم ومعرفت کے ماحول میں پرورش پائی۔ اپنے والد گرامی میرسید عبدالواحد بلگرامی (متوفی سررمضان المبارک ۱۰اھ/ کیم وسر ۱۲۰۸ء) سے علم حاصل کیا اور فضل و کمال کو پنچئ بھر درس و بلگرامی (متوفی سررمضان المبارک ۱۰اھ/ کیم وسر ۱۲۰۸ء) سے علم حاصل کیا اور فضل و کمال کو پنچئ بھر درس و تدریس میں مشغول ہوگئے۔ اپنے وقت کے شخ اور عالم وفقیہ تھے۔ نیک متی زاہد و عابد واضح اور متوکل علی اللہ سے ۔ قرآن مجید کے حافظ تھے۔ تلاوت اس انداز سے کرتے کہ سامعین پر وجد کی سی کیفیت طاری ہو جاتی۔ انسانی شکل میں فرشتہ تھے و نیا اور اس کے مال و اسباب سے کوئی تعلق نہ تھا۔ سلوک و طریقت سے متعلق ایک کتاب ''میزان الاعمال و معیار الاحوال' کے نام سے تصنیف کی۔ بلگرام میں فوت ہوئے اور اپنے باپ میرسید عبدالواحد بلگرامی کے قریب و فن کیے گئے ہے۔

# ۲۷۱- شیخ بعقوب صرفی تشمیری

مولانا یعقوب بن شیخ حسن صرفی کشمیری گنائی عاصمی انطار کشمیر کے عالم کبیر ممتاز شیخ اور فاصل بزرگ

<sup>﴾</sup> نزمة الخواطرُ ج ۵ ص ۳۳ بحواله تنج ارشدي-

اذكارابرار ص ٢٣١ بضمن يادش جمال بقرى - نزبة الخواطر ج٥٠ ص ٣٣٥

مآثر الكرام ص ٣٣ - زنبة الخواطر ج٥ ص ٣٣٨ -

تھے۔ ۱۹۰۸ و اس ۱۵۰ و کو کو کھیں پیدا ہوئے۔ فظانت و فراست اور زیری و ہزرگی کے آٹار صغر کی ہیں ہویدا سے سات سال کی عمر میں قرآن مجید حفظ کر لیا تھا۔ حصول علم کے لیے اپنے دور کے جلیل القدر علما کی خدمت میں ماضری دی۔ صرف و نحو اور فقہ کی کتابیں مولا نا رضی الدین کشمیری سے پڑھیں۔ منطق فلفہ و حکمت اور معانی و بیان کا علم شخ بھیرالدین سے حاصل کیا اور عرصے تک ان کی خدمت میں رہے۔ شعروع وض کے لیے مولا نا عبدالرحمٰن جامی کے شاگر دشن محمد آنی سے استفادہ کیا۔ حصول علم کے بعدا خذطریقت کا شوق پیدا ہوا 'اور سر قد قد کی راہ کی۔ وہاں شخ حسین خوارز می کے صلقہ طریقت میں داخل ہوئے اور پچھ عرصہ ان کے پاس مقیم سر قد قد کی راہ کی۔ وہاں شخ حسین خوارز می کے صلقہ طریقت میں داخل ہوئے اور پچھ عرصہ ان کے پاس مقیم سے کہو والی اپن مقیم کے بعد عاز م خوارز می کے ملئے مقام سے استفادہ کیا۔ اس کے بعد عاز م خوار کی سے کتب صدیت کا حاصل کی۔ مدینہ منوزہ گئے۔ تجاز کے علائے عظام سے استفادہ کیا اور شخ ابن جربیٹی کئی سے کتب صدیت کا حاصل کی۔ مدینہ منوزہ گئے۔ تجاز کے علائے عظام سے استفادہ کیا اور شخ ابن جربیٹی کئی سے کتب صدیت کا مشمیر آتے اور طویل مدت تک کشمیر میں اقامت گزین رہے۔ اس اثنا میں مرقب کیا۔ اب کشمیر میں ساتھ لائے 'اور آئیس علائے کشمیر میں مرقب کیا۔ اب کشمیر میں با قاعدہ مدر اور فقہ کی بہت کی فقیس کتابیں ساتھ لائے 'اور آئیس علائے کشمیر میں مرقب کیا۔ اب کشمیر میں با قاعدہ مدر ات ان کے صلفہ تنانی کا اسم گرای بھی شامل ہے۔ وہر ات کے صلفہ تنانی کا اسم گرای بھی شامل ہے۔ مدر ات ان کے صلفہ تنانی کا اسم گرای بھی شامل ہے۔ مدر الف خان کا اس کے صلفہ تنانی کو اس کیا۔ وہنان میں حضرت شخ میدرالف خان کا اس کر ای کا بر واعاظم رجال ہیں میں سے جو مدرات ان کے صلفہ تنانی کو ان میں حضرت شخ میدرالف خانی کا اسم گرای بھی شامل ہے۔

سرات ان صحفه مدین دا را بهوے ان ین سعرت را جددانف تان ۱۹ مران بیان اور مراف استران ان سیال ہے۔
شیخ یعقوب صرفی تشمیری گیارهویں صدی جمری کے بہت بڑے ہندی عالم سے اور تمام اصناف علوم النیز عدیث فقہ اصول فقہ علوم عربیہ فلفه و حکمت معانی و بیان اور صرف و نحو پر عبور رکھتے ہے۔ عظیم المرتبت مصنف بھی ہے۔ یہ کتابیں ان کی تصانیف میں شامل ہیں: تغییر قرآن حکیم جونا کمل رہی شرح صحیح بخاری مطانی النہ ق عاشیہ توضیح و تلوی مسلک الا خیار کتاب مناسک جج روائے وامتی و عذرا رسالہ اذکار کیلی مجنوں مقان مرشد مولا نا عبدالرحمٰن جای کی جواہر خمسہ کا جواب شرح رباعیات وغیرہ۔

عبدالقادر بدایونی منتف التواریخ میں مولانا یعقوب کی شخصیت اور علم ونضل کی بردی تعریف کرتے بیں اور لکھتے ہیں کہ جابوں با دشاہ اور شہنشاہ جلال الدین اکبر کوان سے بردی عقیدت تھی ان دونوں با دشاہوں سے ان کو گفتگو اور مصاحبت کا شرف حاصل تھا۔ اکبر کے تو بڑے منظور نظر اور مکرم ومحترم تھے طبعًا فیاض اور ایٹاریشہ تھے۔

یُنٹخ یعقوب صرفی شاعر بھی تھے لیکن بدایونی اپنے خاص انداز سے ان کی شعر گوئی پر میٹھی اور تیکھی تقید کرتے ہیں۔ لکھنے ہیں: ان کے مرہبے کے لحاظ سے شعر گوئی مناسبت نہیں رکھتی تھی لیکن اس وادی میں بھی پیر ان کامل وخل تھا۔ تبہرحال شیخ یعقوب صرتی دورا کبری کے علائے عظام میں سے تھے اور جامعیت علم کی بنا پر ہر طبقہ کے اہل علم کی بنا پر ہر طبقہ کے اہل علم میں احترام کی نظر سے دیکھے جاتے تھے۔خودشاہ ہند جلال الدین اکبران کی بہت تحریم کرتا تھا۔ عبدالقادر بدایونی سے ان کو خاص تعلق خاطرتھا۔انھوں نے بدایونی کے نام چند خط بھی لکھے جونمتخب التواری میں درج ہیں۔ درج ہیں۔بدایونی بھی ان کی توصیف کرتے اوراحترام سے ان کا ذکر کرتے ہیں۔

یشخ محمد اکرام لکھتے ہیں کہ جس زمانے میں شخ یعقوب صرفی حجاز سے واپس کشمیر پنیخ وہاں شیعہ کی جھڑے نوروں پر تھے۔ جب یعقوب چک نے قاضی موی کوشیعہ طریقے سے خطبہ نہ پڑھنے پر شہید کرا دیااور اللہ سنت کے لیے حالات بہت ناسازگار ہو گئے تو شخ یعقوب بابا داؤدکوساتھ لے کرا کبر کے پاس لا ہور پنج اور کشمیری عوام کی طرف سے دعوت جملہ دی۔ اکبر تو اس موقع کا پہلے سے منتظر تھا۔ اس نے اپنی فوجیں ہیجبی اور اکتو بر ۱۵۸۲ء کو کشمیر مملکت مغلیہ کا حصہ ہوگیا۔

اس کے آ گے وہ لکھتے ہیں کہاس واقعہ کے بعد اکبراور شخ کے درمیان خاص روابط استوار ہوجانا عجب نہیں۔

اکرام صاحب مزیدرقم طراز ہیں کہ''شیعہ سکتے پرشخ یعقوب کے جوشدیدا حساسات سے اس کا اندازہ ان اقدامات سے ہوسکتا ہے جو انھوں نے قاضی موی کی شہادت پرشروع کیے۔لیکن اس کی مثالیں اس سے پہلے بھی ملتی ہیں۔ ڈاکٹر ظہور الدین احمدانی کتاب'' پاکستان میں فاری ادب'' (جلداول) میں لکھتے ہیں کہ شخ یعقوب صرفی کے سری نگر میں ایک استاد سے کما بھیر' بڑے بڑے صاحب عظمت بزرگ ان کے ملقہ کمنے میں شریک سے ۔مثلاً شخ داود خاکی ۔لوگوں نے مشہور کیا کہ ملا بصیر بھی مائل بہشے ہیں' توشخ صرفی ان کے مدرسے سے اٹھ آئے۔''

مجددالف ثانی 'شخ یعقوب صرفی کے تلمیذ سے ادروہ شیعہ کے نالف سے۔ انھوں نے ''ردروائف''
ایک رسالہ بھی لکھا تھا۔ اس شمن میں شخ محمد اکرام مرحوم بطور استفسار تحریر فرماتے ہیں کہ '' کیا (حضرت مجدد میں) اس نقطہ نظر کے پیدا کرنے یا اسے تقویت دینے میں ان (حضرت مجدد) کے مرشد اور استاد شخ لیقوب صرفی کا اثر بھی کارفرما تھا • ''

بہرحال ﷺ یعقوب صرفی اینے دور کے جلیل القدر عالم اور فقیہ تھے۔ انھوں نے پنجشنبہ کے روز' بعد نمازعشاء'۲اہرذی القعدہ۳۰۰اھ/ 9؍جولائی ۱۵۹۵ء کووفات یائی **ہ**ے۔

۵ رود کوژ ص ۲۲۵ ۲۲۵ –

نتخب التواريخ " جس" ص١٣١٦ه- تاريخ تشمير اعظى ص ١١١١١٠ - تذكره علائے بند ص ٢٥٥ - حدائق الحفيه ص ٣٣٥ - حدائق الحفيه ص ٣٣٥ - وزية الخواطر ج ٥٥ ص ٣٣٥ - ١٣٥ - حدائق الحفيه المحمد من ١٥٥٠ - وزية الخواطر ج ٥٥ ص ٣٣٥ - ورائق الحفيه المحمد الم

### ٣٧١- قاضي پوسف بلگرامي

قاضی یوسف بن ابوالکارم بن ابوالفتح بن عبدالدائم عثانی بلگرامی کا مولد بلگرام ہے۔ بڑے ہوئے تو پھر مصح تک اینے شہر بلگرام ہی میں حصول علم میں مصروف رہے بعدازاں عازم الدآ باد ہوئے اور شخ محبت اللہ الدآبادی سے کتب درسیہ پڑھیں۔ اپنے دور کے عالم وفقیہ تھے۔ قاضی بیسف کے والد قاضی ابوالکارم بلدہ بلگرام کے عہدہ قضا پر متعین تھے۔ والدکی وفات کے بعد شاہ جہان کے نویں سال جلوس میں قاضی بیسف کوان کی بلگرام کے عہدہ قضا پر متعین تھے۔ والدکی وفات کے بعد شاہ جہان کے نویں سال جلوس میں قاضی بیسف کوان کی جگہ قاضی بنایا گیا۔ داراشکوہ نے سولہ سوالوں پر مشمل ایک رسالہ لکھ کرشنے محبّ اللہ الدآباد آبادی کو بھیجا تھا'اس کا جواب عربی اور فاری میں قاضی یوسف بلگرامی نے درسالے کی شکل میں تحریر کیا اور اس کا نام 'مہیۃ السلطانی'' رکھا۔ قاضی یوسف بلگرامی نے ۵رز کی القعدہ ۸۰ ادر کی مجرد کی مردری ۱۲۵ کو بلگرام میں وفات یائی ۔ قاضی یوسف بلگرامی نے ۵رز کی القعدہ ۸۰ ادر کی مردری ۱۲۵ کو بلگرام میں وفات یائی ۔

#### ۳ کا - مولا نا پوسف لا ہوری

مولانا یوسف لا موری عالم کبیراورعلامه عصر تھے۔ ہمیشه مصروف عمل رہنے۔ کثرت ورس و آفادہ وعظ و
تذکیرُ صلاح وتقویٰ اورتفییر وتوضیح مسائل میں اس وقت کوئی ان کا حریف نه تفا۔ مولانا جمال الدین تلوی لا موری
کے تلمیذ تھے۔ بادشاہ نامه میں عبدالحمید لا موری ککھتے ہیں کہ پچاس سال تک لا مور میں سرگرم تدریس رہے۔
(قریب پنجاہ سال بافادہ پرداخت) پچاس سال کی اس طویل مدت میں لا تعداد علاوطلبانے ان سے استفادہ کیا۔
تفیر قرآن طوکلام اورحس بیان میں بے مثال تھے۔ حسن اخلاق اورحسن سیرت کے زیور سے آراستہ تھے۔ علوم
عقلیہ فتلیہ میں یہ طولیٰ رکھتے تھے۔ شاہ جہان کے عہد میں ای (۸۰) سال عمر پاکرفوت ہوئے۔

مراَة العالم کی روایت کے مطابق اوائل عمر میں کچھ عرصے تک خدمت سلطانیہ کوتر جیج دیتے رہے کیکن بعد کو یہ بھت کے دیتے رہے کیکن بعد کو یہ سلسلہ ترک کردیا تھا اور ہرطرف سے توجہ ہٹا کر درس وافادہ کو مطرح نظر تھر الیا تھا۔ اس خدمت علمی کے لیے انحوں نے مرکز علم لا ہور کو منتخب فرمایا۔ بارہ سال یہ خدمت انجام دی۔ اس اثنا میں ہے شار لوگوں نے ان سے استفادہ کیا 'جن میں شخ عبداللطیف سلطان پوری اور علامی سعد اللہ خال وزیر کے اسائے گرامی بھی شامل ہیں گ۔

### ۵۷۱-مفتی یوسف کاشمیری

مفتی یوسف کشمیری مفتی یوسف چیک کے نام سے معروف تھے۔ بے مثال عالم اور بے نظیر فقیہ

نبة الخواطر ج ۵ ص ۲۳۱٬۳۳۰ بحواله شرا كف عثانى -

<sup>﴿</sup> إِنْهُاهُ مَامِدُ ٢٠ ص ٣٣٢ - فرحت الناظرين (شخصيات) ص ٢٠٠ - زبية الخواطر أج ٥ ص ١٣٨١ -

فقہائے ہند (جلد چہارم)

ملتے اوران کی خدمت کو بڑی سعادت بجھتے ۔

تھے۔مباحثہ ومعارضہ میں ایسے تیز اور حاضر جواب کہ کوئی اٹھیں زیر نہ کرسکا۔اس دور کے علما میں سے ملا فاضل اور ملاعبدالرزاق کشمیری بالخصوص ان کے علمی کمالات کے معتر ف تھے اور کسی بحث میں اٹھیں مغلوب نہ کر سکتے تھے۔اکثر خواجہ خاوز محمود بخاری کشمیری کی خدمت وصحبت میں رہتے اور ان سے دقائق علم فقہ اور مشکلات تغییر قرآن کے سلسلے میں استفادہ کرتے۔فقر او مشائخ سے بڑی محبت سے پیش آتے۔نہایت تواضع اور انگسارے

مفتی یوسف چپک کے فرزند ملاعبدالنبی تھے وہ بھی اپنے وقت میں دیار کشمیر کے فقیہ اور جلیل القدر عالم تھے **0**۔

#### ۲ کا - مولانا بونس کردی

مولانا پونس بن ابو پونس حیینی کردی عمیارهویی صدی ججری میں کشور ہند کے فحول علامیں سے تھے۔ محدث وفقیہ تھے۔ ہمیشہ حدیث فقداورفنون عربیہ کے درس و تدریس میں مشغول رہتے ۔ زہدو قناعت اور اتبال سنت میں مرتبہ کمال کو پہنچ ہوئے تھے۔ اپنے وطن کڑھ سے کالپی منتقل ہو گئے تھے۔ سیدمحمد بن ابوسعید سینی تر ذری نے مطول تک ان سے دری کتابیں پڑھیں اور حدیث کی سند حاصل کی ●۔



تاریخ تشمیرانظمی ص ۱۴۸- تذکرهٔ علائے ہندم ۲۵۷- نزبیة الخواطر'ج۵ ص ۴۳۲ ۲۳۳-

<sup>)</sup> نزبية الخواطر'ج ۵'ص ۴۳۲- بحواله ضيا ومحمد ي-

#### مراجع ومصادر

فقہائے ہندی اس جلد چہارم حصد دوم کی تصنیف میں مندرجہ ذیل کتابوں سے استفادہ کیا گیا۔

- اله آئين أكبرى: البوالفضل مطبع نول كشور لكهنؤ ١٨٩٣ء
- ۱۔ آ ثار بدایوں: حافظ فضل اکبر بدایونی۔وکٹوریہ بریس بدایوں۔۱۹۱۵ء/۱۸۷۸ء۔
  - ٣- ابجد العلوم: نواب صديق حسن خال مطبع صديقيه مجويال ١٢٩٥ هـ
- ۸ ۔ اتحاف النبلا: نواب صدیق حسن خال مطبع نظامی' کان پور ۱۲۸۸ه/۱۷۸۱هـ/۱۸۷۱
  - ۵۔ اخبار الاخبار: شخ عبدالحق محدث وہلوی مطبع محتبائی وہلی ۱۳۳۳ ھ/۱۹۱۴ء۔
    - ٧ اخبار الصناديد: حكيم فجم الغني رام يوري مطبع نول كشور كلصنو ١٩١٨ ٥- ١
      - ادبیات سرحد: رضا بهدانی نیا منتهٔ یشاور ۱۹۵۵ و
      - ۸ اوبیات سرحد: فارغ بخاری بیا مکتبهٔ پیثاور ۱۹۵۳ و
- اذ کارابرار: (ترجمه گلزارابرار) تصنیف محمد غوثی شطاری مانڈ وی ـ ترجمه فضل احمد
  - جیوری مطبع مفیدعام آگرہ۔۱۳۲۲ھ/۱۹۰۸ء۔ در ارسان بدارم تقالب کا میں استان می
  - اد اذ کارالا برار: شاه محمد تقی حیدر شان پرلین تکھنؤ ۔ ۱۳۵۷ھ/ ۱۹۳۸ء۔
    - اله الأعلام: خيرالدين زركل.
- ۱۲ الاعلام بإعلام بيت الله الحرام: مفتى قطب الدين محمر نبر والى المكى \_ ليشرك بروكليس \_ ١٨٥٩ ماء
  - ۳ اقبال نامه جهان گیری: مرزامجه عرف معتمد خان بخشی نول کشور ککھنؤ۔
    - ۱۳ 🕟 اکبرایند دی جیوش: ی ایج مین طبع لندن ۱۹۲۷ء
      - اكبرنامه: ايوالفضل مطبوعه نول كشور لكصنو.
  - ال. انسان العين في مشائخ الحرمين به شاه ولي الله محدث وبلوي مطبع إحمدي وبلي ا
  - عله 🚽 انفاس العارفيين: شاه ولي الله محدث وبلوي مطبع محبّيا كي وبلي ١٣٣٥ هـ/ ١٩١٤ هـ ـ

- ۱۸ انوارالعارفین: حافظ محمد صین مراد آبادی مطیع نول کشور کلهنو ۱۸۷۱ میلی
- ١٩ اليضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون: اساعيل يا شا مطبع بهيه استنبول ١٣ ١٣ ما ١٩٣٥ ء
  - ۳۰ با دشاه نامه:عبدالحبيد لا موري مطبوعه ايشيا تك سوسائل بنگال كلكته ١٨٦٧ه ـ ١٨٧١ء ١٨٠١ء
    - ٣١ البدرالطالع: امام محمد بن على شوكاني طبع قاهره ، مصر ١٣٥٨ ١١هم/ ١٩١٩ء
    - ۲۲ برصغير مين علم فقه: محمد اسحاق بعثي \_ اداره ثقافت اسلاميدلا بور ٣١٥ ١٩٤ و
- - ٢٢٠ بزم تيموريد: سيرصباح الدين عبدالرحن \_ دارامصنفين 'عظم كره-
  - ٢٦ الناج المكلل: نواب صديق حسن خال المطبعة الهندية العربيد بمبئي طبع ثاني ١٣٨٣ هـ/١٩٧١ و
    - ۲۷۔ تاریخ بر بان پور خلیل الرحمٰن بر بان پوری مطبع مجتبائی، دبلی ۱۳۱۷ھ/ ۹۹ ۱۸ء۔
- ۲۸ تاریخ بربان مآثر: سیدعلی طباطبائی ناشرمجلس مخطوطات فارسیهٔ حیدر آبادُ دکن مطبع جامعهٔ دیلی ۱۳۵۵ سر۱۹۳۲م
- ۲۹ تاریخ تحفینه انکرام: جلداول ٔ دوم ٔ سوم ٔ مطبع حمینی اثناعشری ٔ محله فراش خانهٔ وزیر یمنج ٔ کلا بور ۲۰ ۱۳۰ه مرا مطبع ناصری \_
  - ٣٠ ماريخ شيراز مندجون پور:سيدا قبال حسين اداره شيراز مند پينشنگ ماؤس جون پور ١٩٦٣ء
  - ۳۱ تاریخ طاهری: سید طاهرمحمدنسیانی شخصوی بسندهی اد لی بورو ٔ حیدرآ باد سنده ۱۳۸۵ه/۱۳۸۱ و ۱۹۲۴
  - ۳۲ تاریخ تشمیراعظمی: خواجه محمداعظم دیده مری تشمیری ناشز غلام محمد نورفیمهٔ تا جران کتب سری تکر ۱۳۵۵ ه/ ۱۹۳۱ و
    - ۳۳ مناریخ مشابیرچشت: خلیق احد نظامی ندوة کمصنفین 'ویلی ۱۹۵۳ء
      - ۳۴ تاریخ معصومی: میرمجم معصوم بھکری۔سندھی ادبی بورڈ' کرا چی ۱۹۵۹
    - ٣٥ تاريخ النوائط: نواب عزيز جنك بهادر مطبوعة عزيز المطابع ميدرآ باد كن ١٣٢٢ه/١٠٥٩ء
    - ۳۷ مطبح اعظم المطابع، جون يورد نورالدين زيدي مطبع اعظم المطابع، جون يور ۱۸۸۹ء
      - ٣٧- تحفية الكرام: ميرغلي شير قانع \_سندهي ادبي بوردْ كرا چي \_ ١٩٥٩ء
      - ٣٨ تحقيقات چشتى: نوراحمد چشتى \_ بنجابى ادبى اكيثري كالهور ١٩٧٣ و
        - ٣٩ تذكره: مولا نا ابوالكلام آ زاد مكتبه احياب لا بور ـ
      - هم. تذكرة الإبرار والاشرار: حضرت اخون درويزه اداره اشاعت سرحدُ قصه خواني بإزارُ بيثاور -
        - ٣١ ـ تذكره صوفيائے سندھ: اعجاز الحق قدوى \_اردواكيثري سندھ كراجي \_9 190م

- ۴۲ تذکره شخ عبدالحق محدث د ہلوی: سیداحمہ قادری۔ ناشرشاہ بک ڈیؤ پیٹنہ۔
- ٣٣ ۔ تذکرۃ العلماء والمشائخ جمدالدین فوق گلزار مجمد ساشیم پرلین کا ہور ۔١٣٣٨ هے/١٩٢٠ء
  - ۸۲۰ تذکره علائے ہند: مولوی رحمان علی مطبع نول کشور' لکھنؤ ۱۹۱۳ء
  - - ۲۷ تذكره مشاہير كاكورى: محمة على حيدر مطبع اصح المطالع ، لكھنؤ \_ 1912ء
      - ٧٧ تذكره مؤرخين: بني احد سنديلوي مطبع سليماني بنارس ١٩٢٦ء
  - ۸۶۰ تر خال نامه: سيدمير محمد بن سيد جلال شخصوي په سندهي اد يې بورو ځيدر آيا د سنده په ۱۹۲۸
    - ۲۹ تزک جہاں گیری:مطبع نامیٰ منثی نول کشور' لکھنؤ ۱۹۱۲ء
- ۵۰ تقصار جيودالاحرار من تذكار جنودالا برار: نواب صديق حسن خال مطبع شاه جباني بجويال ١٢٩٨ ه/١٨١هـ م
  - ۵۱ " "ثقافت" ماه نامه لا بهور به بایت ماه امریل اور جون ۱۹۲۷ء
  - ۵۲ الثقافة الاسلامية في الهند: سيدعبدالحي حنى تكصنوي مطبوعه دمثق ١٩٥٨ء
  - ۵۳ جبال كميرنامه: خواجه ابوالحن مطبع نامي منشي نول كشور كلصنو ۱۳۱۷ه/ ۱۸۹۸ء
    - ۵۲ مدائق الحفيه : مولوي فقير مجملمي مطيع نول كشور لكصنو يهم ١٣٢٧ه ١٩٠١م
      - ۵۵ مديقنة الاوليا: مفتى غلام سرورلا بورى مطبع نول كشور ككصنوك ١٨٥٧ء
  - ۵۱. حیات العلمیاء: سدعیدال آقی سهبوانی، مطبع نول کشور کلصنو، ۱۹۲۴ه/۱۹۲۲ء۔
  - ۵۷ حیات شیخ عبدالحق محدث و ہلوی: خلیق احمد نظامی ندوة الصنفین ' وہلی سے ۱۳۷۲ھ/۱۹۵۳ء
    - ۵۸ خزانه عامره: غلام على آ زاد بككرا مي مطبع نول كشور كلصنو ١٩١٧ء
- ۵۹ مندنة الاصفيا بمفتى غلام سرورلا مورى مطبع نامي كرامي سراج يندن نتح ناتهدالموسوم ببثم مند ككهنو ۱۲۹ الهرا ۱۸۷ م
  - خلاصة الاثر في اعيان القرن الحادئ عشر (محمد امين بن فضل الله الجمي \_ مكتبه خياط بيروت كبنان \_
    - ۱۱. خلاصة التواريخ: لاله سجان رائے بثالوی۔ تقیم ظفراحسن مطبع جی اینڈسنز و بلی۔ ۱۹۱۸ء
      - ۲۲ دربارا کبری: محمد سین آزاد دارالاشاعت پنجاب مطبع رفاه عام ٔ لا بور ۱۸۹۸ و ۱۸۹
  - ٧٣ دولت مغليد كى بيئت مركزى: ابن حسن ترجمه عبدالغى نيازى يجلس ترقى ادب لا مور ١٩٥٨ اح
    - ۱۲۰ د بلی ادراس کے اطراف: سیدعبدالحی حشی لکھنوی۔ المجمن ترقی اردؤو بلی۔ ۱۹۵۸ء
  - د نيرة الخوانين: شخ فريد بھكرى \_مقدمه تقیيج ۋا كٹرسيد معین الحق \_ پا كستان بهشار يكل سوسائنى كراچى \_
    - ۱۲. "الرائ ' (نفت روزه ٔ لا مور ) بابت ۱۹۳۳ مضمون بروفیسرعلم الدین سالک
    - الرسالنة الخا قانيه: بروفيسرامين الله وثير \_ اور ينشل كالحج ميكّزين ُلا بور \_ فروري ١٩٦٥ و

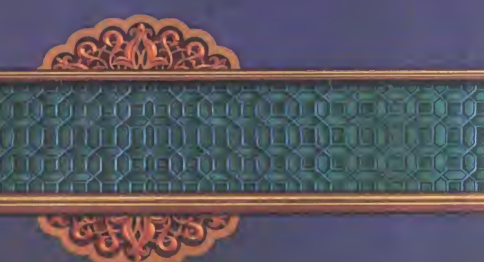
- رفعات ابوالفضل مطبع نول كشور ككھنؤ \_
- رقعات عالم كيري بمطبع نول كشور كلصنو ١٩٢٣ء \_49
- رودكورٌ: وْ اكْرْشْخْ مُحِد اكرام \_ اواره ثقافت اسلامية لا بهور ١٩٤٥ء \_2.
- روضته الاوليا: غلام على آ زاد بككرا مي مطبع الحازصفدري \_حيدرآ ما دُوكن \_ا ٣٠١هـ/٨٨٨ع \_
  - زبدة القامات: خواج محمد باشم مسمى مطيع نول كشور كان يور طبع اول ١٩٩٠م \_47
  - سبحة المرحان في آثار ہندوستان: غلام على آزاد بلگرامي طبع مبلئي ١٣٠٩هـ/١٨٨١ء \_ \_2"
    - سروآ زاد:غلام على آ زاد بكگرامي مطبع مفيد عام آگره ۱۹۱۰ -\_2~
      - سفينته الاوليا: داراشكوه مطبع نول كثور كهنؤ ١٨٨٣ء
    - سوائح عبدائكيم سيالكو في :محمد الدين فوق ـ برقي بريس لا مور ١٩٢٣ ء \_44
    - ساحت ہند: حافظ عبدالرحن امرتسری مطبوعه رفاہ عام برلیں'لا ہور۔٩٠٩ء \_44
      - سيداحمه شهيد: غلام رسول مهر كتاب منزل لا موريه ١٩٥٠ و \_41
        - سپرت سیداحرش مر: ابوالحن علی ندوی .. \_49
- سیرالا ولیا:محمد مرارک ننگری معروف بهامیرخرد کر مانی مطبع محت میندُ د بلی ۲- ۱۳۰ ۱۵/۵۸۱ ه. \_^+
  - سيرالمتاخرين: غلام حسين رز را طباطبائي بنول كشور لكعنوً .. \_11
  - شندرات الذبهب: ابوالفلارم حبرالحي بن العماحنبل طبع قابر ومهم بـ ١٣٥١ هـ/١٩٣٢ء \_ \_\AT
    - صحیح بخاری: امام محمد بن اساعیل بیشیع کراچی به \_^٣
- طبقات اکبری: نظام الدین ہر دی۔ طابع نول کشور مطبع گرای قدر اود ھاخیار' لکھنؤ ۱۲۹۲ھ/ ۵ ۱۸۷ء \_^^
- طرب الا مأثل بتراجم الا فاضل: مولا نا ابوالحسنات عبدالحي حنى كلعنوي مطبع يوسني كلعنو ١٩٣١ هـ/ ١٩٣١ء \_.40
  - عالم كيرنامه بنشي محمد كاظم بن محمدا مين كالج يريس ككنته ١٨٦٨ء LAY
    - علائے ہند کا شاندار ماضی: مولا نامحمہ میاں ۔مطبوعہ دبلی۔ \_^4
- عمل صالح (الموسوم بدشاه جهان) محمدصالح كمبو (جلداول ودوم طبح دوم ١٩٦٧ء -جلدسوم طبع دوم ١٩٧١ء) .. ۸۸
  - عهداسلامی کا بهندوستان: ریاست علی ندوی ادارة المصنفین ' مثینه ۱۹۵۰ -\_ 19
  - عبد جلال الدين محمد اكبريا دشاه كيفرايين واسناد: مطبوعه بهندً ٢١٥٥/٥١٣٥١ واستاد
    - \_9+
      - فنخ الماري شرح فيخ بخاري: جلده 'حافظ ابن حجرعسقلاني بيطبع مصريه \_91
- فرحت الناظرين ( شخصيات ): محمد اللم پسروري ترجمه وترتيب محمد ايوب قاوري اکيثريي آ ف ايجويشنل ريسري<sup>ج</sup> \_91 آل باکستان ایجوکیشنل کانفرنس کراچی ۱۹۷۲ء

```
۹۳ فقهائے ہندجلدسوم۔:محمد اسحاق بھٹی ۔اوارہ ثقافت اسلامبیلا ہور۔ ۲ ۔۱۹۷ء
```

- اا موطا: امام ما لك كتب خاند دارالاشاعت كراجي \_ا ١٩٤١ء
- ۱۲۰ نجات الرشيد: عبدالقادر بدايوني مقدمه وحواثي ' ذاكثر سيدمعين الحق ـ اداره تحقيقات پاكستان دانش گاه پنجاب ' لا بور ـ ۲۵۲ و ۱۹۷
  - ا ١١ نجوم السماني تذكرة العلما: مرزامجرعلي مطبع جعفري لكصنوً چاپ عكسي آفست طبع قم ١٣٩٧ ه
  - ١٢٢ نزمة الخواطر: ( جلد پنجم ) سيدعبدالحي حني تكھنوي \_ دائرة المعارف العثما نيه حيدرآ بادُ وكن \_ ١٩٥٥ او/ ١٩٥٥ و
    - ۱۲۳ نگارستان فارس: محمصین آ زاد \_ آ زاد بک ویولا مور \_
- ۱۳۴ النورالسافر في اخبار القرن العاشر: عبدالقادر بن عبدالله العيدروس المكتبة العربية بغداد مطبعة الفرات بغداد ١٣٥٣ه الط
  - ۱۲۵ واقعات دارالکومت دبل: (حصه اول) بشیرالدین احمد دانوی سشی مشین بریس اگره\_ ۱۳۲۷ می ۱۹۱۹ و ۱۹۱۹
    - ١٢٦ مدية العارفين في اساء المولفين وآثار الصنفين: اساعيل بإشابغدادي مطيع ببيه استنول ١٩٥١ء ١٩٥٥ء
      - ۱۲۵ مفت اقلیم: جلد اول ووم سوم امین احمد را زی تھیج وتلیق ، جواد فاضل مطبوعه تبران ۔
- ۱۲۸ ہندوستان کے سلاطین علااور مشائخ کے تعلقات پر ایک نظر: سیدصباح الدین عبدالرحمٰن ۔ دارامصنفین 'اعظم گڑھ۔ ۱۳۸۳ م/۱۳۸۶ء
  - ١٢٩ يادايام: سيرعبدالحي حنى كلصنوى مطبع أنسى ثيوك على كرهد ١٣٣٧ مرا ١٩١٩ء
  - ١٣٠ اليانع الجني في اسانيداشيخ عبدالغي جمرين يجي المدعوبية سنتي ثم بكسري طبع هند \_







<u> خالانولان</u>